#### 1

# A Study on the Islamic Perspective of Recruitment And Selection Process

Zahra Masood Bhutta\* Sara Sabir\*\*

## **ABSTRACT**

This paper attempts to describe and explore the Islamic recruitment and selection process of an organization as defined by the Islamic Management Model based on the existing and available review of literature. The Islamic Management Model is a holistic approach in which the leaders 'surrender' their authorities to 'divine' instructions and then use the knowledge gained from these instructions for managerial practice in the organizations. Here, 'Surrendering' to instructions means that organizational leaders value responsibility and accountability for performing the duties in the best possible way.

Specifically, recruitment and selection have been studied because these have greatest impact on the overall success of any organization considering the importance of selecting the right man for the right job. Extant literature is available on the Islamic Human Resource Management system however we find limited studies on the Islamic way of Recruiting and Selecting, so this study adds contribution to theory by providing an integrated review of the Recruitment and Selection process in the light of Islamic Management model using basic principles from Qur'ān and Hadīth. Also, this study has practical implications for managers who are directly involved in the recruitment and selection process especially of Islamic organizations and can help them to avoid hiring mistakes.

**Keywords**: Qur'ān, Hadīth, Recruitment, Selection, Islamic Management Model.

<sup>\*</sup> Assistant Professor & Head of Management Sciences Department, National University of Modern Languages, Multan Campus

<sup>\*\*</sup> Lecturer, University of Education, Multan Campus

## **Introduction:**

Islam provides a complete code of life universally applicable to all human beings covering all aspects of human life<sup>(1)</sup>. The word 'Islam' has an Arabic origin with meaning to surrender or 'obedience' i.e., mankind has to surrender and be obedient to the will and purpose of Allah Almighty. The teachings of Islam encompass the basic principles of Qur'ān and Hadīth. Qur'ān is the Holy Book comprising of all the religious texts of Islam and the last revelation to the prophet Muhammad (\*) through the angel Gabriel. Qur'ān provides all human beings with 'divine' guidance to achieve the real purpose of life. Hadīth is the set of words and practice by prophet Muhammad (\*) compiled to give a direction for the mankind as ordained by Allah Almighty. The duty of a Muslim is to abide by these teachings<sup>(2)</sup>.

Human resource is the bloodline for any organization. Competent, skilled and satisfied staff is an intangible asset that leads to its efficient working. An effective system of human resource management, thus, is vital. Human resource management is the combination of many functional areas like hiring, staffing, recruitment, selection, training, development, professional well-being, performance appraisal, rewards and compensation. Every function is vital, however the recruitment and selection process has the greatest contribution to the overall success of any organization because competent and skilled staff can help achieve organizational objectives with minimum input. If proper staffing is not done, it can waste organizational resources and time leading to decreased productivity<sup>(3)</sup>. Same is the case with an Islamic organization.

As per the Islamic perspective, human resource management has an integral value since its implementation started as Islam grew from early times. The importance and basic principles of managing human resources is evident in many verses of the Holy Qur'ān, Hadīth of the Holy Prophet (\*) and thoughts of the imminent Islamic scholars, where Muslim human resources are considered as valuable Islamic asset, rather just servants<sup>4</sup>.

The current business dynamics demands that many organizations, in general, attempt to adopt Islamic values in their human resource system based on the Islamic Management Model. This implies that all Muslims must submit themselves to building and promoting Islamic management model in organizations, which has become an important topic of today's

<sup>(1)</sup> S.Alorfi, Human Resource Management from an Islamic Perspective, *Journal of Islamic and Human Advanced Research*, 2, 86-92.

<sup>(2)</sup> Abbasi, A.S., Rehman, K., & Bibi, A., Islamic management Model. *African Journal of Business Management* 4(9), 1873-1882, 4-08-2010.

<sup>(3)</sup> M. S. Razimi, A. R.Romle, &N. N.Kamarudin, The Processes of Recruitment and Selection, In Human Resource Management from Islamic Perspective: A Review. World Journal of Management and Behavioral Studies 5 (1): 05-13, 2017, 5 (1), 5-13

debate. Also, the western communities are now trying to implement the Islamic management concepts in the modern organizations.

Extant empirical literature is available on the studies of Islamic human resource practices and positive organizational outcomes. However, further research is needed regarding the theoretical Islamic perspectives of these HRM practices<sup>(1)</sup>. This paper attempts to fill this gap by exploring the recruitment and selection process, specifically, in the light of the Islamic management model.

## 1. Islamic management model

Ahmed (1995) defined Islamic management system as a set of comprehensive theories of human behavior and values rooted in the Qur'ān ic and Sunnah teachings<sup>(2)</sup>. The Islamic management paradigm is a holistic approach that nurtures prosperity, civility and happiness in people from all races and origins. A holistic approach is one that looks at the whole organization, its system, the people and their culture. Such approach can bring extraordinary results for the modern organizations when dealing with challenges in complex environments of the contemporary era<sup>(3)</sup>. This model is characterized by the following:

- 1. Are derived from the teachings of Qur'ān and Sunnah
- 2. Provides a set of instructions for the organizational leader to surrender the authority to
- 3. These instructions form a set of practice and theory that give rise to a holistic approach for organizational management<sup>3</sup>

#### **Authority**

The Islamic management model states that the leaders have to surrender their respective authorities to the instructions enshrined by Qur'ān and Hadīth. Here, authority is referred to as the 'power to command', 'power to give orders for obedience'. The Islamic management model inculcates in the managers to forgo their powers for exact obedience to the teachings of Islam. This comprises of three important elements of leadership: humility, responsibility and accountability.

<sup>(1)</sup> N. M.Rahman, M. A.Alias, Relationship between Islamic Human Resource, Management (IHRM) practices and trust: An empirical study. *Journal of Industrial Engineering and Management*, 6 (4), 1105-1123

<sup>(2)</sup> Fayaz Ahmad, Work Motivation in Organizational Setting: An Islamic Perspective in F. R. Faridi, (ed.). Islamic Principles of Business Organization and Management. (New Delhi: Qazi Publishers and Distributors, 1995AD) (Published again in 1997 by S Abdul Majeed& Co. Kuala Lumpur, Malaysia)

<sup>(3)</sup> Abbasi, A.S., Rehman, K., &Bibi, A., Islamic management Model. *African Journal of Business Management* 4(9), 1873-1882, 4-08-2010

#### **Accountability**

A leader must be held accountable to his followers for the decisions he takes and actions he makes because he has accepted to lead<sup>(1)</sup> and he is accountable to deliver responsibility in the best way. This accountability portrays trustworthiness and has become a symbol of responsible leadership performance.

## Responsibility

Responsibility is related to the actions prerogative to the demands of the leadership position. Leaders must be well-aware of their responsibilities, their targets, rewards and the consequences of their decision and actions. Our Holy Prophet Muhammad (\*) said,

"Whenever God makes a man responsible for other people, whether in greater or lesser numbers, he will be questioned as to whether he ruled his charges in accordance with God's decrees or not. And that will not be all. God will question him even about his family members" (2).

#### **Humility**

The hallmark of successful leaders is that they have high levels of confidence and are very humble. They seek learning and guidance from Allah Almighty. Haḍrat Mūsā (AS) asked for Allah's help to improve his abilities and give him the power and capacity to help him accomplish his tasks. This plea by Mūsā (AS) marks the characteristic of a leader to possess humility and dependent on Allah for everything<sup>(3)</sup>.

"(Moses) said: 'O my Lord! Expand my breast; Ease my task for me;"

#### **Knowledge and Practice**

It is knowledge that promotes the capability to perform better and practice is used to translate them further to take the form of action. The components of Islamic Management Model that constitute knowledge and practice, built on the foundation of Qur'ān and Hadīth, for organizational management are sincerity, proficiency, justice, truthfulness and patience<sup>(4)</sup>.

## **Sincerity**

Sincerity means completion of any task with the best of ability of an individual for the reason that sincerity is the best and absolute value one can show to an organization. Since, there is no in between, one is either

<sup>(1)</sup> Abbasi, A.S., Rehman, K., &Bibi, A., Islamic management Model. *African Journal of Business Management* 4(9), 1873-1882, 4-08-2010

<sup>(2)</sup> Imām Aḥmad bin Ḥambal, *Musnad*, Vol:3 (Beirut: Dār al-Afāq al-Jadīdah, n.d), 135, 154.

<sup>(3)</sup> Unus I (2005). The story of Musa and Harun, Lesson in leadership, International Institute of Islamic Thoughts, Herndon.

<sup>(4)</sup> A.S.Abbasi, K.Rehman, &A.Bibi, Islamic Management model. African Journal of Business Management Vol. 4(9),4 August, 2010, 1873-1882.

sincere or insincere. Sincerity leads to overall efficiency and effectiveness of the organizational performance.

It is said in the Qur'an:

"Say: "It is Allah I serve, with his sincere (and exclusive) devotion" (1)

### **Proficiency**

Employee's proficiency is another major concern for an organization usually two types of people exist; those who perform their duties well, but do not demonstrate extra affection or commitment, and those who push themselves beyond the routine duty and are willing to make sacrifices for the organization. The qualities of such people is that they have *iḥsān* and want to work tirelessly to carry out their duties and do more than their obligations and organizations' expectations. Proficiency means accomplishing tasks in a good way or rather in a proficient way. This clearly implies that if the working culture and workforce of an organization is built on proficiency then it will boost the organizational performance and eventually organizational success, as is said in the Qur'ān:

"But thou shall do good, as Allah has been good to thee",(2)

#### **Justice**

The Islamic management model deems important for all organizational members to act in a fair and just manner and avoid favoritism. Justice is a vital element and the foundation stone of the Islamic value framework. An employee can be either just or unjust; again, there is no in-between.

Justice is a virtue upheld universally in all religions and societies. Great emphasis is laid by Islam on the provision of justice and eradication of all forms of exploitation, oppression, wrong-doings, inequity and injustice from an organization and society, in general<sup>(3)</sup>. This is done to ensure that the employees feel safe and protected so that they can perform their organizational duties with complete attention, dedication and peace of mind, hence contributing to increased organizational performance.

#### **Truthfulness**

Truthfulness, another important characteristics of Islamic system, is the consistency between deeds and words in speech, resolution, action and intention. Organizations cannot survive on foundation of lies and deception<sup>(4)</sup>.Only truthfulness in speech is not sufficient and actions need to be consistent with words. Islam has the privilege of addressing the concept of intention that has not yet been conceived in contemporary theories of

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Zumar:14

<sup>(2)</sup> Sūrah Al-Qaṣaṣ:77

<sup>(3)</sup> A.S.Abbasi, K.Rehman, & A.Bibi, Islamic Management model. African Journal of Business Management Vol. 4(9),1873-1882.

<sup>(4)</sup> Confucius (400 BC), Without truth I know not how man can live.

ethics. One has to be truthful from his heart and not for ostentation only. Truth has manifold benefits and contributes to an overall organizational culture with reliable and responsible employees.

A person can be either truthful or a hypocrite. It is noted that when Hadrat Imām Bukhārī (RA) came to a person forgetting a Hadīth, he observed that that man is deceiving his animal by forwarding his lap with no grains. As a consequence, he refused to take Hadīth from him and said:

"If a person deceives an animal, he can tell a lie to any one".

Also, Al - Qur'ān gives immense importance to truthfulness:

"That Allah may reward the men of 'truth' for their 'truth' and punish the 'hypocrites' if that be His will'. (1).

#### **Patience**

Allah delineated patience in Qur'ān as a main distinct characteristic of the Islamic system. Patience is defined in two aspects: First, the mental patience, the firmness of mind which is required by a person to restraint anger and to forgo bursts of crying. Secondly, the bodily patience, which is the bearing of physical pain, owing to disease or an injury.

Patience is necessary in routine management activities. As part of the everyday organizational routine, a manager faces many issues of disagreements and deviations from the planned outcomes. Islam supports that the organizational members must also treat each other with patience and motivate each other to follow this virtue. Hence, Islam also emphasizes patience in addition to having faith, and Truthfulness.

#### 2. Human Resource Management

HRM (Human Resource Management) is the strategic approach to the management of an organization where people are deemed the most valuable asset who individually and collectively contribute to the organizational goals<sup>2</sup>. Islam defines HRM as a process to co-ordinate effectively the people and their activities based on the teachings of Qur'an and Hadīth. It comprises of HR functions similar to that of the conventional human resource functions that include recruitment & selection, performance appraisal, reward system, training & career development and compensation.

The Islamic law is just, fair and unbiased, without discrimination and irrespective of status and position in all activities of management, including

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Ahzab:24

M. S. Razimi, A. R.Romle, &N. N.Kamarudin, The Processes of Recruitment and (2) Selection, In Human Resource Management from Islamic Perspective: A Review. World Journal of Management and Behavioral Studies 5 (1): 05-13, 2017, 5 (1), 5-13

recruitment and selection. <sup>(1)</sup> Islam has provided a comprehensive theory for the recruitment and selection processes, emphasizing on just and fair ways of hiring candidates along with criteria of certain characteristics in the right candidate using the Islamic Management Model.

#### 3. Recruitment

The process of recruitment starts with drawing attention of people towards the company and a specific job through media like advertising. It is the process by which a pool of capable and appropriately qualified candidates is timely generated to work for the organization. It is vital that the employees' capabilities are matched with the requirements of job. In addition to this, the requirement for recruitment is generated by forecasting the number of employees needed by the company in the future, keeping in view the turnover rates and making allowance for their compensation and promotion and redundancies.

## **Islamic way of Recruitment**

The Islamic way of recruitment is derived on the foundations of justice and fairness because the employer has to undergo this function as a duty and responsibility devoid of any nepotism and favoritism.

In the Holy Qur'an regarding Recruitment, it is stated as:

"Allah doth command you to render back your trust to those to whom they are due; and when ye judge between man and man, that ye judge with justice; verily how excellent is the teaching which He giveth you! For Allah is He who heareth and seeth all things. O ye who believe! Obey Allah and the Messenger, and those charged with authority among you. If ye differ in anything among yourselves, refer it to Allah and His Messenger if ye do believe in Allah and the Last Day: that is the best, and most suitable for final determination" (2)

In Islam, recruitment is the process of attracting a pool of candidates for a specific job in the organization. Islam draws a picture for qualities of the right candidate, which includes being pious, having good moral values, competent and team player<sup>(3)</sup>. They must possess the qualities of a Saleh Muslim and work hard with dedication, loyalty, commitment, responsibility, honesty, punctuality, discipline and trustworthiness. These traits re in accordance with the Islamic Management model components of knowledge and practice and have profound impact on both employee and organizational

<sup>(1)</sup> J.Ḥāshim, Islamic revival in human resource management practices among selected Islamic organizations in Malaysia, International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 2(3), 251-267

<sup>(2)</sup> Sūrah Al-Nisā': 58-59

<sup>(3)</sup> S.Khan, Islamic Perspective of Human Resource Management: Some Salient Features. *the Dialogue*, 9 (1), 83-106

outcomes like organizational performance, employees trust in organizations and the like.

Assessment of such criteria can be made through different ways by the hiring manager, who can ask situational questions in an interview to seek the answer and analyze it. In addition to the mentioned qualities, the second caliph Omar also stressed on the behavioral & moral values and also on the performance potential of the candidate. However, it is important that the processes of recruitment be carried out in fair and just manner and the recruiting manager is himself pious and just so that he does not practice discrimination while recruiting and selecting the worker.

Islam encourages the delegation of positions to those who deserve it on the basis of merit and administrative capability with traits of integrity and professional competency. These positions are trust of Allah Almighty, the repository of which lies with the hiring managers. In lieu of this, the Holy Qur'ān says:

"Verily God directs you to assign trusts/duties/ things to the care of whom they are due and to judge with justice when you decide between people" (1)

#### 4. Selection

Recruitment is followed by interviews of the short-listed candidates and finally making the selection decision. Suitable and accurate Selection is another important and challenging HR practice. Selection involves various competencies that include personal attributes, experience, education, knowledge and skills that a person possesses and on the basis of these, the manager selects the person most likely to succeed in the job, thus fulfilling the management goals. A perfect match between the candidate and job's requirement is important otherwise the returns will not prove to be favorable. The contemporary selection procedure means a measurement device that assesses and guides the choice of suitable candidates. The method of selection is derived from the job features and identified by conducting a specific job analysis<sup>2</sup>.

## Islamic way of Selection

Islam defines the process of selection to be based on five broad areas, which include competency, experience, shouldering responsibility, organizational fit and reputation within the community. In Islam, the employee selection is embedded in three principles. The first principle is

-

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Nisā':58

<sup>(2)</sup> M. S. Razimi, A. R.Romle, &N. N.Kamarudin, The Processes of Recruitment and Selection, In Human Resource Management from Islamic Perspective: A Review. *World Journal of Management and Behavioral Studies 5 (1): 05-13, 2017, 5 (1), 5-13* 

*justice* that demands nominating a worker on basis other than favoritism or egoism. The second principle is that the selection be made on the basis of *competency* i.e., not on the basis of kinship or blood relation, age, friendship, race, and political power. The third principle is honesty of both the hiring manager and the hired incumbent<sup>(1)</sup>.

Our Holy Prophet has stated the importance of honesty and integrity in his sayings.

"Whoever does not have integrity (actually) does not have faith and whosoever does not keep promises (or contracts) does not have any religion" (2)

A hypocrite employee has a deteriorating impact on the organizational success. Once a companion of the Holy Prophet (\*) inquired of when the Day of Judgment will occur, he replied:

"When trust/integrity will be lost, then wait for the doomsday", (3)

The candidates must be interviewed in ways to properly find their suitability for the job. What is pertinent in this perspective is that the principles of patience and justice be applied in the selection. All the rewards, benefits, compensation and job-related information must be delivered to the candidates in truthful and proficient manner. In this way, they can potentially prove beneficial for the employer once they are capable to do the job. If the selected candidate is not suitable for the job in the first place, they will not be able to prove themselves, hence it is important that the selection be made wisely keeping in view the job descriptions and the KSAO (Knowledge, Skills, Abilities and Other)'s of the candidate.

For the candidates not considered right by the selection panel, reasons for rejection must be conveyed to them in a way that provides them feedback on improving their abilities for future. For the candidates selected by the panel, the terms of job i.e., probation, salary package, timings, benefits, job requirement, tasks, etc, must be clearly mentioned in the job offer letter. This is to ensure the Islamic practice of promise, truthfulness and transparency in dealings. The selection must be done wisely and with responsibility according to the above-mentioned criteria and that the final decision for the selection be made on the basis of the majority and not on the fancy glamour of candidates<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> S.Alorfi, Human Resource Management from an Islamic Perspective, *Journal of Islamic and Human Advanced Research*, 2, 86-92

<sup>(2)</sup> Şaḥīḥ Muslim, Chapter "Characteristics of Hypocrite", Narration No.8, (Karachi: Dār-al-Ishā'at, 2000AD), 2/18

<sup>(3)</sup> Ibn e Mājah, Sunan, Hadith No: 2645 (Lahore: Dār-al-Ishā'at, 2005AD), 2/43

<sup>(4)</sup> I.A.Azmi, Islamic Human Resource Practices and Orgnizational Performance: SomeEmpericalFindingsonIslamicInstitutions inmalaysia.1-8

The work of Ali (2005) highlighted that nowadays in majority of Muslim countries, employee selection is done as per friendship networks<sup>(1)</sup>. This is in total contradiction to the practice of our Holy Prophet (\*), when Abūzar (RA), a companion of the Holy Prophet (\*), was sought on an important position of a governor and the Holy Prophet refused this appointment by lovingly saying that:

"O Abūzar! You are (administratively) a weak person and the said post is a trust, which may put the occupant in disgrace on the Day of Judgment...". (2)

#### Muhammad (38) also said:

"Who so ever appointed on a (public/official) post such a person who is not the best among the available lot, he cheated God, His prophet and all the Muslims", (3)

When any companion used to desire appointment on any important rank, the holy prophet (\*\*):

"Verily! We do not appoint a person (against merit) who demands it and who is after it" (4)

At another event, the prophet of Islam (\*) explained the value of a post on which one is appointed on his own demand, he would be handed over to difficulties and tough accountability and one who is appointed without any demand, he would be helped by Allah himself<sup>(5)</sup>.

The Holy Qur'ān encourages appointment of the right person on the right job ie., on the basis of merit separate from color, creed and race. This is the principle of good governance displayed by our holy Prophet (\*) when he himself appointed non- Muslims on diplomatic and other posts only on the basis of mental intellectual and professional integrity.

The above literature highlights that the integrity, knowledge, skills, intellectuals, abilities and trust an individual is the main criteria for the selection and appointment of an employee in the administrative sector. Hence, it is proved that whatever the position or post, integrity is the critical component of employee selection criteria which cannot be compromised at any cost.

<sup>(1)</sup> Ali, A. (2005). Islamic Perspectives on Management and Organization. Cheltenham, Northampton, MA: Edward Elgar.

<sup>(2)</sup> Şaḥīḥ Muslim, Narration No.4684, (Karachi: Dār-al-Ishā'at, 2005AD)

<sup>(3)</sup> Imām Zakiuddīn 'Abdul 'Azīm bin 'Abdul Qawī Al-Mundhiri, Al-Targhīb Wa al- Tarhīb, (Beirut: Dār Al-Ma'rifah, 2008AD), 3/123, 125.

<sup>(4)</sup> Sahīh Muslim, Narration No.197 (Karachi: Dār-al-Ishā'at, 2000).

<sup>(5)</sup> S.Khan, Islamic Perspective of Human Resource Management: Some Salient Features. *the Dialogue*, 9 (1), 83-106

# 5. Comparison of Recruitment and Selection from Contemporary and Islamic perspectives

As such, there exists no difference in the definitions of recruitment and selection in the Islamic and conventional sectors. However, the main difference that exists between the two perspectives is that of the faith. Where there is no faith or religion involved, the criteria for selection and recruitment is only on the basis of the competency or personal or regional favoritism, nepotism and beauracracy as practiced more nowadays but discouraged by Islam. This contemporary recruitment and selection process usually does not resemble the method laid down by Islamic principles. Rather than this, Islam encourages the right candidate to be pious and just in addition to possessing the required job capabilities. Hence, it is important that all the contemporary recruitment and selection must be based on the Islamic Management Model in the light of Qur'ān ic verses and Hadīth for both worldly and success in the world hereafter.

# **Implications of the Study and Future Recommendations:**

According to the Islamic Management Model, the process of recruitment and selection involves the leadership or the hiring manager to follow the respective principles laid down in Qur'ān and Sunnah and to discern their authorities to these instructions. Fostering humbleness, the entire process must be carried out with responsibility and full accountability so that the right hiring decision is made. The manager must adopt the values of sincerity and patience while being proficient, truthful, fair and avoiding unjust among the candidates. There must be equal opportunities for all with no discrimination or favoritism on any basis.

The Islamic HRM process leads to the betterment of the employee, organization and society as a whole. More and more organizations are employing the Islamic principles of recruitment and selection in their HR practices. The recruitment and selection must be done in the light of Qur'ān and Sunnah since they demand just and fair selection of the capable. This study, using available literature, highlights the values and importance of these practices which have managerial implications for both researchers and practitioners in organizations who want to achieve sustainable success no matter they belong to Muslim or Non-Muslim community since Islamic teachings are for all human beings and does not prohibit its implementation in non-Muslim world.

This study can serve as a starting point for future researchers where this phenomenon can be explored in further detail and also can draw a comparison between Islamic and conventional recruitment and selection procedures, both on national and cross-national levels. Also, a study on the extent of implementation of these practices in Islamic institutes can be done.

## **Conclusion:**

Recruiting and selecting new and prospective workers is a vital step of any organization's Islamic HRM practices. The Islamic principle of proper merit and selecting the right person for doing the right job are valued by the modern HRM systems nowadays because of their immense contribution to employee loyalty, performance, motivation, satisfaction, commitment, trust and overall organizational success. It is advisable that the government must develop laws or an advisory board to enforce and regulate these Islamic principles in organizations.



# National Narrative for Peaceful and Moderate Pakistani Society Based on Islamic Principles

Dr. Aayesha Rafiq\*

## **ABSTRACT**

Pakistan has been facing the issues of extremism, radicalization and intolerance in society since decades, which has led to a destabilized and a divided society. Our youth is misled by anti-state elements which delude them that the democratic system of Pakistan is un-Islamic and the constitution of Pakistan is not in accordance with the teachings of Islam. APS attack in December 2014 has been a turning point for Pakistan's military and civilian government to strengthen its resolve to combat terrorism and the extremist views behind it. Solution to these problems is now provided by Paigham- e- Pakistan, a declaration drafted in the light of Qur'ān &Sunnah of Prophet Muḥammad (\*\*) by Islamic Research Institute, Islamabad. It supports the constitution of Islamic Republic of Pakistan and aims at eradicating extremism, hatred, violence & terrorism from Pakistani society and promoting enlightenment and peace through this intellectual Jihād. It provides a counter narrative for Pakistani youth adhering to violent and radical Islamic ideologies. It gathers religious scholars from all schools of thought, intellectuals, academia & civil society on a joint declaration which reflects the collective thinking of the State of Pakistan. Through this declaration it is aimed to bring peace and stability within the country, and develop an inclusive society and to project Pakistan as a strong and stable modern nation in the international community.

**Keywords:** Islam, Peace, Radicalization, Extremism, Violence, Jihād, Khilāfat.

<sup>\*</sup> Assistant Professor & Head of Islamic Studies Department, Fatima Jinnah Women University, Rawalpindi.

## Introduction

Pakistan was created in the name of Islam and it was aspired that the foundation of Pakistani society will be based on principles on which the city state of Media was built. That Muslims will have a separate homeland where they will be free to practice their religion and where their lives and property will be protected. Where there will be freedom of religion and rights of religious minorities will be safeguarded. Justice will be supreme and human rights will be upheld.

Pakistani nation is religious by nature; love for religion is a national character of the Pakistani society. In Pakistan people are religiously sensitive and religion remains a core element of people's belief system. Pakistanis take pride in being Muslims but a true Islamic spirit is largely missing in the society. According to a study conducted by PIPS in 2011, 93.4% of respondents maintained that religion played a very important role in their lives.

Pakistanis tend to observe Islamic festivals and rituals but majority is unaware of true meaning of *Qur'anic* text and its teachings. Traditionally Qur'ān is taught at homes at a very early age and almost all Pakistani children can read Arabic text of Qur'ān fluently by the age of ten years but this informal learning of recitation of Qur'ān is stopped at the age of thirteen or fourteen years when a child is burdened with certificate exams of Matric or O & A levels. By this time Pakistani youth have recited Qur'ān two to three times and have memorized some *surahs* of last *juzz* but are deprived of learning the meaning of *Qur'anic* text for the rest of their lives until and unless they make extra special effort for it and they have hardly touched upon original classical sources of Islam.

The organizations, institutions and individuals who impart religious education in Pakistan have been nurtured in a specific manner. They either belong to a specific religious sect or are politically motivated. Thus they are firstly concerned with promotion of their religious sect and personal benefits and only after that with Islam. Thus the resultant Islamic education is teaching of selected texts interpreted in a manner which suits their primary concerns. Politically motivated interpretations of Islam take place of the true universal message of Islam.

Islamic teachings that promote modernity and moderation are neglected and understated. Thus religious discourse is confined to selected texts and biased interpretation and universal message of Islam based on moderation, spirituality and peace is lost in this human struggle to achieve their worldly agendas through religion. In doing so values and norms which support peace and harmony in society are compromised and in the process of Islamization radical ideologies and practices are supported by use of religion.

Lack of education and critical thinking coupled with promotion of radical literature confuses people on issues of religion, related to radicalization such as *Jihād*, *khilāfat and nifāz e Sharī'at*. Though international community and international media declares Pakistan as a terrorist, extremist and radical state however it is worth mentioning here that Pakistani society is neither extremist nor violent. But presence of non-violent radicalism in Pakistani society serves as ideological support and recruitment base for violent radicals.

#### **General Causes of Radicalization in Pakistan**

There is a popular assumption that radicalization is directly linked with poverty and underdevelopment but radicalization in Pakistan is driven by multiple factors. In the areas of low income group which include tribal areas bordering Afghanistan, nearby districts of Khayber Pakhtunkhwa, parts of southern Punjab and interior Sindh poverty, inequality and loose administrative structure spur radicalization. Madrassas and networks of sectarian organizations serve as catalysts of radicalization in our country. The problem is even deeper, besides above mentioned reasons an overriding reason of radicalization in Pakistan is lack of opportunity to get one self properly educated, which is central to the promotion of radicalization. This lack of opportunity often comes from being poor, moreover, the phenomenon of radicalism has been found in elite and well-to-do class of Pakistani societies, too, rather in the students of modern education, in universities, who are fed with the ideology of political Islam or Islamism during their religious education at *Madrassa*. (2)

Religious-political discourse has continued parallel with militant one throughout the history of Pakistan. Political agenda of negatively radicalized elements has been transformation of Pakistani state and society into purely Islamic state. Religious organizations and *Madrassas* in Pakistan have played an important role in the politics of Pakistan. These seminaries and *Madrassas* have been instrumental in promotion of radical and extremist views garbed in religion. This justification of violence and extremism in the name of religion has had critical implications on Pakistan. These religious institutions seminaries and *madrassas* have failed to provide an alternate narrative to people of Pakistan to counter violent, non-tolerant and extremist trends prevailing in the name of Islam. Affiliation of religious institutions and *madrassas* with political parties, sectarian and *Jihādi* groups has further added to the problem.

## Religious Radicalization in Pakistan and its Evolution

The extremist tendencies based on religion in Pakistan, labeled as religious radicalization developed along two levels in Pakistan: National & International level. Misuse of religion by national political powers was instrumental in introducing religious categories in politics which resulted in

<sup>(1)</sup> Muhammad Amir Rana, PIPS research study; 'Radicalization in Pakistan' narratives Publication, 2012, 6-7.

<sup>(2)</sup> Zahid Mughal, 'Aṣr e Ḥazir main Khurūj ka Masala and Shubhat ka Jayza', *Al-Shairah*, Gojrawanwala, Pakistan March 2012.

sectarian division. On the other hand growing intervention of foreign powers for their vested interests in the local affairs of Pakistan and in the process of internationalization of *Jihād* during the Cold War era fostered structured and organized violence, based on religion.

During the tenure of Gen. Musharaf major cause of terrorism was religious extremism and the two incidents; Lal Masjid and murder of Akbar Bughti also became the major causes of extreme radicalization in Pakistan.

In 2012 Pakistani leadership was forced to sit together and find a solution to this menace of violent radicalization in the name of *Jihād* internationally labeled as terrorism. They wanted the true teachings of Islam to take place of biased and selected interpretation of Qur'anic text.

In December 2014 Pakistan had to witness the tragedy of Army Public School massacre. Pakistani government and the military, after the tragedy of APS in 2014 intensified their efforts to eradicate the phenomenon of violent radicalization in educational institutions in the name of Islam. The present Army Chief General Qamar Bajwa admitted that

"the country is harvesting what we sowed 40 years back" and he is determined to go beyond the polity of counter terrorism to deradicalization of the society.

Growing problem of radicalization of youth at universities, colleges and other higher educational institutions in Pakistan demands serious attention. For instance, the killing of Mashal Khan, a student of Abdul Wali Khan University, on fake blasphemy charges by a raging mob of university students in 2016. Revision of the current educational curricula and a broader involvement of both the Higher Education Commission and the Ministry of Education in the affairs of universities, are equally important. (2) It is need of the hour that such radicalized elements be encouraged to change their behavior first rather than forcing them to change their ideologies. Change in behavior is possible by way of harmonious interaction and lessening the communication gap between two extremes. This will pave way for better understanding and tolerance for each other.

It has been observed that committed ideologues may never give up their beliefs but might change their behavior. Even the Saudi rehabilitation program, which historically treated religious dialogue as primary, has gradually adopted more behavior focused components, such as education, vocational instruction, and post-release reintegration efforts. (3)

\_

<sup>(1)</sup> Samaa.tv. Feb, 18, 2018. <a href="https://www.samaa.tv/news/2018/02/few-countries-have-been-as-successful-as-pakistan-in-war-against-terror-coas/retrieved Sep 15, 2018">https://www.samaa.tv/news/2018/02/few-countries-have-been-as-successful-as-pakistan-in-war-against-terror-coas/retrieved Sep 15, 2018</a>

<sup>(2)</sup> Zahid, Farhan. "Radicalisation of Campuses in Pakistan." *Counter Terrorist Trends and Analyses* 9, No. 11 (2017AD),12-15.

<sup>(3)</sup> Stern, Jessica, and Marisa L. Porges."Getting Deradicalization Right." *Foreign Affairs* 89, no. 3 (2010AD),155-157.

#### Paigham e Pakistan: A Solution to the Problem of Radicalization

There has been a dearth of academic and research work on initiating de-radicalization process and identifying need for it. There have been very few empirical studies to understand the phenomenon of radicalization. With launch of *Paigham e Pakistan* a de-radicalization tool is presented in the form of national narrative for peace based on Islamic teachings.

National narrative evolved by IRI is a powerful resource to justify alternative rational to counter deeply rooted religious beliefs and culture. It in fact is a national strategy manifested into action at every level for shaping out the local events in order to counter the negative impacts of so called terrorism or violent radicalization in the name of Islam. In evolving this narrative the inspiration has been drawn from the teachings of glorious Qur'ān and the magnificent era of the Prophet (\*)'s life. The agreements conducted by the Prophet (\*) Mīthāq e Madina, treaty of Hudaybiya and negotiations with non-Muslims are the cornerstones duly supported by magnificent qualities and facets of Prophet's life. Positive interpretation of Qur'an and Sīrah of Prophet has been intricately incorporated for reshaping the prevailing mindset to achieve and support the ideology of Pakistan in true spirit. Paigham e Pakistan provides a narrative in accordance with Qur'anic percepts for six major challenges faced by our homeland Pakistan.

## **Challenges Faced by Pakistan**

Paigham e Pakistan discusses following six challenges in its narrative building and supports the correct Islamic point of view on the issues stated below. It supports its arguments on the basis of Qur'ānic verses and the sunnah of Prophet Muḥammad (ﷺ). Following discussion proceeds from this national narrative developed by Islamic Research Institute, Islamabad prepared with the assistance of Wafāq ul Madāris, Tanẓīm ul Madāris, Rābita tul Madāris and eminent religious scholars from Dār ul Ulūm, Karachi, Lahore & Islamabad.

#### 1. Waging war against Islamic State (*Hirābah*)

Waging war against an Islamic State is termed as *Hirābah* in Qur'ān and its punishment is stated in surah Al-Maida.

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Mā'idah:33

Indeed, the penalty for those who wage war against Allah and His Messenger and strive upon earth [to cause] corruption is none but that they be killed or crucified or that their hands and feet be cut off from opposite sides or that they be exiled from the land. That is for them a disgrace in this world; and for them in the Hereafter is a great punishment.

According to Qur'anic injunctions Muslim *Ummah* is bound to obey a Muslim ruler. However in case of conflict or disagreement, the problem is to be resolved in the light of percepts of *Qur'ān & Sunnah* and it is strictly prohibited to resort to an armed conflict against the state or ruler. It is stated in Qur'ān:

O you who have believed, obey Allah and obey the Messenger and those in authority among you. And if you disagree over anything, refer it to Allah and the Messenger, if you should believe in Allah and the Last Day. That is the best [way] and best in result.

#### 2. Terrorism against State Institutions and General Public:

Muslim scholars are in agreement that targeting innocent citizens through terrorist acts is strictly against the teachings of Islam. Terrorism and suicide attacks have no place in Islamic history. Such cruel and inhumane attacks started in 1789 during French revolution but in 1973 they were declared crime as per International Law. Terrorism & suicide bombing has no place in Islam. Qur'ān says:

And spend in the way of Allah and do not throw [yourselves] with your [own] hands into destruction. And do good; indeed, Allah loves the doers of good.

Also after the demise of Prophet Muḥammad (ﷺ) when Abū Bakr (RA) became Khalīfah he ordered his troops heading towards Sham, not to hurt women, children, old age people. He further instructed them not to destroy a fruit giving tree and do not kill animals except in case you want to eat its meat then sacrifice in the name of Allah.

In the past years due to Suicide bomb attacks in the name of Islam so many innocent people, men, women, children have lost their lives which is completely against the teachings of Islam.

## 3. Sectarianism:

Surge in sectarianism is another challenge for Islamic Republic of Pakistan. Although the Constitution of Pakistan allows people to follow their own juristic school but this privilege should not be used to spread sectarianism. Juristic schools are symbol of diversity in Islamic jurisprudence but when such differences become

\_

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Nisā:59

unchangeable and inflexible beliefs then they cause deep divides in the society. Qur'ān says:

Indeed, those who have divided their religion and become sects you, [O Muḥammad], are not [associated] with them in anything. Their affair is only [left] to Allah; then He will inform them about what they used to do.

Also at another place in Qur'ān Allah says do not associate others with Allah and do not divide into sects.

Adhere to it], turning in repentance to Him, and fear Him and establish prayer and do not be of those who associate others with Allah [Or] of those who have divided their religion and become sects, every faction rejoicing in what it has.

And do not be like the ones who became divided and differed after the clear proofs had come to them. And those will have a great punishment.

All the above stated verses clearly prohibit sectarianism. Prophet Muḥammad (\*) clearly said that difference of opinion among my *Ummah* is a blessing thereby accepting opinions of all schools of thought as valid if based on sound judgment and on the principles stated in Qur'ān & Sunnah.

## 4. Misinterpretation of Jihād:

Terrorists do not differentiate between Jihād and traditional wars. The concept of Jihād is monumental; which encompasses personal and social aspects of Muslim's life. This process continues throughout the life in various forms. Jihād must not be confused with **qitāl** and **ḥarb**. For traditional warfare the Holy Qur'an has used the term "ḥarb." And Life of the Holy Prophet (peace be upon him) teaches us that qitāl is an exception, whereas, peace and reconciliation shall prevail under normal circumstance. Islamic Jurists are of the opinion that qitāl should only be declared by the State. The Treaty of Medina reflects the same example in which the authority and announcement of war was in the hands of Prophet Muḥammad (peace be upon him). According to Islamic jurists, no activity leading to war can be initiated without the consent of the

(2) Sūrah Al-Rūm:31-32

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-An'ām:159

<sup>(3)</sup> Sūrah 'Āl-e-'Imrān:105

state ruler or his appointed commanders. Islamic jurists also say that war cannot be waged without the permission of the government. And resort towards peace having faith in Allah.

And if they incline to peace, then incline to it [also] and rely upon Allah. Indeed, it is He who is the Hearing, the Knowing.

#### 5. Privatization of Law:

Privatization of Law is totally unacceptable in Islam that a certain group takes law into its own hands and declares people infidels, starts killing them in the name of commanding good and forbidding from evil. While doing this they completely overlook the Islamic principle of exhorting people toward goodness. These trends, in any given society, lead to anarchy and chaos. Islam has clearly set the path for commanding good and forbidding bad by upholding the rule of law. Only the State has right to implement punishments on citizens and regulate their characters in accordance with law.

## 6. Trend of Disregarding National Citizen Charter:

It is obligatory on every citizen of Pakistan to respect its Constitution and international treatises rectified between Pakistan and other countries and do not violate geographical boundaries in the name of helping other groups outside Pakistan as it is not allowed to disrespect national charter. Pakistan has entered into several international agreements and treaties which aim to protect fundamental human rights. Moreover, the five objectives of Shari'ah also guarantee these fundamental rights. These rights include (1) preservation of life, (2) preservation of religion, (3) preservation of intellect, (4) preservation of progeny and (5) preservation of property. Therefore, any attack on innocent people that violates the above-mentioned ends of Shari'ah is prohibited and is a crime.

...And if they seek help of you for the religion, then you must help, except against a people between yourselves and whom is a treaty....

Through Paigham e Pakistan solution is provided to counter the above mentioned six challenges faced by Pakistan in the name of Islam. Correct interpretation of the verses of Qur'ān based upon general principles of Islam

(2) Sūrah Al-M'āidah:1

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Anfāl:61

<sup>(3)</sup> Sūrah Al-Anfāl:72

gives a fruitful solution to radicalized mindset. Paigham e Pakistan is not against any sect. or group instead it is against the extremist mindset. It is against hatred which comes from wrong perceptions and irrationalities. Corrective methodologies are used to encounter this mindset. Islam embraces diversity in society and culture and this task is taken up with a missionary zeal. It supports democratic values. This national narrative has been endorsed by all religious, political, civil and military factions of Pakistan.

Thus realizing the hard reality that religio-political discourse has been running parallel with militant and sectarian culture in Pakistan Islamic Research Institute has come up with a de-radicalization plan through an intellectual discourse. Same religious text which was being indoctrinated to promote extremism and violence is now to be used to indoctrinate peace and moderation.

## **Conclusion**

To understand radicalization in Pakistan's context it is essential to discuss it in religio-political context of Pakistan. Pakistanis are religiously sensitive people and take pride in being Muslims but true Islamic spirit is largely missing in society. Madāris ,Maulvīs and religious political parties play a dominant role in providing religious education to people in Pakistan. The dilemma is that they all have their own vested interests backed up by ideological and political agendas. This results in promotion of Islamic education based on selected texts interpreted to suit their primary concerns. Thus politically motivated interpretations of Islam replace the true spirit based on tolerance and moderation. Promotion of radicalized religious material on *Jihād*, *khilāfat and nifāz e Sharī 'at* confuses general public on issues of religion and acceptance of such norms nurtures violent radicals and serves as recruitment base for them.

2013-2014 was a turning point in the history of Pakistan. Operation Zarb e Azb was launched by General Raheel Sharif in 2014 as a result of which Pakistan had to witness the massacre of APS children. After this Pakistan's government intensified its efforts to eradicate the phenomenon of violent radicalization in educational institutions through military operations of Zarb e Azb and Radd al Fasad. Poverty, inequality, underdevelopment and loose governance has also been instrumental in aiding radicalization. Madrassas and networks of sectarian organizations further promote radicalization in Pakistan. Radicalization in Pakistan is also influenced by internal and external political developments. Misplaced religious notions of Jihād and establishment of universal Khilafa and legitimacy of armed insurgency by so called agents of change have largely influenced the upper middle class of Pakistani society who in turn nurtured violent radicals in the country.

Today radicalization of youth at universities, colleges and other

higher educational institutions in Pakistan demands serious attention. Pakistan's first Counter Violent Extremism (CVE) policy formulated by the National Counter Terrorism Authority (NACTA) is highly welcomed development in this regard. It is also seen that focus on change of behavior of radicals is more effective than forcing them to change their ideologies. This paves way for better understanding and tolerance between two extremes. The need of academic research for de radicalization is presented in the form of Paigham e Pakistan which has served as a tool for a deradicalization based on Islamic teachings. This national narrative is making its headway to curb violence, extremism and violent radical mindset in Pakistan and gaining a lot of popularity among general masses. Despite criticism from various ends Paigham e Pakistan seems to make its way on ideological and intellectual front to control radicalized elements in Pakistan and in educating Pakistani people on more tolerant and moderate image of Islam. An inclusive tolerant Islamic society on the pattern of city state of Medina is the aspiration of new Pakistan Insha'Allah.



# Need to Counter Gendered Orientalism: The Case of Muslim Women Caricatures on E-Media

Azka Khan\* Dr. Wajeeha Aurangzeb\*\*

## **ABSTRACT**

In the previous century, the biggest Western stereotype about Muslim women was her view as a victim. It goes back to the medieval era when a white man is shown saving a harem girl. This concept continued feeding a white Christian supremacist hero complex for a long time. Around the turn of this century, this representation of Muslim women has changed from odalisque to termagant. (1) The new representation of Muslim women presents her as a threat to the global peace and harmony. The researchers are of the view that attaching any stereotypical notion to any segment of human society is a form of oppression which needs to be identified, analyzed and finally confronted. The significance of this research lies in the emancipatory agenda for uncovering the Islam phobic construction of the image of veiled Muslim woman. The caricatures disseminated on the World Wide Web, during the year 2017, are an integral part of the media war playing a vital role in spreading Islam phobia. Countering and demystifying the widespread lethal Islam phobic trends is among the responsibilities of Muslim scholars. The greatest damage of bigoted graphic imagery is that the biased stereotypes against Muslim woman are not only perpetuating and self-reinforcing across generation, they also pave way for Western colonial endeavors. The lens of critical discourse analysis helps us find that the past practice of the stereotypical representation of Muslim woman as a victim of oppression has recently been replaced by her identity construction as an agent of oppression. The research can aid in changing the prejudiced perception of broader world community about the Muslim woman.

**Keywords:** Gendered Orientalism, Caricatures, Stereotypical Identity, Socio-cognitive Approach, Critical Discourse Analysis, Fabricated Identity, Religious Prejudice.

PhD Scholar, Associate Lecturer, Fatima Jinnah Women University Rawalpindi.

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Manager, QA & SA QEC NUML.

<sup>(1)</sup> Mohja Kahf, Western representations of the Muslim woman: From termagant to odalisque. (Austin, University of Texas Press, 2010AD), 33,191.

## Introduction

Representation of Muslim Women in the past typically maintained the cliché "seen one seen 'em all". <sup>(1)</sup> The representation of Muslim women in the 20<sup>th</sup> century was mainly limited to a monolithic oppressed entity. Gendered Orientalism exploited to justify colonialism for over two centuries by using this stereotype of Muslim woman as a victim of oppression. The current research aims to explore the identity constructed for the Muslim woman through the e-media caricatures by using the theoretical lens of critical discourse analysis. It also aims to find out whether there is any change in the stereotypical representation of the Muslim woman of the past as an oppressed and nonintellectual entity. Thus the research is guided by the following two questions.

- 1. What image of Muslim woman is constructed in the selected sample of E-Media caricature?
- 2. How far is this representation different from the biased stereotype of Muslim woman in the previous century as oppressed and ignorant?

The paper is structured as follows. The next section describes the literature related to the politics of veil and identity construction of Muslim woman through the lens of gendered Orientalism. The importance of caricatures as a genre and a powerful means of communication is discussed in the Prescriptive and Descriptive Nature of Constructed Graphic Imagery. This is followed by the theoretical underpinnings supporting this research and the methodological background provided by critical discourse analysis to examine the seven selected E-media caricatures. The sociocognitive approach to CDA is briefly discussed for the clarity of the reader before its actual application on the selected sample of caricatures. The seven caricatures about Muslim women are individually analysed and the results of each cartoon are then discussed, noting whether Muslim women perception has shown any change.

## Significance of the Research: Countering Islam phobic Narrative

The reported incidents of violence and harassment against Muslims are a visible confirmation of the baseless fears of the non-Muslim community. The increased public back lash against Muslims particularly in the Western societies is deeply rooted in the racist and Islam phobic propaganda against visible icons of Islam and Muslims practicing those icons. Many researches conducted in the domain of endorsing negative stereotypes through media and public figures, such as politicians and

<sup>(1)</sup> Driss Ridouani, "The representation of Arabs and Muslims in Western media", *Ruta: revista universitària de treballs acadèmics* 3,(RUTA Comunicación 2011AD 11.

writers, legitimize the prejudicial attitudes manifested in the form of violent discriminatory actions, as observed in the recent spate of attacks. (1)

One of the frequently recurring prejudiced Muslim images portrayed on the media was that of an oppressed Muslim woman caught in the shackles of a patriarchal society. This bigoted image provided an excuse to the military actions and Western colonial endeavors in the history. The immediacy and the scale of widespread Islam phobia are not only inherently problematic but also alarming. Muslim scholars need to realize the need for countering the prejudiced stereotypes highly augmented after the onset of war on terror where words like terrorism, radicalism and Islam are being made synonymous. To be able to create a counter narrative, there is a dire need to raise consciousness among Muslim scholars about the different modes of media including print media and E-media involved in resurfacing the biased image of Muslims. The current research investigates the socio-cognitive trends in the recent re-emergence of anti-Muslim rhetoric in public discourse by critically analyzing the Muslim woman caricatures disseminated on the World Wide Web. It helps to expose the discursive strategies being used in the creation of discourse of discrimination. The research is an effort to help the wider world community improve their understanding of icons of Islam and cardinal practices particularly focusing on the veil of a Muslim woman. Observing a Muslim community from a distance may not provide the true understanding of the whole picture. Therefore it is required that the Muslim community and particularly Muslim scholars engage themselves to elucidate and demystify the biased stereotypes in order to promote a better understanding of Islamic practices and beliefs.

#### Women Empowerment and Politics of Veil

While discussing the politics of veil many researchers have debated that 'the Muslim woman' is produced as a social policy in discourses in the West. The change in the representation of Muslim woman over time and proposes that Muslim woman are neither empowered nor oppressed by the presence or absence of the veil. (2) The presence or absence of economic, political and family rights both on national and international levels is what actually determines her empowerment (3). She argues that the trope of 'the Muslim woman' must be deconstructed and differences between Muslim women all over the world should be attended to achieve harmony on this issue. She suggests that the racist rhetoric against Muslims and particularly Muslim

<sup>(1)</sup> Sami Zubayda, "Islam in Europe." Critical Quarterly 45, no. 1-2 (2003AD), 88-98.

<sup>(2)</sup> Samory Rashid, *Black Muslims in the US: History, Politics, and the Struggle of a Community.* (Palgrave Macmillan, Springer, 2013AD), 68.

<sup>(3)</sup> Ibid

woman reduce the chances of National and International peace. The practice of giving stereotyped roles to the veiled Muslim woman has resulted in silencing the marginalized minorities. Veil is interpreted as a symbol of Islam's oppression of Muslim woman in the west. (1) The most crude and unsophisticated view of the veil is held by the group who are an unconscious adherents of liberalism and modernization theory but they lack any actual detailed account of Muslim woman's real lives. People belonging to this group hold a comparatively convoluted view that Islam is a patriarchal religion and like any patriarchal religion it subordinates woman. In contrast to this group, there are other factions of society who are usually more knowledgeable about Islamic history. (2) These factions are aware that majority of the Muslim women using hijab and veil are using it out of their own will but the problem arises when their majority does not listen attentively to the voices of the veiled women. Either because they do not have access to the real life conditions of covered Muslim women or they do not find Muslim women's arguments persuasive. As a result, this knowledgeable faction of society continues to believe that even a satisfying life in the veil is an oppressed life. Consequently the stereotype persisted in the last century that a veiled woman is either oppressed or brain washed but never an empowered women. Politics of the veil has been used for its concealed colonial purposes as well. History has witnessed that Western countries used Muslim women's liberation as a rationale to intervene in the Muslim countries. The ethics of the current war on terror justifies itself by purporting to liberate, or save, Afghan women. (3) This stereotype of Muslim women as a victim of oppression gave way to her identity as an agent of oppression. Around the turn of the century the Muslim women was depicted as a nagging way word women and this idea makes the title of a book Western Representations of the Muslim woman; From Termagant to Odalisque. (4)

## The Hijab in Our'an

Before discussing the importance of dress code for woman in Quran, it is emphasized that the Quran is the primary source of authorized law created by Allah for the whole of humanity. This fully detailed form of divine guidance calls on the true believers to sincerely follow the rules set in it. These rules are to be implemented in the personal/private/public life. The command to follow the rules set by Quran is spelt out recurrently in

<sup>(1)</sup> Katherine Bullock, *Rethinking Muslim women and the veil: Challenging historical & modern stereotypes.* (The International Institute of Islamic Thought (IIIT) Herndon, USA. 2010AD), 26,67.

<sup>(2)</sup> Ibid

<sup>(3)</sup> Abu-Lughod, Lila. *Do Muslim women need saving?* (Harvard University Press, 2013AD), 58.

<sup>(4)</sup> Mohja Kahf, Western representations of the Muslim woman, 1.

the Quran. The concept of decency and modesty has strongly been emphasized in Islam. Dress code for both Muslim men and Muslim women is a cardinal part of the overall Quranic teachings. To elucidate the matter further and to reinforce the importance of veil and hijab in Islam, two verses are quoted here in which Allah Almighty has ordained the Muslim woman to cover themselves modestly whenever they leave their homes. The first verses are from chapter 24 of the Quran titled An-Nur (the Light), in which Allah gives a general command to Prophet Muhammad (\*) and does not specify the concept of modesty to Muslim women only.

Say to the believing men that: they should cast down their glances and guard their private parts (by being chaste). This is better for them.

This command prohibits the Muslim men to look lustfully at women with the exception of their own wives. Islam has done this to ensure prevention of any possible temptations and asks them to cast down their glances. This may be called as "hijab of the eyes". In the very next verse, Allah ordained the Muslim women a similar command forbidding them from looking at the men.

Say to the believing women that: they should cast down their glances and guard their private parts (by being chaste)...

This command is similar to the one given to Muslim men in the previous verse but the orders for Muslim women are not complete here and Quran continues telling the believers:

...and not display their beauty except what is apparent, and they should place their khumur over their bosoms...

The dress code for a Muslim women has been set by Allah and mentioned recurrently in Quran. In sūrah al-Aḥzāb, verse 59, the Prophet Muhammad (ﷺ) is asked to convey the following message from Allah and believing Muslims are asked to implement it in their lives.

<sup>(1)</sup> Sūrah Al-Nūr:30

<sup>(2)</sup> Sūrah Al-Nūr:31

<sup>(3)</sup> Ibid

<sup>(4)</sup> Sūrah Al-Aḥzāb:59

O Prophet! Say to your wives, your daughters, and the women of the believers that: they should let down upon themselves their jalābīb.

It is to be noted that the purpose of quoting these verses here is not to give their detailed explanation or explain the conflict between different interpretations. The purpose is just to highlight that the hijab or veil is a cardinal order of Islam explicitly mentioned not only in the Quran but also in hadith. Ridiculing such a cardinal command of Islam and using veiled woman as a scape goat for the newly revived gendered orientalism needs to be identified and challenged

#### **Gendered Orientalism**

After the publication of Orientalism, the construction of Islam as Europe's 'Other' has been discussed extensively. The phenomenon is still present in the discourse of modern media. Orientalism is the west's perspective of Islam as a static and backward doctrine that both shapes and reflects the western attitude towards Muslims. It is a reductionist view and a fabricated construction of Muslims in which the 'Orient' is seen as irreconcilably different from and inferior to the 'Occident' An interesting study based on the interviews of the female converts and their relatives concludes that most of the family members had expressed trouble reconciling to the idea of conversion to Islam. They suggest that it would have been easier had it been any other religion.

Their perception of Muslim women as sensual but oppressed and religiously motivated to commit violence both on state and individual levels was problematic for them. Most of them confessed that the original oriental perspective was directed towards the Arab/Muslims outside Europe but the Muslim converts were also evaluated in the same light. The same idea is reflected in an earlier research reporting that the title of "White Pakis" was frequently used for the convert women. (5) A yet earlier research on Islam phobic prejudices explains that most of the people

<sup>(1)</sup> Edward Said, "W. 1978. Orientalism." New York: Pantheon (1995AD), 14.

<sup>(2)</sup> Sean McLoughlin, "Islam (s) in context: Orientalism and the anthropology of Muslim societies and cultures". *Journal of Beliefs & Values* 28, no. 3 (2007AD), 273-296, Sophie Gilliat-Ray, *Muslims in Britain*. (Cambridge University Press, 2010AD), 36, Kate Zebiri, "Orientalist themes in contemporary British Islamophobia: *The Challenge of Pluralism in the 21st Century: The Challenge of Pluralism in the 21st Century* (2011AD), 173-190.

<sup>(3)</sup> Dorothea A Ramahi, and Yasir Suleiman. "Intimate strangers: perspectives on female converts to Islam in Britain", *Contemporary Islam* 11, no. 1 (2017AD), 21-39.

<sup>(4)</sup> Ibid

<sup>(5)</sup> Mohamed Sulayman, and Omar Khalid Bhatti. "Workplace deviance and spirituality in Muslim organizations", *Asian Social Science* 9, no. 10 (2013AD), 237.

associated with converts believed that their relatives converted to Islam because they had married Muslim husbands. (1) Even the persistent correction by the converts that they would still keep the faith even if they are divorced, could not change this perception. The common assumption behind this idea was that Islam in itself does not seem to have anything of value for the converts to embrace it and the only reason for embracing Islam was to save their marriage. Closely related to the status of women is the violence which has been a part of Oriental scholarship from its very beginning. Muslim man as blood thirsty, violent and aggressive was the identity constructed for him in the last century. Nevertheless, the recent perceptions of Islam are fuelled by associating Islam with extremism and terrorism both inside and outside the 'West'. It is to be noted that this time Muslim man is not alone in this depiction. The collected sample of Muslim women cartoons tell us that the iconic representation of Muslim women as a global threat is used in contemporary media. (2)

# Theoretical Underpinning and Methodological Framework

Owing to the interdisciplinary nature of this research a merged theoretical framework has been established. Socio-cognitive representations of ethnic prejudices, communicating biases in ideological discourses and reproduction of racism are used to explore the content in the caricature. The decoding of messages in visual imagery demands application of certain techniques of interpretation from the field of comic studies. Thus the sample, which belongs to the genera of E-media caricatures, is analyzed in the light of:

- 1. Socio-cognitive Dimensions of Prejudiced Social Attitudes (4)
- 2. Techniques and Tools to trace prejudice in constructed Graphic Imagery<sup>(5)</sup>

<sup>(1)</sup> Dorothea A. Ramahi, & Yasir Suayman. "Intimate strangers: perspectives on female converts to Islam in Britain, 21-39.

<sup>(2)</sup> Amira Jarmakani, *Imagining Arab womanhood: the cultural mythology of veils, harems, and belly dancers in the US*, (Palgrave Macmillan, Springer, 2008AD) 34, Rochona Majumdar, *Marriage and modernity: Family values in colonial Bengal*. (Duke University Press, 2009), 56, Evelyn Alsultany, "Arabs and Muslims in the media after 9/11: Representational strategies for a" postrace" era", *American Quarterly* 65, no. 1 (2013AD), 161-169.

<sup>(3)</sup> Teun A Van Dijk, ed. *Discourse studies: A multidisciplinary introduction*, (Sage Publications, 2011AD), 121.

<sup>(4)</sup> Ibio

<sup>(5)</sup> Karin Kukkonen, *Studying comics and graphic novels*. (John Wiley & Sons, 2013AD), 87.

#### Socio-cognitive Dimension of Prejudiced Social Attitudes

Ethnic prejudices are a result of biased social attitudes of the ingroup about the out-group. In the current research the veiled Muslim woman who is a target of ridicule in the selected caricatures belongs to the out-group. Expression of ethnic prejudices involves "schematically organized, shared cognitions about social objects" (1) These social objects are other social groups and their actions. This theory helps us identify the way the "Out-group" is treated in the caricatures under discussion. Before starting the analysis of the prejudice expressed in the Muslim women caricatures, it would be befitting to understand that Van Djik based his theory on the view that prejudice is something more than "negative ethnic attitudes of in-group members."(2) Communicating prejudiced ideas cannot be simply explained as a mental state; rather it involves flexible strategies. These strategies operate at different cognitive levels which are called social information processing. He explains that a prejudiced attitude is not only what people think about ethnic out-groups, but it also involves how they do so. (3)

An important feature of ethnic biases is that they are held by group (not individuals) for people (in-group) for another other group of people (out-group). This common feature can be observed in all the caricatures selected for the current research in which veil and hijab is not only an object of ridicule but also an icon of Muslim identity. These biased attitudes may have their roots in interpersonal perceptions but their social nature goes beyond it. It is important to understand three basic strategic steps taken by the caricaturists for the expression of bigoted image of Muslim woman in the caricatures. These strategic steps are taken to establish and disseminate three personal beliefs as facts about the outgroup in the following order. It is befitting to explain again that the deictic *they* has been used to convey the meaning of *Us vs Them* introduced originally by Said<sup>(4)</sup>

#### i. Social Categorization: They are Different

Social Categorization, the first step in the expression of hatred, is the process of perceiving real or imagined differences of the in-group (non-Muslims) and the out-group (Muslim woman). The "Others", which in the case of current research is a Muslim woman, is assumed to be different in

<sup>(1)</sup> Van Dijk, Teun A. *Discourse and Knowledge: A Socio-cognitive Approach*. (Cambridge University Press, 2014AD), 95.

<sup>(2)</sup> Ibid

<sup>(3)</sup> Ibid

<sup>(4)</sup> Edward Said, "Orientalism: Western representations of the Orient" (New York: Pantheon 1978AD),16.

many social or physical respects. The differences between groups may range from differences of origin, nationality, ethnicity, race, language, gender, class, occupation, status, education, or appearance. (1) So the prejudiced discourse of these caricatures is based on the categorization of out-group members i.e., a Muslim woman as different. This concept of socially categorizing the out-group became the basis for social categorization of Muslims as different in the research under hand. The first group of caricatures includes features that emphasize the difference of the Others. This may be called the first strategic step in the discourse expressing new racism. Since the Other is different from Us, it is also distant, obscure and foreign. In the sample caricatures the difference of appearance is highlighted between women from west and Muslim women by their different way of dressing. In all of these caricatures Hijāb and 'abāyā is used as an icon of Muslim woman as woman of no other religion dress up in this way. The apparel of Christian nuns also resembles a long robe but it is recognizable due to the peculiar for of head gear.

## ii. Negative Evaluation: They are Deviant

The out group (Muslim woman) thus created is evaluated negatively and this is a logical result of social categorization. If the in-group (non-Muslims) assumes that a particular out-group possesses properties which are incompatible with those of their own, they will be evaluated negatively. In other words, prejudiced attitudes result in "fundamental ("principled") negativization of differentiation and categorization." Thus the negative evaluation of out-group is expressed by associating deviant attitudes to the out group. In the selected sample, after establishing that the Muslim women are different, the second step is to attach a stereotypical image with them. Muslim women are portrayed as violent, blood thirsty and hostile to the west just like their male counterparts. The second step takes this polarization between *Us and Them* one step forward and emphasizes that not only the *Other* is different but it is also deviant from the social norm established by the dominant group. This deviation is a result of breaking the norms and social rules set by colonizers of the past and the West of today.

## iii. Empirical Bias: They are a Threat

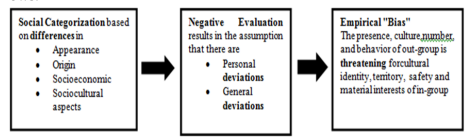
The third step in drawing generalizations about the out group (Muslim woman) is development and expression of empirical bias. It may have its roots in individual experiences but ends in generalized models and attitudes towards the out-group (Muslim woman). Surprisingly these generalizations

<sup>(1)</sup> Teun A Van Dijk, "Critical discourse studies: A sociocognitive approach", (2015AD). *Methods of Critical Discourse Studies*(2015AD), 63-74.

<sup>(2)</sup> Ibid

are applied only for negative instances and never for positive traits. This empirical bias leads to threatening portrayal of the out group. This empirical bias has often been exaggerated and hyperbolized to make grounds for colonial endeavors against Muslim in history.

To sum up the whole idea, the differences perceived as *social* categorization lead to negative evaluation of the in-group, which results in empirical bias. This relationship is presented in the form of a model as follows.



Graphic Representation of Three Strategic Steps in any Discourse of Discrimination

Therefore, the third strategic step involves demonization of the *deviant Other*. Due to these strategic steps the consumer of prejudiced discourse is ready to accept the *Other* as a potential threat. In today's world, the most challenging and threatening theme is coercion and terrorism which is recurrently associated with Islam. The present research shows these three strategies used to portray the Muslim women, particularly Muslim mother, as different, then as deviant and eventually as a potential threat.

# 1. Prejudice in Constructed Graphic Imagery

Political cartoons are a type of contextualized activity that facilitates understanding the extremely complex interactions working in the sociopolitical system of a society. Use of satire, engaging humor and creating ridicule helps the cartoonist conceptualize meanings. The exaggerated forms of commonly understood metaphors, symbols of social significance and illusions to stereotypes play a vital role in reification of abstract ideas. Apparently a cartoon may appear naïve and simple but it always targets to shape the perception of a reader. Political cartoons are neither objective nor

<sup>(1)</sup> Van Dijk, Teun A. *Discourse and Knowledge: A Socio-cognitive Approach*. (Cambridge University Press, 2014), 99

<sup>(2)</sup> Senem Oz, "The construction of" the Turk" and the entextualization of historical stereotypes in political cartoons in French", PhD diss., Arts & Social Sciences: Department of French, (2014AD), 79.

always true but still acceptable to the reader and this makes them a dangerous weapon to shape the public opinion. They are not supported by any factual evidence. Political cartoons may be included in the category of the opinion news and that is why it is considered a useful medium not only in studying the past but also in finding out the opposing viewpoints about the past events. (1) The depiction of the past events through cartoons provides an insight into the mindset of the artist as well as the general public. The message is understood by focusing on the interplay of image and the accompanying caption. A short analysis results in a smile after the reader perceives the thoughts, mood, feelings, humour and criticism of the caricaturist. Cartoonists use exaggerated incongruities and distortions to create humour and ridicule to mock the intended target by communicating the desired message. Appropriate setting, humorous characters, suitable costumes and witty situations are chosen to convey a lot with less material. The complex thoughts that may require extended written material can be concentrated and expressed through a single metaphor in satirical cartoons.

# **Rationale for the Selection of Sample**

Recently the trends of research in the fields of social sciences and humanities have changed drastically owing to the advent of advanced computer technology. The search engine Google has emerged as dynamic corpora and is found extremely helpful in exploring the various characteristics of E-Media<sup>(2)</sup>. Google search engine is being used as an aid not only in the data collection in many international researches but also as a search-engine-based corpus.<sup>(3)</sup> Owing to the hybrid nature of the sample for this research, it was decided to use the World Wide Web as a corpus of caricatures. The websites on which the selected caricatures are disseminated have been given for reference in the appendix. This practice is not being adopted for the first time and is a customary way of making researches in the field of language, sociology and anthropology etc.<sup>(4)</sup> This allowed the researchers to view all the caricatures available on the

<sup>(1)</sup> Josh Greenberg, "Framing and temporality in political cartoons: A critical analysis of visual news discourse". *Canadian Review of Sociology/Revue canadienne de sociologie* 39, no. 2 (2002AD), 181-198.

<sup>(2)</sup> Lee S Sproull, "Using electronic mail for data collection in organizational research", *Academy of management journal* 29, no. 1 (1986AD), 159-169.

<sup>(3)</sup> Guoquan Sha, "Using Google as a super corpus to drive written language learning: a comparison with the British National Corpus", *Computer Assisted Language Learning* 23, no. 5 (2010AD), 377-393.

<sup>(4)</sup> Parnian, Pirooz, Franklin Dee Martin, and William E. Conrad Sr. "Multi-media data collection tool kit having an electronic multi-media "case" file and method of use", U.S. Patent 6,538,623, issued March 25, 2003AD, 15.

Internet as one large corpus. This was a huge amount of data and needed to be filtered out by narrowing down the searches. The caricatures selected for this article are a result of carrying out a narrowed down search on the Google search engine by using the following phrases.

"Muslim Women images, Muslim women caricatures, Pardah Images, veil images".

This way we were able to retrieve the caricatures in which the image of Muslim women is presented. The resulting data is again filtered and only those caricatures are selected which are disseminated on the World Wide Web in the year 2017. Since the visual and graphic imagery available on the internet is an important source of shaping the human perceptions about any segment of human society, the purpose of the research is served by adopting this method of data retrieval and the data retrieved is analyzed for the biased stereotypes of Muslim women created in the wider international community which has an easy access to such images.

## **Analyzing the Caricatures**

The seven caricatures selected for this research are retrieved on 25 May 2017 from the web links provided in the references. The caricatures are divided into three sections on the basis of their thematic similarity.

### 1. Militarizing the Burqa

This part includes two caricatures in which the burqa is used as an icon of Muslim woman and creates her identity as a Muslim terrorist.

## 2. Agents or Victims of Oppression

This section consists of two caricatures in which the Muslim woman, shown as a lover, is persuading her lover / husband to perform violent activities disrupting the world peace.

#### 3. Equalizing Muslim Mother with Islamic Bomb

The third part of analysis consists of three caricatures in which the Muslim mother is shown as a harbinger of future terrorists. The Muslim mother is not only considered responsible for giving birth to future terrorists but also answerable for their childhood training as blood thirsty terrorists.

#### 1. Militarizing the Burga

All over the world, hijāb, niqāb and burqa, are considered the icons of Islamic way of life. No other religion is associated with these symbols. If a woman is shown wearing any one of these three, she is perceived as a Muslim woman. The first caricature selected for this research shows a row of five dummy women in burqa with a caption "burqa squad" written on the chest of

each dummy. (1) The dummies are completely covered in blue burqa and only their eyes are visible. The word squad means a small group of soldiers assigned to a particular activity. The skimmers mind wonders about the meaning of the caricature. What kind of activity is in the mind of the artist when this image is created? The dummies shown in the images are broader than the real woman and they appear to be women of heavy stature. The military connotation of the word squad drifts the mind of the viewer towards the terrorists' activity. The burqas are similar to each other just like the uniforms of soldiers. The technique used here is called condensation which merges the stereotypical representation of Muslims as terrorists with the symbol of burqa to create the allusion of Muslim women terrorists.

The empirical bias towards Muslim women is reduced to a single graphic imagery which creates a negative impression of the Muslim women and serves the purpose of lining them to the terrorist activities. The caricature is just a static image which does not show any type of activity. Neither any speech bubbles are used nor are any thought balloons visible. The fixed gaze pattern of these dummies gives them a robot like appearance. They are reduced to a robotic existence and their individuality as intellectual human beings is denied.

The next caricature also belongs to the category in which an iconic representation of clash of civilizations is visible. (2) The caricature shows two images side by side, one representing the western civilization while the other as a symbol of Islamic civilization. The Statue of Liberty shown on the right side of the image was gifted to the United States by France as a symbol of their friendship. This Statue symbolizes freedom and democracy ever since 1886. It not only commemorates the alliance between France and the U.S. but also retraces the roots of western civilization in the Greek civilization as the classic stature, face, and attire of Lady Liberty comes from the Roman goddess Libertas. This Roman goddess also represents freedom from tyranny and oppression. The crown shown on the head is reminiscent of a halo and its spikes show similarities to those of the Greek sun gods. The second image shown in the caricature is a statue of a woman clad in burga. Her face is covered with a veil. The torch in the hand of the statue of liberty is replaced by a black, spherical bomb which has a wick slowly burning at its end. The parallel drawn between the two statues is not only farcical but also assaultive. The robed Roman goddess holds an everlit torch representing freedom and enlightenment whereas the statue

<sup>(1) &</sup>lt;u>http://freethoughtblogs.com/taslima/2012/06/03/we-have-enough-muhammad-cartoons-why-not-some-burqa-cartoons/</u>

<sup>(2)</sup> Ibid

representing Muslim civilization is a threat to the whole world and must be dealt accordingly. The caricature is an insulting epithet on the differences between the two civilizations equating one with enlightenment and the other with bloodshed and terrorism.

# **Agents or Victims of Oppression**

The succeeding image is an extremely insolent one<sup>(1)</sup>. It is openly expressing hatred and prejudice for all the Muslims. The freedom provided by internet is fully availed by the cartoonist and the need to cover the bias towards Muslims is not felt. A male figure is shown holding a severed head in his hand and presenting it as a gift to his beloved. The iconic signifiers like turban, waistcoat and beard have been used to confirm the identity of male figure as a Muslim man. The pointed nose of the male figure is making him appear shrewd and mean. Drops of blood are dripping from the severed neck. The linguistic items written in the speech bubbles are enough to make the meaning clear. The speech bubble says, "Oh! A severed cartoonist's head, how thoughtful". The speech bubble has its tail pointing towards the woman clad in black burga. Her eyes are wide open as she is full of joy and excitement. The artist thought it necessary to add an unashamed caption at the bottom. "ABDUL ALWAYS KNEW HOW TO IMPRESS THE GIRLS". The name Abdul serves the purpose of a generalized name which can be used for all the Muslims. In this image the technique condensation is used which combines the stereotypes of Muslims as terrorists and bloodthirsty with the loving relationship of this Muslim couple.

This image not only demonizes the Muslim man but also the Muslim woman who is encouraging her lover to perform such acts. The caricature captured in its *pregnant moment* because it tells about the past (murder of the cartoonist) and present (presenting the head as a gift to the Muslim women) of the characters in the image. Thus it belongs to the fourth category of pictorial objects that is *implied temporality picture*. The Muslim woman shown in the image is clad in burqa from head to toe. Her eyes are widened because of the *precious* gift of the cartoonist's severed head. The small pink flying hearts show appreciation from the Muslim woman for this sanguinary act. The image builds the identity of a Muslim woman as equally involved and encouraging in the cruel acts of terrorism. The message conveyed through the figure is that the Muslim women encourage their spouses on the violent acts and ferocious deeds. The same offensive idea is depicted in the next image <sup>(2)</sup>. In this figure, presumably a husband and wife are shown as suicide bombers. They are

<sup>(1)</sup> http://www.mfs-theothernews.com/2012 10 03 archive.html

<sup>(2)</sup> https://dr1.com/forums/showthread.php/133560-Car-for-Muslim-women

pledging to each other for dying together. It is not clear as if who has uttered the words written in the caption. Both of them seem to take a vow of loyalty and blow up themselves if the other partner does so. Presence of burqa confirms that the couple is recognized as a Muslim couple.

#### **Equalizing Muslim Mother with Islamic Bomb**

The role of Muslim woman as a mother is demonized in the next caricature. <sup>(1)</sup> It is representing Muslim women as not only promoting but also advocating terrorists' activities. Vilification of the Muslim mother on the blogosphere has threatened a return to the familiar kind of crude neo-racism against Muslims. This image of a Muslim mother is raising new questions and speculations about the representation of Muslim woman. The fabricated views and false identifications are being reinforced by the E-Media through caricaturing the Muslim mother who is portrayed as a future threat towards the whole of humanity. Sensationalist language items are added to reinforce the images disseminated on internet such as "The Other Islamic Bomb".

The point worth noting here is that till the previous century, in the west the veil had become the epitome of oppression of Muslim women. Unlike the stereotypical representation of Muslim women as veiled, oppressed and consequently ignorant, this century has shown a change in her biased representation. This new image of Muslim mother is neither subservient of her husband nor abjectly submissive. She is supposed to be a 'responsible' citizen' but failed to be one. It is suggested that the created biased image of Muslim mother faces two allegations. She is the reproducer of *would-be terrorists* and secondly because of close association, she herself is portrayed *as-if-terrorist*.

The concept of 'neo racism' is based upon cultural differences and not on the biological difference<sup>(2)</sup>. Muslim communities all over the world have been impersonated as culturally incompatible with the dominant secular cultures. Muslims are also increasingly considered dangerous and disloyal citizens and their depiction in these caricatures is related to the series of events in this context. Keeping all this in mind, the cartoon depiction of Muslim mother (fig 05) captioned as 'The Other Islamic Bomb' is highly offensive. The distorted representation consists of an image of a heavily pregnant woman. Her face is not visible due to the face covering. The distended uterus of this female image is depicted as a bomb with a burning fuse at its end. Her hands are resting on her abundant, bomb shaped belly. The hands are shown without flesh and the appearance of the bare bones of a skeleton adds to the overall effect of horror. This depiction of the Muslim mother particularly the boney hand and protruded

<sup>(1) &</sup>lt;u>http://www.mfs-theothernews.com/2012 10 03 archive.html</u>

<sup>(2)</sup> Étienne Balibar, *Strangers as enemies: Further reflections on the aporias of transnational citizenship*, (MCRI Globalization and Autonomy, 2006AD), 05.

belly suggest an eerie doubling of threat. The message being conveyed is that the Muslim mother is a reproducer of future terrorists and by doing so she herself becomes a potential terrorist.

Up till the previous century, the media representations of Islamic extremism had focused its attention almost exclusively to men. The Muslim women were featured only in concerns about women's rights, the wearing of the hijab by compulsion and forced marriage. The newly recurring image of terrorist Muslim mother in this incarnation is an emerging figure in the blogosphere as well as a new version of mother-blaming. The image of the Muslim mother in some media representations is distorted even further. Such representations insinuate that the cause of Islamic terrorism is actually home grown, may be within a mother's womb. Muslim mothers are demonized as the up bringers of terrorists.

#### **Domestication of Terrorism**

The next caricature shows a friendly conversation between two Muslim mothers over coffee. <sup>(1)</sup> One mother says to the other, "I am so proud of my young son. He wants to be a doctor when he blows up" Here the sting is deeper than apparently realized. The artist is suggesting, between the lines, that not only the rural or tribal areas are involved in the acts of terrorism but the educated classes of urban areas are also a part of it. Even the educated Muslim mother is playing the role of demon by encouraging such activities. Such caricatures not only make use of exaggeration but also intensification.

This succeeding cartoon titled as "Islamic Time Bomb," illustrates two happy and cheerful women pushing strollers. <sup>(2)</sup> They are talking happily to each other. Both of them are wearing 'abāyā and hijab as visual markers of Muslim identity. Their children are shown as time bombs strapped in their strollers and are equally happy. All the human faces shown in the image are gleaming with happiness. The glad sons represent the countdown to detonation of a future time bomb.

The intended message of these anti-Muslim racist caricatures is painfully clear: Muslim mothers are responsible for raising and encouraging future generation of terrorists. The best interpretation could be that they are more than happy to kill themselves too. Blowing up themselves or their children to harm others is a gratifying activity of Muslim mothers. The above mentioned three pictures are intended to illustrate the dangers of Muslim demographics. It suggests that Muslims plan to take over the whole world through a population explosion. The

<sup>(1) &</sup>lt;a href="https://photobucket.com/gallery/user/Jamin\_01/media/bWVkaWFJZDoyO">https://photobucket.com/gallery/user/Jamin\_01/media/bWVkaWFJZDoyO</a>
Dc4OTYw /?ref=

<sup>(2)</sup> Ibid

term "population bomb" was coined in the 1960s and after that it has been frequently used on print media as well as electronic media. Increase in Muslim population has frequently been characterized as near "exploding".

#### **Conclusion**

The stigmatization of Muslim woman as 'could-be terrorists' has produced a toxic social order. <sup>(1)</sup> The media should realize that

"Muslim women want what all the women around the world want: to be protected under the law, to have access to education, to have reasonable expectations of safety". (2)

Only one noticeable exception in case of Muslim women is that they want to practice their religion however they see fit — a right which has already been infringed upon in France. Despite an incredible amount of evidence to the contrary, Western media continues to promote women's rights in a narrow and often bigoted manner. They fail to understand that the Muslim women neither need saving nor demonizing. Firstly they need to be recognized as intellectual human beings who are capable of making their own decisions and secondly they want to have the freedom to practice the religion of their own choice without facing discrimination for doing so.

Critical Discourse analysis of the caricatures exhibit that the Muslim women are being portrayed as completely different from the Western women owing to her hijab and burqa. The new prejudiced representation of Muslim woman is different from her representation in the past. Previously it was believed by the west that veil did not allow a Muslim woman to play any constructive role in her society. She led a secluded and oppressed life<sup>(3)</sup>. This oppression led to her ignorant and unknowledgeable personality. Burqa was often ridiculed as a sign of aberrancy and was presented as a stooge in the previous century. The change in the representation of a Muslim woman from Odalisque to termagant as suggested by Kahf (2010) is confirmed during this research work as these caricatures portrayed the Muslim woman as a threat to the whole of humanity. On the whole, the analysis of the caricatures depicting Muslim woman confirmed the biased stereotypical construction of a Muslim woman identity.



<sup>(1)</sup> Randa Abdel-Fattah, "'Lebanese Muslim': A Bourdieuian 'Capital' Offense in an Australian Coastal Town", *Journal of Intercultural Studies* 37, no.4 (2016AD), 323-338.

<sup>(2)</sup> Ibio

<sup>(3)</sup> Chandra Talpade Mohanty, "Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial discourses", *Feminist review* 30 (JSTOR 1988AD), 61-88.

# Portrayal of Islamic Culture: A Study of Pedagogic Discourse for Language Teaching in Pakistan

Azhar Habib \*

#### **ABSTRACT**

The study sought to investigate how religion, Islam is represented in the English textbooks taught at Secondary School Certificate (henceforth SSC) level in Pakistan. However, the research has just been delimited to the government schools of Khyber Pakhtunkhwa (henceforth KPK).

Moreover, the study has also been delimited to reading passages and pictures/illustrations. There are two textbooks taught at secondary level: one each at Grade 9 and 10. The study was purely a qualitative study and the specific method employed was content analysis. In this connection, the linear content that is narrative text and non-linear that is pictures/illustrations of the selected textbooks were investigated. Firstly, the reading passages of the two textbooks were explored to know about the representation of Islam and what aspects of it are portrayed in the prescribed textbooks. Secondly, the pictures/illustrations of both the textbooks were also analyzed to know about their possible connection with Islam. The results of the study reveal that Islam being the state religion and an important component of Pakistani culture has been given sufficient coverage in both the textbooks. As far as the different aspects of the religion Islam are concerned, the textbooks provide information about Islam and its teachings, Holy Prophet (26), Caliphs, and notable Personalities of Islam. Nevertheless, the textbooks do not provide adequate information regarding other religions and groups which is important for interfaith harmony. Therefore, it is recommended that other religions of the world should also be given space in the textbooks.

**Key Words**: Religion, Islam, Culture, English Language Teaching

<sup>\*</sup> Lecturer, Department of English, NUML, Islamabad

#### Introduction

According to Kramsch culture is membership in a discourse community that shares a common social space and history, and common imaginings. Even when they have left that community, its members may retain, wherever they are, a common system of standards of perceiving, believing, evaluating, and acting. These standards are what is generally called their 'culture'. (1)

Language and culture have close connection,

"Language and culture are not separate, but are acquired together, with each providing support for the development of the other". (2)

Religion is one of the important components of culture. Religion and education have also close relationship. Cheng and Beigi are of the view that

"Religion and education go hand in hand". (3)

They differentiate between two types of countries: secular and theocratic states. In secular states, there is officially no state sponsored religion; therefore, religious ideology does not affect education. On the other hand, in theocratic states religion and the laws of country are in harmony. However, there is tension between the two,

"the need to guard freedom of religion while on the other hand to use religion in education to indoctrinate".  $^{(4)}$ 

There is paucity of research on the relationship between Islam and education. Behnam and Mozaheb<sup>(5)</sup> cite a number of researchers who investigated the connection between religion and education like Canagarajah, Cheng and Beigi, Edge, Kubota, Kubota and Lin, and Wong and Canagarajah. Nonetheless, they view that most of these studies are related to Christianity and other religions have not been explored sufficiently.

In the same way, several studies have been conducted to explore the overall representation of various cultures in textbooks, such as, Habib<sup>(6)</sup>,

<sup>(1)</sup> Claire J. Kramsch, *Language and culture* (London: Oxford University Press,1998AD),10.

<sup>(2)</sup> Rosamond Mitchell, Florence Myles, *Second language learning theories* (London: Arnold, 2004AD), 235.

<sup>(3)</sup> Karen Kow Yip Cheng and Amir Biglar Beigi, "Education and religion in Iran: The inclusiveness of EFL (English as a Foreign Language) textbooks," *International Journal of Educational Development* 32, no. 2 (2012AD), 311.

<sup>(4)</sup> Ibid, 311

<sup>(5)</sup> Biook Behnam and Mohammad Amin Mozaheb, "Identity, religion and new definition of inclusiveness in Iranian high school EFL textbooks," *Procedia-Social and Behavioral Sciences* 70 (2013AD), 1099-1108.

<sup>(6)</sup> Azhar Habib "An Analysis of Cultural Load in English Textbooks Taught in Khyber Pakhtunkhwa, Pakistan," *Journal of Critical Inquiry* 12, no. 2 (2014AD),72-88.

Mimoun and Youcef<sup>(1)</sup>, Iriskulova<sup>(2)</sup>, Lappalainen<sup>(3)</sup>, Mahmood, Asghar and Hussain<sup>(4)</sup> etc. In addition, some studies have also been conducted to investigate the important components of culture like Sherman investigated speaker bias that is bias against non-native speakers in the dialogues of textbooks, (5) Ndura explored gender bias, (6) Matsuda explored users and uses of English in EFL textbooks<sup>(7)</sup> and Kim investigated cultural and social biases in textbooks etc. (8) Nevertheless, religion as an important component of culture has not been sufficiently explored all over the world and more specifically in Pakistan. Thus, the present study intends to investigate the presence of religion, Islam in the English textbooks of Pakistan.

#### **Research Question**

How is religion Islam represented in the English textbooks taught at SSC level in the government schools of KPK, Pakistan?

#### **Literature Review**

Turkan and Celik have discussed controversies over the content of curriculum for EFL/ESL. (9) Behnam and Mozaheb are of the view that as Western culture is embedded in the textbooks, different countries particularly Islamic countries do not approve the content of EFL textbooks. (10) In order to cope with it, non-English countries have localized English by incorporating

- (1) SEHIBI Mimoun and MELLOUK Youcef, Investigating The Culture Component in EFL Textbooks: Case of 1st Year secondary school, Tlemcen (PhD diss., University of Tlemcen, 2015AD).
- (2) Alena Iriskulova, The Investigation Of The Cultural Presence In Spot On 8 Elt Textbook Published In Turkey: Teachers' And Students' Expectations Versus Real Cultural Load Of The Textbook (PhD diss., Middle East Technical University, 2012AD).
- (3) Tiina Lappalainen, Presentation of the American culture in EFL textbooks: An analysis of the cultural content of Finnish EFL textbooks for secondary and upper secondary education (PhD diss., University of Jyväskylä, 2011 AD).
- (4) Muhammad Asim Mahmood, Zobina Muhammad Asghar, and Zahida Hussain, "Cultural representation in ESL textbooks in Pakistan: A case study of "Step Ahead 1", Journal of Education and Practice 3, no. 9 (2012 AD), 35-42.
- (5) John Eric Sherman, "Uncovering cultural bias in EFL textbooks," Issues in Applied Linguistics 18, no. 1 (2010 AD),27-53.
- Elavie Ndura, "ESL and cultural bias: An analysis of elementary through high (6) school textbooks in the western United States of America," Language, Culture and Curriculum 17, no. 2 (2004 AD), 143-153.
- (7) Aya Matsuda, "Representation of users and uses of English in beginning Japanese EFL textbooks," JALT journal 24, no. 2 (2002 AD), 182-200.
- Hyorim Kim, "Social and cultural issues in some EFL textbooks in Korea," Hawaii Pacific University TESOL Working Paper Series 10, (2012 AD),30-39.
- Sultan Turkan, Servet Çelik, "Integrating culture into EFL texts and classrooms: Suggested lesson plans," *Novitas ROYAL* 1, no.1 (2007 AD), 18-33. Behnam and Mozaheb, "Identity, religion and new definition of inclusiveness in
- Iranian high school EFL textbooks," 1099-1108.

material related to their culture to safeguard the identity of their learners. According to Sharifian,

"In its journey across the globe, English has become increasingly localised by many communities of speakers around the world, adopting it to encode and express their cultural conceptualizations, a process which may be called glocalization of the language". (1)

#### The Context of Study, Pakistan

According to the Constitution of Pakistan (1973), the official name of the country is the Islamic Republic of Pakistan. (2) It is due to this fact that Article 2 of the Constitution says that

"Islam shall be the State religion of Pakistan"  $^{(3)}$ 

The population of Pakistan according to the latest census of 2017 is 207774520 in which the percentage of Muslim population is 96.28%. (4) It means that Pakistan is a homogeneous country with Islam as the dominant religion. The percentage of non-Muslim population is also given below: (5)

Christian 1.59%

Hindu (Jati) 1.60

Qadiani (Ahmadi) 0.22

Scheduled Castes 0.25

Others 0.07

The history of the country shows that it got independence on the base of two important factors that is religion and language; both are the important components of culture. It is due to this fact that religion, Islam has strong impact on Pakistani culture. Mansoor has discussed the influence of religion on the culture of Pakistan ..... that though the different regions of Pakistan have their own local culture and regional languages, what unites us is a set of shared beliefs or values regarding standards of behaviour, qualities of character, human relations and life styles that are admired by all Pakistanis whether they are Punjabis, Pathans, Sindhis or Baluchis. Our religious values imbibed through the teachings of Islam affect every aspect of our cultural life. (6)

<sup>(1)</sup> Farzad Sharifian, "Globalisation and developing metacultural competence in learning English as an International Language," *Multilingual Education* (2013), 3/7.

<sup>(2)</sup> The Constitution of the Islamic Republic of Pakistan, 1973, art.1.

<sup>(3)</sup> The Constitution of the Islamic Republic of Pakistan, 1973, art.2.

<sup>(4)</sup> Pakistan Bureau of Statistics.

<sup>(5)</sup> Pakistan Bureau of Statistics.

<sup>(6)</sup> Sabiha Mansoor, Culture and teaching of English as a second language for Pakistani students, (2002AD).

#### Textbook/Course book

#### According to Tomlinson a course book is

"a book that provides the basic materials for a course and it serves as the only book used by the learners during a course. It usually covers work on grammar, voc Abūlary, pronunciation, functions and the four skills". (1)

Cortazzi and Jin have enumerated seven functions of textbooks: a teacher, a map, a resource, a trainer, an authority, a de-skiller and an ideology. There are two types of textbooks: global and local textbooks. Global textbooks are published in Western countries and marketed throughout the world On the other hand, local textbooks are developed and published locally.

#### Contents of English Textbooks Based on Students' Culture

Research shows that contents of English textbooks based on students' culture have multifarious benefits. Some of them are discussed below:

#### **Identity Construction**

A number of researchers have discussed the role of religion/culture in the construction of national identity and unity. Turkan and Celik are of the view that English textbooks produced at local/national level show students' culture rather than culture(s) of English speaking countries. (4) Cortazzi and Jin opine that the aim of having such contents in textbook is to make learners aware of their own cultural identity. They say,

"that until learners' first cultural identity is established, it may be harmful to learn about other cultures". (5)

Cheng and Beigi also posit that the depiction of culture in textbooks is not neutral, it is in the control of administrative powers and they use it for building "the sense of nationhood". (6) As to Pakistani English textbooks,

<sup>(1)</sup> Brian Tomlinson, *Materials development in language teaching* (Cambridge: Cambridge University Press, 1998 AD), 9.

<sup>(2)</sup> Martin Cortazzi and Lixian Jin, "Cultural mirrors: materials and methods in EFL classroom" *Culture in second language teaching* ed. Eli Hinkel (Cambridge: Cambridge University Press, 1999 AD), 196-219.

<sup>(3)</sup> Nigel Harwood, "Content, Consumption, and Production: Three Levels of Textbook Research" *English language teaching textbooks* ed. Nigel Harwood (UK: Palgrave Macmillan, 2014 AD), 1-41.

<sup>(4)</sup> Turkan and Çelik, "Integrating culture into EFL texts and classrooms: Suggested lesson plans," 18-33.

<sup>(5)</sup> Cortazzi and Jin, "Cultural mirrors: materials and methods in EFL classroom", 206.

<sup>(6)</sup> Cheng and Beigi, "Education and religion in Iran: The inclusiveness of EFL (English as a Foreign Language) textbooks," 312.

Habib opines that the contents have been employed for the construction of national and Muslim identity of Pakistani learners. (1)

#### **Facilitation in English Language Learning**

Apart from the construction of identity, the representation of students' culture facilitates in learning English language. It is a general fact that learning becomes optimum when one moves from known to unknown. Thus, if learners are taught English using contents of their own culture(s) and then embark upon new, it will definitely facilitate learning. Cortazzi and Jin are of the view that the contents of textbooks based on students' culture equip them (learners) with necessary voc Abūlary which the learners need to communicate with foreigners who pay a visit to their countries in order to tell them (foreigners) about their own culture. (2) Likewise, Alptekin has enumerated various studies that demonstrate that known cultural schemas are helpful in acquiring foreign language more specifically comprehension. He argues:

"Instead of diving simplistically into the narrow confines of a given target language culture, in a manner devoid of comparative insight and critical perspective, EFL writers should try to build conceptual bridges between the culturally familiar and the unfamiliar in order not to give rise to conflicts in the learner's 'fit' as he or she acquires English". (3)

#### **Inculcation of Ethical Values in the Learners**

Textbooks are also used to inculcate ethical values in the learners. Cobussen posits that some of the themes in the textbook published in Punjab, Pakistan such as, Participatory Citizenship, Patriotism/National Pride, Gender Equality show that English is not only taught in Pakistan as a foreign language but it is also used as a tool for teaching Pakistani morality. Similarly, Cheng and Beigi opine that keeping in view the part education plays in making a moral and ethical society has directed to include religious values both overtly and covertly in textbooks ranging from language to history. (5)

#### Methodology

<sup>(1)</sup> Azhar Habib and Muhammad Saleem, "The Construction of National and Muslim Identities through Academic Discourse," *Tahdhīb al Afkār* 3, no. 2 (2016 AD).

<sup>(2)</sup> Cortazzi and Jin, "Cultural mirrors: materials and methods in EFL classroom", 196-219.

<sup>(3)</sup> Cem Alptekin, "Target-language culture in EFL materials," *ELT journal* 47, no. 2 (1993 AD),141.

<sup>(4)</sup> Tamara Cobussen, "English Education in Pakistan A study of Pakistani English and Culture in English Education" (MA diss., 2008 AD).

<sup>(5)</sup> Cheng and Beigi, "Education and religion in Iran: The inclusiveness of EFL (English as a Foreign Language) textbooks," 310-315.

The aim of the study was to explore representation of religion, Islam in the English textbooks taught at secondary level in KPK, Pakistan. It was a qualitative study and the method employed was qualitative content analysis. Zhang and Wildemuth view that

" qualitative content analysis goes beyond merely counting words or extracting objective content from texts to examine meanings, themes and patterns that may be manifest or latent in a particular text". (1)

Cheng and Beigi<sup>(2)</sup> (2012), and Behnam and Mozaheb<sup>(3)</sup> (2013) have analyzed religious content of textbooks using categories of linear and nonlinear contents. According to Kress, (as cited by Behnam & Mozaheb)

"linear content refers to the narrative text of EFL/ESL textbooks and non-linear refers to the non-linear representation, i.e., pictures and illustrations." (4)

The selected textbooks were analyzed at two levels. Firstly, the content of reading passages (Linear content) has been explored to sift material related to religion. Secondly, pictures/illustrations (Non-linear content) have been scrutinized to know which aspects of the religion are depicted in them.

#### **Data Analysis**

In Khyber Pakhtunkhwa, Pakistan students study two textbooks at Secondary Level. The textbooks are developed and published by Khyber Pakhtunkhwa Textbook Board, Peshawar keeping in view the guidelines given by National Curriculum Wing, Pakistan. The selected textbooks are written by Ruhi Zaka Malik. The name of textbook for grade 9 is *Text Book of English*. It contains fifteen units. Similarly, the name of textbook for grade 10 is *English Reading Book* which consists of thirteen units. The units of the textbooks have three categories: Reading and Thinking, Writing and Speaking, and Formal and Lexical aspects.

The analysis of different reading passages indicates that the textbook for class 9 has three passages that are wholly solely related to Islam. They

<sup>(1)</sup> Yan Zhang and Barbara M. Wildemuth, "Qualitative analysis of content, Applications of social research methods to questions in information and library science, (2009 AD), 308-19.

<sup>(2)</sup> Cheng and Beigi, "Education and religion in Iran: The inclusiveness of EFL (English as a Foreign Language) textbooks," 310-315.

<sup>(3)</sup> Behnam and Mozaheb, "Identity, religion and new definition of inclusiveness in Iranian high school EFL textbooks," 1099-1108.

<sup>(4)</sup> Ibid, 1100

<sup>(5)</sup> Ruhi Zaka Malik, *Textbook of English grade-9* (Peshawar: Khyber Pakhtunkhwa, textbook board, n.d).

<sup>(6)</sup> Ruhi Zaka Malik, English reading book grade-10 (Peshawar: Leading Books Publisher, n.d).

are "The Holy Prophet Ḥaḍrat Muḥammad (ﷺ)", "The Medina Charter" and "The Two Bargains". Moreover, two passages have a number of references to Islam. They are "Allama Muḥammad Iqbal" and "Quaid- a Great Leader". As for the textbook for class 10, the analysis shows that three passages are purely related to Islam. They are "The Last Address of the Holy Prophet (ﷺ)", "The Caliph and the Gardener" and "Ḥaḍrat 'Umar Farooq (RA). Likewise, two reading passages are not directly connected with Islam; however, they contain various references to Islam. They are "Begum Rana Liaqut 'Alī Khan" and "Muslims of China". The sections below present linear and non-linear contents of the passages.

#### **Linear Content of the Textbooks**

The selected textbooks underscore the following aspects of religion Islam:

#### **Islam and Its Teaching**

There are a number of references to Islam and its teaching in both the textbooks. There is a reference to the first Kalima of Islam in the very first reading passage of the textbook for grade 10,

"All glory be to Allah. There is no god but Allah and Muḥammad (ﷺ) is the prophet of Allah". (1)

A person becomes Muslim when s/he utters this Kalima. Islam is also defined in the passage,

"Islam the belief in the total submission to One, True and the Only Allah, the most Merciful and Mighty". (2).

There are references to offering of prayers to One Allah, keeping of fast during the holy month of Ramadan. It is also informed that Muslims are brothers and therefore, it is forbidden to kill one another. In addition, it is also mentioned that drinking of wine and gambling are forbidden in Islam.

#### Islam from the Perspectives of Pakistani Leaders

In the passage "Begum Rana Liaquat 'Alī Khan", it is written that when in 1942 there were rumours of Japanese invasion, Quaid-e-Azam said to Begum Rana Liaquat 'Alī Khan,

"Be prepared to train the women. Islam doesn't want women to be shut up and never see fresh air". (3)

Likewise, in the reading passage "Quaid\_ A Great Leader", it is informed that in August 1947, he said to his people in Karachi,

"You are free to go to your temples; you are free to go to your mosques or to any other place of worship in this state of

<sup>(1)</sup> Ruhi Zaka Malik, English reading book grade-10, 2.

<sup>(2)</sup> Ibid, 2

<sup>(3)</sup> Ibid, 54

Pakistan. You may belong to any religion or caste or creed. We are all equal citizens of one state". (1)

It is written in the passage that he was reminding the people the teaching of Holy Prophet (\*\*) that in the eyes of Allah all are equal.

In the textbook for class 9, the reading passage "Allama Muḥammad Iqbal" contains several references to Islam. Iqbal stressed that Muslims can have achievements if they become good Muslims. They have to understand teaching of Islam given in the Holy Quran. He said,

"No philosophy, no religion, other than Islam, can discipline us as a nation". (2)

He was greatly upset that Muslims had forgotten the teaching of Islam and did not realize it. Moreover, it is written that he was of the view that Allah does not change the condition of people if they do not change it by dint of hard work. In Islam both individual and the community have great importance, it was termed as "Millat-e-Islamia" by Allama Iqbal. He was of the view that Islam offers different way of life as compared to the life of West. Islam orders to give away our superfluous things in way of Allah. Private ownership is a trust from Allah and we are just guardian of it. The desire to have more and more has been the cause of the down fall of many nations, therefore, Islam stops to follow them.

#### Holy Prophet (\*)

According to the religion Islam Ḥaḍrat Muḥammad (ﷺ) is the last prophet of Allah (God). It is due to this fact that both the textbooks explicitly portray different facets of his life in great detail. In the textbook of class 9 the very first reading passage tells about his birth and early life. The first line is

"Our Holy Prophet Muḥammad (\*\*) was born in Makkah in 571 A.D.". (3)

Likewise, the first reading passage of the textbook for class 10 is also about Holy Prophet Muḥammad (\*). The word "Our" is significant in the sense that it has been generalized that everyone in the county is Muslim. It is informed that he was from the noble family of Quraysh and the family is traced back to noble prophets, Ḥaḍrat Ibrāhīm (AS) and Ḥaḍrat Ismā'īl (AS). It is also informed that he was brought up by his grandfather Abdul Muṭṭalib and later on by his uncle Abū Ṭālib as his parents passed away when he was six years of age.

#### Qualities of his character

<sup>(1)</sup> Ruhi Zaka Malik, Textbook of English grade-9, 28.

<sup>(2)</sup> Ibid, 12

<sup>(3)</sup> Ibid, 2

The passage on Holy Prophet (\*) informs that he was different in boyhood than other boys of his age. He was kind and merciful to everybody. He was honest and truthful; therefore, people called him "Ṣādiq" and "Amīn".

#### Life of People before Islam

The passage on Holy Prophet (\*) informs that many people of Arab were not spending a good life before Islam. Instead of worshipping One Allah, they worshipped various gods and goddesses. They offered prayers to idols of stone instead of Allah. They would gamble and drink wine. They were quarrelsome and would kill one another.

#### Revelation

The passage on Holy Prophet (\*\*) also refers to the first revelation. It is informed that when he was forty years of age Allah chose him to show people the right path. He was given the first message and after that he preached people to leave worshipping stone idols and worship One Allah.

#### Difficulties Faced by Holy Prophet Muhammad (#)

The passage also points towards the difficulties faced by Holy Prophet Muḥammad (\*\*) when he started preaching people of Arabia. They turned against him and compelled him and his family to live in a narrow valley in Makkah; however he came back and started preaching again. The textbook refers to the migration of Prophet (\*\*) to Madina. The people of Makkah became his bitter enemies and decided to kill him. Nevertheless, he left the place leaving Ḥaḍrat 'Alī (RA) behind. The Holy Prophet (\*\*) and Ḥaḍrat Abū Bakar (RA) covered the journey of 300 miles on camels. It was a dangerous journey as the enemies were in search of them.

#### Life at Madina

It is informed that the people of Madina had already gotten the news of the visit of Holy Prophet (\*) and they welcomed him warm heartedly and were good Muslims. Muslims from Makkah also joined them. Many tribes became Muslims and the number of Muslims increased in Arabia. Now they started offering prayers to one Allah, keeping fast in the holy month of Ramadan, stopped drinking wine, gambling and fighting with one another.

#### **Conquest of Makkah**

There are references in the textbook to the conquest of Makkah, the destruction of idols in Ka'bah and that Muslims started worshipping Holy house of Allah at Makkah.

#### Peace in Arabia

The textbook also informs that all the people of Arabia became good Muslims. They became honest and truthful. A saying of Holy Prophet (\*\*) is also given in this connection,

"One day a woman will travel by herself, with many gold ornaments, from Hira to Makkah and nobody will hurt her". (1)

It is written that the words of Prophet (\*) came true when a woman travelled from Hira to Makkah and back all alone for Hajj.

#### **Groups in Medina**

It is informed that when Holy Prophet (\*) migrated to Medina there were different sections in the city. Immigrants/Refugees, the faithful followers of Prophet (\*) who had left their kith and kin and followed him, Anṣār/Helpers, the newly converted Muslims of Medina who helped Prophet (\*) through thick and thin, the idol worshipers, and the Jews.

#### Bi'r Roma

The textbook for class 9 refers to the well of sweet water owned by a Jew who sold its water at high price called Bi'r Roma. As Muslims were poor and there was scarcity of water Holy Prophet said,

"Is there anyone here who would like to purchase paradise for himself in return for Bi'r Roma?" (2)

Ḥaḍrat 'Uthmān stood and bought that well and announced that anyone could carry its water free of cost. This well is now called Bi'r 'Uthmān and still exists in Medina.

#### **Medina Charter**

It is written in the textbook for class 9 that as there were different sections/groups in Medina, Prophet (\*\*) realized that for building an Islamic Empire harmony and tolerance were very important among different groups, therefore, a charter was formulated known as Medina Charter. Some of its main points are also given in the passage. They are as under:

- All the groups/communities would form the common nationality. In case of attack on anyone the other would defend it.
- All the communities having different religions would be free to perform their respective religious rituals.
- Individual minor crimes by any non-Muslim would be treated individually with no liability on the community to which the perpetrator belongs to.
- Protection would be given to the oppressed.
- Bloodshed, violence and murder should be abominable in Medina.
- All disputes should be referred to Holy Prophet (\*\*) for decision.

The passage informs that the charter pronounces principles of civic equality, freedom of worship and racial and religious tolerance. It is

<sup>(1)</sup> Ruhi Zaka Malik, English reading book grade-10, 4.

<sup>(2)</sup> Ruhi Zaka Malik, Textbook of English grade-9, 53.

written that this idea was also behind the creation of Pakistan as Quaid-e-Azam told to people in 1947,

"You are free to go to your temples; you are free to go to your mosques or to any other place of worship in this state of Pakistan. You may belong to any religion or caste or creed. We are all equal citizens of one state". (1)

The passage also informs that the General Assembly of United Nation in 1948 approved Universal Declaration of Human Rights containing some clauses of Medina Charter which shows that Islam is the greatest protector of human rights.

#### The Last Address of Holy Prophet (\*)

The first reading passage of the textbook for class 10 is about the last address of Holy Prophet (\*). It is informed that on 9<sup>th</sup> Dhul Hijja he addressed the people. Some of the main points of his address are also given. They are as under:

- Your lives and property are a sacred trust and you will be asked about all your actions on the Day of Judgment by your Lord.
- Both husbands and wives have rights over one another. Wives should be treated with kindness. Both should be loyal with each other and sins should not be committed.
- You are forbidden to take interest on loans.
- Murders committed during days of ignorance should not be avenged.
- Muslims are brothers and all are equal; an Arab has no preference over a non-Arab and vice versa.
- Treat your servants with kindness. Provide them such food and clothes
  which you yourselves eat and wear. If they do something which you
  cannot forgive, they should be let free and should not be treated harshly.
- In the last he asked the assembled people if he had fulfilled his duty and they replied that he had fulfilled his duty in the true sense.

#### Famine in the Time of Hadrat 'Umar (RA)

The textbook for class 9 refers to the famine in the time of Ḥaḍrat 'Umar (RA). He tried his best to lessen the hardships of people by buying all the food brought to Medina to be distributed among the people. He also offered to buy flour loaded on a thousand camels owned by Ḥaḍrat 'Uthmān (RA); however, 'Uthmān (RA) turned down all his offers and told him to distribute all the flour in the name of Allah.

#### **History of Muslims of China**

The reading passage "Muslims of China" in the textbook for class 10 refers to history of Muslims of China. It is informed that in 8<sup>th</sup> century Muslim armies reached here and the General told Chinese Emperor to

<sup>(1)</sup> Ruhi Zaka Malik, Textbook of English grade-9, 28

embrace Islam. However, in 719 A.D. Caliph Waleed bin Abdul- Malik died and the General was killed. Thus the Muslim army turned back, however, some settlers were left who were allowed by Chinese Emperor to live in peace and build mosques. Afterwards many other Muslim travelers and merchant reached China by sea. The passage also refers to the famous traveler, Ibn-Baṭūṭah who reached China in 14<sup>th</sup> century and wrote about its fine roads and good government.

#### The Four Caliphs of Islam

The selected textbooks have references to the four caliphs of Islam: Ḥaḍrat Abū Bakr (RA), Ḥaḍrat 'Umar (RA), Ḥaḍrat 'Uthmān (RA)) and Ḥaḍrat 'Alī (RA). Ḥaḍrat Abū Bakr (RA), the first caliph is mentioned in the textbook for class 9. He accompanied Holy Prophet (\*) when he decided to migrate to Madina. Ḥaḍrat 'Umar (RA), the second caliph is mentioned in the two passages "The Two Bargains" and "Ḥaḍrat Farooq (RA)". In the first passage, he offered to buy flour loaded on thousand camels from Ḥaḍrat 'Uthmān (RA) in order to be distributed in the people. In the second passage, learners are informed about his birth, relation with Holy Prophet (\*) and education. In addition, several incidents are narrated that show that being caliph he led a very simple life and did not like pomp and show, and people had an easy access to him. He was strict in the enforcement of law, was kind and sympathetic, and honesty and integrity were his main qualities.

The third caliph Ḥaḍrat 'Uthmān (RA) is mentioned in the passage "The Two Bargains". The two incidents narrated in the passage show his generosity. In the first incident he bought the well of sweet water from the Jew at the time when there was acute scarcity of water in Madina. On the second occasion when there was severe famine in Arabia at the time of Caliph, 'Umar (RA) he gave away food loaded on thousand camels in the name of Allah. The fourth caliph, Ḥaḍrat 'Alī (RA) is mentioned in the first passage of the textbook for class 9. When the enemies of Holy Prophet (a) decided to kill him at night, he decided to leave for Makkah and left Ḥaḍrat 'Alī (RA) at his place.

#### Geography of Arabia

In both the textbooks there are references to the geography of Arabia. It is written that Arabia is a desert. There was scarcity of water and the available water was also not suitable for drinking purposes therefore, people had to cover long distances for water and sometimes they had to live without it for a day or even more than it.

#### **Sacred /Important Places**

The textbooks refer to important places of Arabia. They are discussed below:

Arabia: The land from which Allah chose Holy Prophet (\*\*) for the guidance of people.

Makkah: The city where Holy Prophet (\*\*) was born. The great Masjid of Allah is in Makkah.

Madina: The city where Holy Prophet (\*) migrated. The great Masjid of Prophet (\*) is in this city.

Mount Hira: Holy Prophet (\*) used to go to a cave for meditation in this mountain. Jabal 'Arafāt: A place in Makkah, the Holy Prophet (\*) gave his last address to the people.

#### **Holy Book Quran**

The holy book, Quran is mentioned in the textbook for class 9. It is informed that Allah showed in Holy Quran how to spend life and Holy Prophet (\*) spent his life according to it, therefore, Muslims go according to the teaching of Quran and the examples of Prophet (\*).

#### **Islamic Months**

Several Islamic months are mentioned in the textbooks. They are discussed below:

Ramadan: Prophet hood was bestowed on Ḥaḍrat Muḥammad (ﷺ) in the holy month of Ramadan. The holy book, Quran was also sent to earth in this month. According to teaching of Islam, Muslims keep fast during this month.

Rabī' Awwal: An Islamic month, Holy Prophet (\*\*) was born on 12<sup>th</sup> of Rabī' Awwal.

Dhul Hijja: An Islamic month, Holy Prophet (\*\*) addressed to the assembled people on 9<sup>th</sup> of Dhul Hijja.

#### **Pillars of Islam**

There are five pillars of Islam. The textbooks refer to four of them. They are as under:

Kalima: The first pillar which is a prerequisite for a person to become a Muslim.

Prayer: Muslims offer Prayer five times a day.

Fasting: During holy month of Ramadan Muslims keep fast.

Hajj: It is compulsory for rich Muslims to perform Hajj once in his/her life. **Angel/s** 

There is a reference to Gabriel (AS), the holy angel who would bring the message of Allah to Holy Prophet (\*\*).

#### **Prophets**

Two prophets apart from Holy Prophet (\*) are mentioned in the textbook for class 10: Ḥaḍrat Ibrāhīm (AS) and Ḥaḍrat Ismā'īl (AS). The family of Holy Prophet (\*) is traced back to these prophets. Ḥaḍrat Ismā'īl (AS) was the son of Ḥaḍrat Ibrāhīm (AS).

#### **Important Personalities**

Two important Personalities having very close connection with Holy Prophet (\*) are mentioned in the selected textbooks: Abdul Muṭṭalib, the grandfather of Prophet (\*) who took charge of him when his parents passed away and Abū Ṭālib, the uncle of Holy Prophet (\*) who brought him up and who stood by him through thick and thin.

#### **Non-Linear Content, Pictures/Illustrations**

In order to reinforce the effect of reading passages, they are accompanied by pictures. There are six pictures which have connection with religion Islam. They are discussed below:

- 1. There is a picture of the great Holy house of Allah at Makkah on page three of the textbook for class 9. Muslims from all over the world visit it during Hajj days and for 'Umra. It was made by Prophet Ibrāhīm (AS). There are references to it in the passage "The Holy Prophet Ḥaḍrat Muḥammad (ﷺ)". Ka'ba the important part of masjid is visible in the picture and people are also visible busy in worshiping. In the passage it is written that after conquest of Makkah, the stone idols were destroyed and Muslims started offering prayers to one Allah.
- 2. On page four of the textbook for class 9, there is the picture of the mount Hira. The cave where Holy Prophet Ḥaḍrat Muḥammad (ﷺ) used to go to for meditation is also visible in it. It is at this cave that he got the first revelation.
- 3. There are two pictures of the Masjid of Holy Prophet (\*) in the prescribed textbooks, one on page 5 of the textbook for class 9 and the other on page 1 of the textbook for class 10. The minarets of Masjid are also visible in the pictures. There are references to it in the selected textbooks. The Muslims have great regard for it and they pay visit to it.
- 4. There is a picture of desert with the reading passage "The Two Bargains" on page 53 of the textbook for class 9. Camels, the animals of desert are also visible in it. The picture shows the geographical condition of Arabia. There are references to it in the textbooks. The picture is significant as it is with the reading passage in which the story of Ḥaḍrat 'Uthmān (RA) is narrated. He bought the well from a Jew as there was scarcity of water in Madina. Secondly, when there was famine in Arabia, Ḥaḍrat 'Uthmān (RA) gave away the food loaded on thousands camels in the way of Allah.
- 5. There is a picture of Holy Quran, the sacred book of Muslims on page 2 of the textbook for class 10. There are references to it in the selected textbooks.

6. There is a picture of a Masjid with reading passage "Muslims of China" on page 121 of the textbook for class 10. Chinese Muslims are visible in the Masjid having white caps on their head. The passage informs about the history of Muslims in China.

#### **Other Religions**

The selected textbooks do not provide enough information about the other main religions of the world. There are just passing remarks about some of them while discussing Islam and Muslims. In the passage on Holy Prophet (\*), it is informed that before Islam Arabs worshipped several god and goddesses made of stones and did not pray to One true Allah. Likewise, in the passage on Allama Iqbal Hindus are mentioned and said that they dominated Muslim in social and economic life. Moreover, the point of view of Allama Iqbal that Muslim and Hindus could not live together is also mentioned. There are references to the places of worship of other religious groups in the words of Quaid-e-Azam,

"You are free to go to your temples....mosques...other place of worship. You may belong to any religion or caste". (1)

In the passage "The Medina Charter", different groups living in Medina are discussed. It is informed that apart from the Muslims the other communities were idol worshippers and Jews. One of the points of Charter was that the Muslims, the Jew and other communities would be free to follow their religions and religious ceremonies. In the passage "The Two Bargains", the story of the Jew who was the owner of sweet water well has been narrated. In the passage "A Visit to the Swat Valley", the visitors observed Budhist remains on the top of hills. It is said that the monks who lived in these monasteries spent a simple life and preached Budha's teaching.

There are also passing references to church in the passage "A New Microbe". It is written, "A supper was given at one of the churches" and "on their way to the supper at the church". In the textbook for class 10 there is only one reference to non-Muslims in the passage "Muslims of China". It is written,

"Ma Chang, however, did not feel cut off from his fellow Muslims, although he lived so far away from Makkah, and among so many non-Muslims". (3)

#### **Findings and Discussion**

The study aimed to seek about the representation of religion Islam in the English textbooks taught at SSC level in the government schools of

<sup>(1)</sup> Ruhi Zaka Malik, Textbook of English grade-9, 28

<sup>(2)</sup> Ibid, 96

<sup>(3)</sup> Ruhi Zaka Malik, English reading book grade-10, 107.

KPK. Religion is an important constituent of both culture and education. The results of the study reveal that Islam being the state religion has been given extensive coverage in a number of reading passages of both the textbooks. The number of such passages is ten. Six passages are directly related to Islam and four have various references to it. It has multifarious advantages keeping in view Pakistani learners such as, it helps in the construction of national and Muslim identity, (1) it fosters English language learning in the sense that students already have some know how about their own culture/religion and if the contexts and content are based on students' culture/s, it will be easy for them to learn and more specifically their comprehension level will be increased. (2) Moreover, they will get sufficient English voc Abūlary pertaining to their culture which will enable them to convey information about their culture to those who visit to their country. (3) Last but not least, religious content will make them good human beings.

However, there is the other side of picture too. The selected textbooks do not provide enough information about other religions. Resultantly they (textbooks) may deprive the learners from getting information about other possible perspectives. Triyoga suggests that all main religious groups should be incorporated in materials while discussing and illustrating religion or churches. In addition, negative opinions about religion should be avoided. The researcher is of view that as the world has become a global village interfaith harmony is vital and contents pertaining to all religions and groups can be instrumental for peace and stability in the world. UNESCO in its guidelines regarding textbooks under the program Education 2030 Agenda also emphasizes that the textbooks should demonstrate that different faiths can exist in the same area and should focus on their interactions in which their similarities are highlighted. In addition, they should refrain from ranking religions and passing general judgments about them. (5)

<sup>(1)</sup> Azhar Habib and Saleem, "The Construction of National and Muslim Identities through Academic Discourse,".

<sup>(2)</sup> Cem Alptekin, "Target-language culture in EFL materials," 136-143.

<sup>(3)</sup> Cortazzi and Jin, "Cultural mirrors: materials and methods in EFL classroom", 196-219.

<sup>(4)</sup> Arilia Triyoga, *Cultural bias in textbooks*. Retrieved from <a href="http://ariliablog.blogspot.com/2010/06">http://ariliablog.blogspot.com/2010/06</a>/cultural-bias-in-textbooks.html

<sup>(5)</sup> Making textbook content inclusive: A focus on religion, gender and culture (Paris: UNESCO, 2017AD).

#### **Conclusion**

Learning of any language becomes easy when the content of materials is based on cultural schemas of learners. The aim of the study was to know about the representation of the religion, Islam which is one the most important components of Pakistani culture in the textbooks employed for teaching English at Secondary level. It was a qualitative study and the data were analyzed thematically. The findings of the study show that sufficient coverage has been given to religion Islam in the prescribed textbooks. The textbook for class 9 has three passages that are purely about Islam. Similarly, two passages that highlight the history of Pakistan are replete with references to Islam. As far as the textbook for class 10 is concerned. Three passages are wholly solely related to Islam and two passages contain several references to it. The passages of both the textbooks contain detailed information about various facets of Islam through linear as well as non-linear content of the selected textbooks. Some of the worth mentioning aspects are as under:

- Holy Prophet (\*), his life, teaching and qualities
- Other prophets, such as, Ḥaḍrat Ibrāhīm (AS) and Ḥaḍrat Ismāʻīl (AS)
- Pillars of Islam: Kalima, Prayer, Fasting and Haji
- Quran, angel and Islamic months
- Four caliphs: Ḥaḍrat Abū Bakar (RA), Ḥaḍrat 'Umar (RA), Ḥaḍrat 'Uthmān (RA), Ḥaḍrat 'Alī (RA)
- Interpretation of Islam from the perspective of great Pakistani leaders Quaid-e-Azam and Allama Iqbal

However, as far as other major religions of the world are concerned adequate space is not given to them keeping in view the fact that people of other religious groups also live in Pakistan. Thus, it is recommended that coverage should also be given to them as well.



# فراہی مصادرِ تفسیر اور تفسیری ادب پر ان کے اثرات کا جائزہ

# The Sources of Farāhī's Qur'ānic Commentary: An analytical Study of their Effect on Tafsīr Literature

محمد ابو بكر صديق\*

#### **ABSTRACT**

Mufasirin have always been the center of intrest, Tafāsīr are the embodiment of Scholerly work, and due to their contribution and great services meanings of Qur'ān become very easy to understand. There are specific principles of Tafāsīr. Allāmā Farāhī is also one of those Mufasirin who worked on sources and methods of Tafāsīr.

No doubt, the knowledge basis on the solid sources Maṣādir glitters with its own solidity and conformity on the sky of knowledge. Talking to the Qur'ānic commentary, the most solid source is the Holy Qur'ān itself as recommended by the main stream of Qur'ānic commentators Jumhūr Mufassirīn. Allāmā Farāhī, one of the latest commentators, apparently argues the same but practically his Qur'ānic commentary differs it because of binding the interpretation of Qur'ān by Qur'ān "Tafsīr ul Qur'ān bil Qur'ān" with his lonely concept of "The Coherence In the Qur'ān" called Nazm ul Qur'ān, that is a mere logical matter. So its impact on the Tafsīr literature differs not only from the fore commentators but also leads the incoming commentators to base their Qur'ānic commentaries on mental basis rather than solid Ḥadīth sources. So, following is the analytical study on Farāhī's Tafsīr sources and their impact on the Tafsīr literature.

Keywords: Tafsīr, Sources, Farāhī, Qur'ān, Ḥadīth.

<sup>\*</sup> ريسر چ سکالر، يي ايچ دې، علوم اسلاميه، جامعه سر گو دها، سر گو دها

مفسرین کے نزدیک قرآنِ کریم کی صحیح تفسیر کے لیے بالعموم درج ذیل پانچ مصادر ہیں:

ا۔ تفسیر القرآن بالقرآن، ۲۔ بالسنہ، سو باقوالِ الصحابہ، ۲۰ باقوالِ التابعین، ۵۔ بعموم لغة العرب (۱) اور اہل علم کے ہاں تغییر قرآن کے معتمد علیہ ذریعے ہیں جو "تغییر ماثور" کے ظرفی بھی کہلاتے ہیں۔ ان مصادر میں سب سے اعلیٰ و ارفع تغییر القرآن بالقرآن ہے اور سب سے پہلے اسی سے استفادہ کو ضروری سمجھا گیاہے، جس کے اختیار کرنے سے قرآنی آیات و سور توں کے مابین ربط و مناسبت کے معلوم کرنے کی ضرورت کا احساس مزید بڑھاجے عملی جامہ پہنانے کے لیے مفسرین قرآن نے مختلف مصادر و مآخذ کا سہار الیا اور تغییر کا ادب کا مطالعہ بھی اس بات کا شاہد ہے کہ آیاتِ قرآنی کی صحیح تغییر تک چہنچنے کے لیے مفسرین کے ہاں عہدِ نبوت سے لے کر زمانۂ حال تک ان کے مابین پائے جس کی آیاتِ قرآنی کی مختلف میں ایک مسلمہ حقیقت رہاہے جس کی جانے والے ربط و مناسبت کی بنیاد پر تفسیر قرآنی کا سلسلہ کسی نہ کسی صورت میں ایک مسلمہ حقیقت رہاہے جس کی بنیادی وجہ آیاتِ قرآنی کی ترتیب کا متفقہ طور پر توقیق قرار دیا جانا ہے چنانچہ ذیل میں ہم علامہ فراہی کے نزد یک تفسیر کے خبری مصاور و مآخذ کا ایک تحقیق و تنقید کی جائزہ پیش کرنے کے ساتھ ساتھ ان کے تفسیر کی ادب پر کیا اثر مرتب تھی جائزہ لیتے ہیں جس سے مقصود یہ معلوم کرنا ہے کہ علامہ کے مذکورہ مصادر تفسیر کا تفسیر کا ان کے نزد یک کیا مقام ہے نیز ان کے اس ربحان کے مطابق آئندہ ذمانے کا تفسیر کا ادب پر کیا اثر مرتب ہوا ہے اور سلف کی تفاسیر کا ان کے نزد یک کیا مقام ہے نیز ان کے اس ربحان کے مطابق آئندہ ذمانے کا تفسیر کا ادب کی کیا گورہ کیا گورہ کیا گورہ کیا گورہ کیا گا کا تفسیر کا ادب کی کیا گا گھیر کا ادب کیا گھیر کا دورہ کیا گھیر کا دورہ کیا گھیر کا دیا گھیر گا ہورہ کیا گھیر کا دیا گھیر کا ان کے نزد یک کیا مقام ہے نیز ان کے اس ربحان کے مطابق آئندہ ذمانے کا تفسیر کیا دورہ کیا گھیر کا دورہ کیا گھیر کیا دورہ کیا گھیر کیا دورہ کیا گھیر کی تو کی کیا گھیر کی کی کی کی کیشر کی کی کھیر کیا گھیر کیا گھیر کیا گھیر کیا گھیر کیا گھیر کیا گھیر کی کی کی کھیر کھیر کیا گھ

ہم اپنے مضمون کو دومباحث میں تقسیم کرکے بیان کرتے ہیں:

# پہلی بحث:علامہ فراہی کے خبری مآخذ کا جائزہ

جہاں تک علامہ فراہی کے مآخذ مذکورہ کا تعلق ہے ان کے بیان سے قبل ان کے ہاں تصورِ نظم قرآنی، جوربط ومناسبت آیات وسوَرِ قرآنی کی ایک تکمیلی صورت ہے، کاذکر کیا جانازیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے چنانچہ علامہ فراہی کے نزدیک فہم کلام الہی نہ صرف فہم نظام پر مو قوف ہے بلکہ فہم کلام میں فہم نظام کے طریقے کو یکتائی حاصل ہے جسے آپ یوں بیان کرتے ہیں:

"فإن فهم الكلام لايمكن بدون معرفة النظام وإنه لهو السبيل الوحيد إلى فهمه"(٢) كونكه فهم كارام، فهم نظام كر بغير ممكن نهيں اوريبي اس كے فهم كاواحدراستہ ہے۔

چنانچہ اپنے مذکورہ تصور ُنظم قر آنی کو اساس قرار دیتے ہوئے علامہ فراہی نے تفییر کے مآخذ کو بنیادی طور پر دو حصوں، خبری ولیانی میں، پھر خبری کو دو حصول ا۔اصل، ۲۔ فرع اور لیانی کو تین ا۔اصطلاحاتِ شرعیہ، ۲۔ قدیم

(۲) فراہی، حمید الدین، رسائل الامام الفراہی فی علوم القر آن، دائرہ حمیدیہ، اعظم گڑھ، ۱۹۹۱ء، ص:۲۲

<sup>(</sup>۱) طيار، د\_مساعد بن سليمان، فصول في اصول التفيير، دار ابن الجوزي، سعوديه، طبع دوم: ۱۴۲۳هـ، ۱۳۲۸

کلامِ عرب، ۳-علوم اللبان میں تقسیم کیا ہے۔ ذیل میں ہم اپنے موضوع بحث کی مناسبت سے علامہ کے "خبری مخند"کا جائزہ پیش کرتے ہیں:

# تفسیر کے خبری ماخذاوران کی اقسام

خبری ماخذ سے مرادایسے مآخذ جن میں خن اور شبہ کو بھی دخل ہواور ان پر مکمل اطمینان نہ کیا جاسکتا ہواس لیے تفسیر قر آن میں ان سے اس حد تک استفادہ کیا جاسکے گا جتنا کہ وہ قر آنِ کریم سے موافقت کریں گے اختلاف کی صورت میں فیصلہ کن بات قر آنِ کریم کی ہی ہوگی کیوں کہ صرف اس کی دلالت قطعی ہے، اسی بنیاد پر علامہ فراہی نے خبری مآخذ کو بنیادی طور پر درج ذیل دو حصوں میں تقسیم کیاہے:

# اصل

"اصل" لغت میں جڑاور بنیاد کو کہتے ہیں، چنانچہ مآخذ کے حوالے سے"اصل" تو آپ کے نزدیک صرف قرآن یاک ہی ہے جو قطعی الثبوت ہے، چنانچہ اس کے بارے لکھتے ہیں:

"أما الإمام والأساس فليس إلا القرآن نفسه"<sup>(1)</sup>

جہاں تک اصلی اور بنیادی ماخذ کا تعلق ہے تووہ تو صرف اور صرف قر آن یاک ہی ہے۔

علامہ اپنی تفسیر نظام القر آن کے منہے کے متعلق لکھتے ہوئے مذکورہ بات کو یوں ذکر کرتے ہیں:

"فإني ما أردت أن أجمع كل ما يتعلق بالقرآن...ولكني أردت مايكون كالأساس،والأم،

والوسط، والحكم، ولذلك اقتصرت على ما في القرآن غير جاحد لما تركته "(٢)

میر ابالکل ارادہ نہیں کہ قر آنِ کریم کے متعلقہ سب کچھ ہی اس (کتاب) میں جمع کر دوں۔۔۔بلکہ

میر اارادہ تووہ چیزیں جمع کرنے کا ہے جونہ صرف بنیاداور مر کز کا کام دیں بلکہ معتدل ہونے کے ساتھ

ساتھ حتی بھی ہوں،اسی لیے جو کچھ مجھے قرآنِ کریم سے ملاہے میں نے اس پر اکتفاء کیاہے اور جو

کچھ رہ گیاہے اس کا بھی منکر نہیں ہوں۔

اوراس پر علامہ سیوطی کی الا تقان میں بیان کر دہ علماء کے قول کو دلیل کے طور پر پیش کیا ہے، چنانچہ لکھتے ہیں:

"فعلمت من هذا أن أوّل شيء يفسر القرآن هو القرآن نفسه"(٣)

چنانچہ اس (قولِ علاء) سے مجھے میہ بات سمجھ آئی ہے کہ وہ پہلی چیز جس سے قرآن کی تفسیر کی جانی چاہئے وہ خود قرآن کریم ہی ہے۔

<sup>(</sup>۱) فرانی، حمید الدین، نظام القر آن، دائره حمیدید، اعظم گڑھ، ۲۸۰۰ تو، ۳۸

<sup>(</sup>۲) ايضًا، ص:۲۴

<sup>(</sup>٣) ايضًا، ص: ٢٣

چنانچہ آپ قرآن ہی کو قرآن کی تفسیر کے لیے اصلِ کلی قرار دیتے ہوئے اس کی تین جزئیات، نظم قرآنی، لغت عرب اور نظائرِ قرآنی پر زیادہ تراعتاد کرتے ہیں جس کی مثالیں ذیل میں ہم پیش کرتے ہیں: نظم قرآنی سے تفسیر آیت کی مثال:

آپ آیتِ تطهیر ﴿إِنَّمَا یُرِیدُ اللَّهُ لِیُدْهِبَ عَنْکُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَیُطَهِّرُکُمْ تَطْهِیرًا ﴾ (ا) میں اہل بیت سے مر ادامہات المؤمنین ہونا قرار دیتے ہیں کیونکہ سیاقِ کلام ﴿یَا نِسَاءَ النَّبِیِّ لَسْئُنَّ کَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ النِّسَاءِ اِنَّ مَنْ فَلَا مَعْرُوفًا ﴾ (المیس ازواحِ نی کوخطاب اسی اتَّقَیْثُنَّ فَلَا مَعْرُوفًا ﴾ (المیس ازواحِ نی کوخطاب اسی معنی پر دلالت کر تاہے اور یہاں کسی قسم کاعمومی معلی نہیں لیاجاسکتا۔ (۱)

لغت ِ عرب سے تفسیر آیت کی مثال:

آپ سورت تحریم کی آیت ﴿ إِنْ تَتُوبًا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾ کی تفیر کرتے ہوئے کلمہ ﴿ صَغَتْ ﴾ کامعنی امالت الی "سے کرتے ہیں اور اس کے ثبوت کے لیے درج ذیل توجیبات پیش کرتے ہیں:

"عربی میں خاص الفاظ ایک کلی معنی کے تحت بھی ہوتے ہیں، مثلا کلمہ "میل " (جھکنا، بٹنا) ایک کلی مفہوم ہے جس کے تحت عربی میں بہت سے الفاظ آتے ہیں جیسے زیغ، جور، ارعواء، حیادہ ، انحواف وغیرہ تو کسی چیز کے چیز سے بٹنے یا پھرنے کے لیے آتے ہیں جبلہ اس کے تحت فیء، توبة ، التفات اور صغو وغیرہ کسی چیز کی طرف ماکل ہونے اور جھنے کے لیے آتے ہیں، اس لیے یہاں کلمہ "صغو" بھی "مالت الی الله ورسوله "یعنی الله اور اس کے رسول کی طرف جھنے کے آتے ہیں اور اس معنی پر اس کلمہ کے مشتقات بھی ورلت کرتے ہیں المہذانہ کورہ آیت کی تفیریوں کی جائے گی: تم دونوں کے دل اللہ اور اس کے رسول کی طرف جھکے ہیں۔ (۵)

نظائر قرآنی ہے تفسیر آیت کی مثال:

چنانچ قر آنِ کریم کے ایک اجمالی مقام کی دوسرے مقام سے تفصیل کی مثال نظائر کی بنیاد پریوں پیش کرتے ہیں:

سورت مؤمن کی آیت ﴿مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾(۱) میں پائے

جانے والے اس اجمال کہ کفر سے اور آیات اللہ سے یہاں کیا مراد ہے؟ کی تفصیل میں

<sup>(</sup>۱) سورة احزاب:۳۳

<sup>(</sup>٢) ايضًا:٣٢

<sup>(</sup>۳) علامه حميد الدين فرا ہي، رسائل الامام الفراہي، ص: ۲۶۲

<sup>(</sup>۴) سورة التحريم: ۴

<sup>(</sup>۵) علامه حمید الدین فراهی، نظام القر آن،ار دوتر جمه امین احسن اصلاحی، دائره حمید بیه، اعظم گرهه، ۹۰ • ۲۰ ء، ص:۲۱۸

<sup>(</sup>۲) سورة مؤمن: ۲

ورج ذيل آيات ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَا اللَّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تُؤْمِنُوا فَا الْحَدُّمُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ. هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ آيَاتِهِ وَيُنَتِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُبِيبُ . فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَوِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ (الكوبطور يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُبِيبُ . فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَوِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ (الكوبطور نظير پيش كرك اسكى روشن مين بيه قرار ديت بين كه يبال كفر سه مراد وقديد كا انكار اور آيات الله سه مراد وه نشانيال جو توحيد يرد لالت كرتي بين \_ (")

فرع

"فرع"لغت کے لحاظ سے شاخیا ٹہنی کو کہتے ہیں، آپ نے فرع کوذیلی مآخذ کے طور پر اختیار کیا ہے اور اس کے تین مآخذ شارکتے ہیں جو طغی الثبوت ہیں جس کی بنا پر انہیں فرع میں شار کیا ہے و گر نہ وہ بھی اصل ہی کا حصہ شار ہوتے، چنانچہ کھتے ہیں:

"وأما ما هو كالتبع والفرع فذلك ثلاثة: ١. ما تلقته علماءالأمة من الأحاديث النبوية،

٢.وما ثبت واجتمعت الأمة عليه من أحوال الأمم،٣. وما استحفظ من كتب المنزلة

على الأنبياء"<sup>(٣)</sup>

اور جہاں تک فرع کامعاملہ ہے تووہ یہ تین ہیں: ا۔جو باتیں علماءِ امت نے احادیثِ نبویہ سے معلوم کیں، ۲۔ قوموں کے وہ ثابت شدہ حالات جن پر امت متفق ہو گئی، ۳۔ گذشتہ انبیاء کے وہ صحیفے جو محفوظ ہیں۔

ند کورہ تینوں فرعی مآخذ کا جائزہ پیش کرنے سے پہلے یہ بات مد نظر رکھنا ضروری ہے کہ علامہ کے اختیار کر دہ مصادرِ تفسیر بظاہر تو ماسبق مصادر سے ملتے جلتے اور انہی سے اخذ کر دہ ہیں، مگر ان کی تطبیقی صور تیں ان سے مختلف ہیں یہی وجہ ہے کہ آپ نے احادیثِ نبویہ کو بھی ظن پر مبنی ہونے کی بنا پر فرعی مآخذ میں ہی شار کیا ہے چنا نچہ ذیل میں فرعی مآخذ کے جائزہ سے اس کی توضیح ہو جائے گی:

جوباتس علاء امت نا احاديث نبوييس معلوم كيس، (حديث بطور ماخذ)

مؤلف کے نزدیک حدیث شریف قرآنِ کریم کے بعد دوسرے درجے کا ماخذہ اور فرعی مآخذ میں اسے پہلا درجہ حاصل ہے، چنانچہ آپ اسی بات کو یوں بیان کرتے ہیں:

"أوّل شيء يفسر القرآن هو القرآن نفسه, ثم بعد ذلك فهم النبي والذين معه... ولعمري أحب التفسير عندي ما جاء من النبي وأصحابه "(٣)

<sup>(</sup>۱) سورة مؤمن: ۱۲-۱۶

<sup>(</sup>۲) علامه حميد الدين فراهي، رسائل الامام الفراهي، ص:۲۶۲،۲۶۷

<sup>(</sup>٣) ايضًا، ص:٢٨

<sup>(</sup>۴) ايضًا، ص: ۲۳

وہ پہلی چیز جس سے قرآن کی تغییر کی جانی چاہئے وہ خو د قرآنِ کریم ہی ہے اس کے بعد آپ نگائی گھر آپ نگائیڈا کے اصحاب ٹٹ اُلٹیڈا کا فہم ہے۔۔۔ مجھے زندگی کی قشم!میرے نزدیک سب سے زیادہ پہندیدہ تغییر وہ ہے جو آپ نگائیڈا اور آپ نگائیڈا کے اصحاب ٹٹ کاکٹیڈا سے منقول ہو۔

توجہاں تک علامہ کے نزدیک قر آن کے بعد حدیث کو ماخذِ تفسیر قرار دینے کا تعلق ہے تواس بارے ہمارانقطۂ نظر یہ ہے کہ اس دعوی کا تعلق محض کہنے کی حد تک ہے و گرنہ آپ کے دیگر ارشادات اس کی نفی کرتے نظر آتے ہیں جنہیں ہم ذیل میں عنوان وار ذکر کرکے ان پر تنقیدی نظر ڈالتے ہیں کہ علامہ فراہی کا یہ دعویٰ کہاں تک درست ہے:

### صحاح ستہ کے بارے فراہی کامؤقف

صحاحِ ستہ کا مقام اہلِ علم سے مخفی نہیں اور ان چھے کتابوں میں سے صحت کے لحاظ سے صحیح بخاری وصحیح مسلم کا اول درجہ بھی مسلم ہے ، ذیل میں صحیحین کے بارے علامہ اپنامؤقف یوں بیان کرتے ہیں:

"فاعلم أن في قلوب أكثر أهل الحديث أن ما رواه البخاري ومسلم لامجال فيه

للشك... فلانؤمن بما فهموا من غير النظر والفكر "(١)

تو جان لو کہ زیادہ تر اہلِ حدیث کے دلوں میں یہ بات ہوتی ہے کہ جو پچھ بخاری ومسلم سے روایت ہواہے اس میں شک کی کوئی گنجائش نہیں۔۔۔لہذا ہم تو اس بات پر بالکل ایمان نہیں لائیں گے جو اُنہیں(احادیث سے) سمجھ آئی ہے جب تک کہ (ہم خود) اس میں غور و فکرنہ کر لیں۔

شائداسی وجہ سے آپ کی شاہکار تفیر"نظام القرآن"میں احادیثِ مبارکہ یا اقوالِ صحابہ ٹکاُلڈگُر سے استشہاد"النادر کالمعدوم"کی مثل معلوم ہو تاہے کیوں کہ آپ نے ضخیم و خیرہ احادیث میں سے محض چند احادیث کو تبعاً بطورِ استشہاد پیش کیاہے اور باقی تمام و خیر ہ احادیث کو "ما جاء من النبی وأصحابه" کے لاکق خیال نہیں کیا۔

### اصل و فرع کے تعارض میں فراہی کامؤ قف

آپ کے نزدیک جب اصل (آیت) و فرع (روایت) میں تعارض آجائے توضروری ہے کہ روایت کی تاویل کی جائے نہ کہ آیت کی کیونکہ روایت تو آیت کی فرع ہے، تو فرع کو ہی کاٹنازیادہ مناسب ہے، اس تاکیدی ہدایت کے ساتھ ساتھ آپ نے ان لوگوں پر خاصے تعجب کا اظہار بھی کیا ہے جو آیت کی تاویل تو کرنے پر راضی ہو جاتے ہیں مگر روایت کی تاویل بر داشت نہیں کرتے، چنانچہ لکھتے ہیں:

\_

<sup>(</sup>۱) علامه حميد الدين فرابي، رسائل الامام الفرابي، ص: ۲۰

یہاں یہ ذکر کرناضروری ہے کہ علامہ جس بات کو آیت اورروایت کا تعارض کہہ رہے ہیں ہمارے خیال میں وہ آیت وروایت کا تعارض تو نہیں،البتہ فہم الناس کا تعارض ہے، تو جن لو گوں نے روایتِ حدیث جیسے منقولی معاملہ پر اعتاد کرتے ہوئے آیت کوروایت ہے، ہی سمجھنے کی کوشش کی ہے تو پھر تعجب کس بات کا؟

## صحیح احادیث کے ذخیرے کی آثارِ ابن عباس تک محدودیت

علامہ فراہی چونکہ نظم قر آنی کوہی تفسیر کے لیے اصل مانتے ہیں اسی لیے روایاتِ حدیث کے بارے آپ کا میہ مؤقف بھی سامنے آتا ہے کہ صرف وہی روایات لی جائیں جو نظم آیات کو نہ رگاڑیں ، یہ اس بات کا پتہ دیتا ہے کہ آپ کے ہال فہم قر آنِ کریم کے سلسلہ میں صحیح ذخیر ہ احادیث سے استفادہ بہت ہی محدود ہو گا چنانچہ آپ نے صحیح احادیث کے ذخیر سے کا اپنے الفاظ میں یوں ذکر کیا ہے:

"فينبغي لنا أن لا نأخذ منها إلا ما يكون مؤيدا للقرآن وتصديقا لما فيه، كما أن الآثار المنقولة عن ابن عباس رضي الله عنهما أقرب الأقوال من نظم القرآن"(٢) بمين چائج كه بم صرف وه روايات قبول كرين جو قرآن كريم كى تائيد وتصديق كرتى بول جيس ابن عباس رفي فقط سر منقول آثار ديگر تمام روايات سے بڑھ كر نظم قرآنى كے بہت قريب ہيں۔

گویا آپ کے نزدیک کسی بھی روایت کے تفسیر قر آنِ کریم کے حوالے سے قبول ورد کامعیار اس کا نظم قر آنی کے موافق ہونا ہے جو محض کسی مفسر کی عقلی ممارست کا نتیجہ ہی ہوسکتا ہے، حالا نکہ ہمارے نزدیک صحیح منقول کی پیروی ہی آیتِ قر آنیہ کی صحیح تاویل کا محفوظ ومامون راستہ ہے کیونکہ منقول کی تبدیلی بشرطِ قبول صحت تغییر اشخاص واحوال سے ممکن نہیں جبکہ معقول ہمیشہ سے تغیر پذیر ہے اور رہے گا۔

<sup>(</sup>۱) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص:۲۸

<sup>(</sup>۲) ايضًا، ص:۲۸

### قرآن كريم اور حديث متواتر كاتقابل

قر آنِ کریم کے بعد حدیث پاک کو بطور مصدر تسلیم کرنے کے باوجو دعلامہ کاموقف ہیہ ہے کہ چونکہ قر آنِ کریم کے مقابلے میں جب حدیث آئے گی لیعنی آیت کامفہوم اور روایت کامفہوم جداجدا نظر آئے گاتو وہاں حدیث کو چیوڑا جائے گاخواہ وہ متواتر ہی کیوں نہ ہواس سے قر آنِ کریم کانٹے لازم آتا ہے اور حدیثِ متواتر بھی قر آنِ کریم کو منسوخ نہیں کرسکتی اور دلیل کے لیے آپ نے امام شافعی، احمد بن حنبل وعام محد ثین کے نقطہ نظر کی طرف اشارہ کیا ہے جبکہ فقہاء و متکلمین کی اس کے خلاف رائے کور دکیا ہے مگر دلائل ذکر نہیں گئے، چنانچہ کھتے ہیں:

"والذي يهمك(ثالثا)هو أن تعلم أن الخبر، وإن تواتر لا ينسخ القرآن،وحقه التأويل أو التوقف، ألا ترى أن الإمام الشافعي رحمه الله،وأحمد بن حنبل رحمه الله وعامة أهل الحديث يمنعون نسخ القرآن بالحديث وإن كان متواترا...فمن خالفهم من الفقهاء والمتكلمين لانقيم لرأيهم وزنا"(1)

اور (تیسری) اہم بات ہے کہ آپ کو یہ معلوم ہوناچاہئے کہ خبر، اگرچہ متواتر ہو، قر آن کو منسوخ نہیں کرسکتی، اس کی تو (کوئی) تاویل ہی کی جائے گی یا چر توقف ہی ہوگا، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ امام شافعی، امام احد بن حنبل اور عام محدثین، حدیث کے ذریعے نئے قر آنِ کریم سے روکتے ہیں اگرچہ وہ حدیث متواتر ہی ہو۔۔اور جو فقہاء و متعلمین اس کے خلاف ہیں، ہمارے نز دیک ان کی کوئی اہمیت نہیں۔

ہمارے خیال میں جہاں تک محدثین کرام فیسٹی کایہ کہنا ہے کہ حدیثِ متواتر قرآنی آیت کی ناشخ نہیں ہوسکتی،اگرچہ علامہ نے اس کی دلیل تو پیش نہیں کی، تو اس سے محدثین فیسٹی کی مرادیہ نہیں معلوم ہوتی کہ وہ احادیثِ آیاتِ قرآنیہ کی تاویل سے ہی قاصر ہیں لیعنی کہ وہ احادیثِ متواترہ کو تاویل آیات کا مصدر ہی قرار نہیں دیتے، بلکہ جن آیات کا ناشخ ومنسوخ ہونا اہلِ علم کے ہال معروف ہے، زیادہ سے زیادہ اس کے ساتھ اس بات کا تعلق ہوسکتا ہے، چنانچہ محدثین فیسٹی کی تول ہمارے نزدیک علامہ کے مؤقف کی پوری تائید نہیں کر تا۔ بالفرض اگریہ تسلیم کر بھی لیاجائے کہ قرآن کا نظم بھی قرآن ہی کی حیثیت رکھتا ہے تو یہ سوال باقی رہتا ہے کہ جو نظم کسی مفسر نے اخذ کیا ہے کیاوہ اس کے بال کے کہ اس کے مقابلے میں حدیثِ متواتر کو ہی رد کر دیا جائے۔

# حديث پاک پر مروجه لفت عرب کوتر جیح

مؤلف کے نزدیک جب دو مختلف احادیث ایک ہی آیت کے دوالگ مفہوم بیان کریں توالی صورت میں مؤلف نے اپنے تدبر قر آن میں احادیث کی بجائے مرقب لغت عرب کونہ صرف ترجیح دی ہے بلکہ اسے قر آن فہی

(۱) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص: ۳۰

کا"واضح راستہ" قرار دیاہے، آپ نے اپنی بات کی تصدیق کے لیے بخاری و مسلم کی درج ذیل دوروایات پیش کی ہیں جو ایک ہی راوی حضرت ابو ذر رٹی گھٹا سے قدرے الگ مفہوم کے ساتھ مروی ہیں:

"قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَالشَّمْسُ جَّرِيْ لِمُسْتَقَرِّ لَمَّا ﴾ (٢) قَالَ: ﴿ وَالشَّمْسُ جَّرِيْ لِمُسْتَقَرِّ لَمَّا ﴾ قَالَ: ﴿ مُسْتَقَرُهُمَا تَحْتَ الْعَرْشِ ﴾ (٣)

آپ ٹُل تُعْدُّ نے فرمایا: کہ میں نے نبی مَا تَلِیُّا سے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد ﴿ وَالشَّمْسُ بَعْدِيْ لِمُسْتَقَرِّ لَمَا ﴾" اور سورج اپنے ٹھکانے کی طرف چلاجارہاہے"کے بارے میں پوچھاتو آپ مَا تَلِیْمُ نے ارشاد فرمایا کہ اس کا ٹھکانا عرش کے نیچے ہے۔

#### اور دوسر ى روايت:

"كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي المِسْجِدِ عِنْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ، فَقَالَ: «يَا أَبَا ذَرٍ أَتَدْرِي أَيْنَ تَغْرُبُ الشَّمْسُ؟» قُلْتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ العَرْشِ»، فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالشَّمْسُ بَحْرِيْ لِمُسْتَقَرِّ لَمَاهُ، (٣)

چنانچ مذكوره روايات كوبنياه بناكر آپ نے متيجہ كے طور لغت عرب كى حديث ِ پاك پر ترجيح يول پيش كى ہے:
"فلاسبيل إلى الإطمئنان من هذه الروايات المتناقضة التي لايزداد شاربحا إلاظمأ
والراكن إليها إلاقلقا ولكنك إن أخذت السبيل الواضح: وهو اتباع لغة السائرة،

والنورالبازغ:وهو التدبر في القرآن هديت إلى صحة معنى..واطمأننت به "(۵)

لہذاان متضاد روایات پراطبینان تو کسی صورت ممکن نہیں اُلٹاان(چشموں)سے پینے والے کی پیاس ہی بڑھے گی اوران کی طرف ماکل ہونے والے کو بھی سوائے افسوس کے پھھ ہاتھ نہ آئے گالبتہ اگر آپ نے واضح راستہ اختیار کرلیاجو کہ مروجہ لغت (عرب) کی پیروی ہے اور طلوع ہونے والی روشنی کوسمیٹ لیا

(٣) بخارى، محمد بن اساعيل، الجامع الصحح، باب والشَّمْسُ بَعْدِي لِمُسْتَقَرٍّ لَمَا الح ، مديث نمبر: ٣٨٠٣، طوق النجاة، ٣٢٢ اص

<sup>(1)</sup> مؤلف نے "النبی" کی بحائے "رسول اللہ" کے الفاظ ذکر کئے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) سورة ليسين:۳۸

<sup>(</sup>٣) بخارى، الجامع الصحيم، باب ﴿ وَالشَّمْسُ جَوْرِي لِمُسْتَقَرٍّ لَمَا الح ﴾، حديث نمبر: ٨٠٠٢

<sup>(</sup>۵) ايضًا، ص: ۲۲

جو قر آنِ کریم میں تدبر کرناہے تو آپ کو۔۔ صحیح معنیٰ تک نہ صرف رسائی ہوجائے گی بلکہ اس معنیٰ پر آپ کواطمینان بھی حاصل ہوجائے گا۔

مؤلف کا استدلال ہے ہے کہ دونوں احادیث میں ایک ہی راوی اور ایک ہی کتاب کے باوجود "مستقر" کے متعلق قدرے الگ الگ مفہوم کے ساتھ دوروایات کا آنا اس بات کا نقاضا کرتا ہے کہ ان کو دیکھنے کی بجائے مروجہ لغت عرب کو مد نظر رکھ کر "مستقر" کا معنی طے کیا جائے اور ایسا کرنا ان کے نزدیک قر آن کو ایک موضوع کی مختلف احادیث پر گویا حاکم قرار دینا ہے حالا تکہ دونوں احادیث میں کوئی اختلاف ہے ہی نہیں، ایک میں سورج کا مستقر بتایا گیا ہے اور دوسری میں (آسی) مستقر میں سورج کا سجدہ کرنا (گویاڈوبنا) بتایا گیا ہے، جب تفییر قر آن کے معاملے میں آپ کا بید مؤقف کئی بار سامنے آچکا ہے کہ قر آن کریم میں ایک اجمالی حکم آنے کے بعد پھر تفصیلی حکم آجاتا ہے تو ہماری فامیں حدیث پاک میں بھی یہی صورت پیش آسکتی ہے تو یہ بظاہر اجمال و تفصیل کا اختلاف تفیر کے معاملے میں حدیث شریف کو نا قابل استدلال کسے کر سکتا ہے؟

# قوموں کے وہ ثابت شدہ حالات جن پر امت متفق ہو گئی، (تاریخ بطورِ ماخذ)

مؤلف کے نزدیک "تاریخ" فرعی مآخذ میں دوسر اماخذ شار ہوتا ہے جس کی حیثیت حدیث پاک کی طرح ظنی الثبوت ہے اور آپ کے نزدیک تاریخ سے مراد اہل کتاب کی تاریخ کتب ہیں کیونکہ روایاتِ اہل کتاب کی نسبت اہل کتاب کی کتب ہیں کیونکہ روایاتِ اہل کتاب کی نسبت اہل کتاب کی کتب ہیں کیونکہ روایات کی صحت کو دکھ کرتر جج قائم اہل کتاب کی کتب تاریخ زیادہ معتبر ہیں اور ان میں کوئی اختلاف نظر آئے تو ہم روایت کی صحت کو دکھ کرتر جج قائم کریں گے جیسے حضرت اساعیل عالیم الل قربانی کے معاملہ میں ہم قرآن ہی کو اصل قرار دیں گے کیونکہ اہل کتاب کتاب حیان حق میں اس لیے ان کی بات نہیں لیس گے اور اگر اختلاف نہ پایا جائے تو ہم درایت کی کسوئی پر جائج کر سابقہ آسائی کتب سے بھی لے سکتے ہیں، چنانچے لکھتے ہیں:

"فإذارأينا الإختلاف نظرنا في صحة الرواية فرجحنا الأثبت رواية وإذا لم يكن اختلاف بينها فلا بأس أن نأخذ مما لم يثبت رواية بعد عرضه على محك الدراية كما أن نذكر من الزبور ما أشار إليه القرآن حيث قال: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الدِّكُرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ (١) و من صحف موسى ما أشار إليه حيث قال: ﴿ إِنَّ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الْاولى. صُحُفِ إِبْرُهِيْمَ وَمُوسَى مَا أشار إليه حيث قال: ﴿ إِنَّ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الْاولى. صُحُفِ إِبْرُهِيْمَ وَمُوسَى هَا أَشَارِ إليه حيث قال: ﴿ إِنَّ هَذَا لَفِي الصَّحُفِ الْاولى. صُحُف إِبْرُهِيْمَ وَمُؤسَى ﴾ (٢) (٣)

<sup>(</sup>۱) سورة الانبياء: ۵ • ۱

<sup>(</sup>۲) سورة الإعلى: ۱۸،۱۹

<sup>(</sup>۳) علامه حميد الدين فراهي، نظام القر آن، ص:۲۹

تو جب ہم ان میں اختلاف پائیں تو روایت کی صحت دیکھ کر سب سے زیادہ صحیح کو ترجیج دے دیں گے اور اگر اختلاف نہ پایا جائے اور وہ روایۃ بھی ثابت نہ ہو تو بھی ہم درایت کی کسوٹی پر پر کھ کر اس سے اخذ کریں گے مثلاً زبور میں سے ہم اس چیز کولیں گے جس کی طرف قر آنِ کریم نے اشارہ کیا ہے جیسے ارشاد باری ہے:" اور ہم نے نصیحت (کی کتاب یعنی تورات) کے بعد زبور میں لکھ دیا تھا کہ میرے نیکو کار بندے ملک کے وارث ہوں گے۔" اور موسی علیہ ایک صحیفوں میں سے اس کولیں گے جس کی طرف قر آنِ کریم نے اشارہ کیا ہے جیسے ارشادِ باری ہے: یہ باتیں پہلی کتابوں میں بھی ہیں (یعنی) ابرائیم اور موسی علیہ ایک کتابوں میں۔

چنانچہ مذکورہ بات کی وضاحت کے لیے آپ نے درج ذیل آیت کو بطورِ مثال پیش کیا ہے: مثال:

﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ﴾ (١) اور ہم نے كتاب ميں بن اسرائيل كواپ في كى اطلاع دے دى تھى كہ تم زمين ميں دومر تبه فساد برپا كروگے۔

اس آیت کے ضمن میں آپ کا کہنایہ ہے کہ

"اس طرح کی آیات میں بہمیں بنی اسرائیل کی تاریخ کی طرف رجوع کرناپڑے گا مگریہ بات واضح رہے کہ قرآنِ کریم اپنی تفسیر کے لیے ان فروع کا محتاج نہیں اس کی حیثیت مرجع کی ہے اور جہال کہیں اختلاف ہو تو یہی جھگڑا چکانے والی بنے گی البتہ ان فروع کی مر اجعت سے ایمان و اطمینان میں اضاف ہو گا۔ (۲)

اگرہم مؤلف کے بیان کردہ فرعی ماخذ، حدیث شریف کی تفصیلات کوذہن میں رکھ کرتاریخی ماخذ کے بارے آپ کی رائے کو پر کھیں توایک بات سمجھنے میں خاصی مشکل پیش آئے گی کہ اُدھر تو حدیث شریف خواہ متواتر درجہ کی ہی کیوں نہ ہو، اس میں تضاد نظر آئے تواس کی روایت و درایت کو کام میں لا کر اس سے استشہاد کی بجائے مروجہ لغت عرب کی طرف صحیح تاویل آیت کے لیے رجوع ضروری قرار دیاہے، جبکہ قصص بنی اسرائیل وانبیاء بنی اسرائیل کے بارے میں قرآنِ کریم اور سابقہ آسانی کتب میں اختلاف نظر آئے توصحت ِ روایت کی بنا پر ترجیح اور اگر اختلاف نہ پایا جائے تو درایت کی کسوٹی کام نہیں آتی جس کے جائے تو درایت کی کسوٹی کام نہیں آتی جس کے ذریعے روایات حدیث کی صحت کو پر کھ لیاجائے اور دو سری طرف تو روایت و درایت کی کسوٹی کام نہیں آتی جس کو ذریعے روایات حدیث کی صحت کو پر کھ لیاجائے اور دو سری طرف یہ کسوٹی الی جگہ کام دینے لگی جہاں خود قرآنِ کریم نے ان پر ایمان کے باوجود ان کا محرف ہونا بیان کر دیا ہے، چنانچہ قرآنِ کریم، جو کہ قطعی الثبوت ہے ، کے ہی

(۲) علامه حميد الدين فرائى، نظام القرآن، ص: ۴۵

<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء: ٢٨

بیان کے باوجود ان تاریخی کتابوں کو کس بنیاد پر قر آنِ کریم کے سامنے پیش کیاجائے گا کہ جس کاکُل قابلِ اعتبار نہ ہو تو اس کا جزء کیسے قابلِ اعتبار ہو سکتا ہے اور ویسے بھی قر آنِ کریم نے جب اہل کتاب (یہود ونصاریٰ) کے بارے تصریح فرمادی ہے کہ وہ آپس میں دوست اور قریبی ہیں اس لیے وہ تمہارے دوست نہیں ہوسکتے تو پھر علامہ کا اس کے ذریعے ان کے قرب کا دعویٰ خود قر آن کریم سے متصادم لگتا ہے۔

## گذشته انبیاء کے وہ صحیفے جو محفوظ ہیں، (سابقه آسانی کتب بطور ماخذ)

اس ماخذ کے بارے آپ کامؤقف میہ ہے کہ ہم مسلمان آسانی کتابوں میں سے کسی میں فرق نہیں کرتے اور انہیں میں سے قر آنِ پاک بھی ہے البتہ قر آنِ کریم اور سابقہ آسانی کتب کے مشتر ک واقعات میں اگر کوئی اختلاف نظر آئے تو قر آن کریم کی طرف ہی رجوع کرس کے کیونکہ وہی محفوظ کتاب ہے، جنانچہ ککھتے ہیں:

"نهتدي لتأويل ماجاء في القران من القصص راجعين إلى القران عند الإختلاف الكونه مجفوظا"(١)

جو قصے قرآنِ کریم میں آئے ہیں ہم ان کی تاویل کے لیے قرآنِ کریم ہی ہے رہنمائی لیں گے البتہ (سابقہ کتب سے) اختلاف کی صورت میں قرآنِ کریم کو محفوظ جانتے ہوئے اس کی طرف رجوع کریں گے۔

چنانچہ موسی عَلیَّیا کا واقعہ قر آنِ کریم اور تورات دونوں میں ہی بیان ہواہے اور علامہ فراہی نے فرعون اور اس کی قوم کی تباہی کا پُروا ہوا کے ذریعے ہونا تورات کے سفر خروج سے نہ صرف اخذ کر کے بتایا ہے بلکہ اس کی قر آنِ کریم سے تائید بھی پیش کی ہے، ذیل میں ہم اس کی مثال پیش کرتے ہیں:

مثال:سفر خروج ۱۲/۴ اسے یوں نقل کرتے ہیں:

" پھر موسی نے اپناہا تھ سمندر کے اوپر بڑھایا اور خد اوند نے رات بھر پور بی آند تھی چلا کر اور سمندر کو پیچیے ہٹا کر اسے خشک زمین بنادیا اوریانی دو حصہ ہو گیا"

یہ پور بی آند تھی رات بھر چلتی رہی اور صبح کو تھم گئی ہوا کے زور نے سمندر کا پانی مغرب کی طرف خلیج سویز میں ڈال دیا اور مشرقی خلیج، خلیج عقبہ کو بالکل خشک چھوڑ دیا۔ پھر جب آند تھی تھم گئی تو پانی اپنی جگہ پر پھیل گیا اور موسی عالیّلِاً کا تعاقب کرنے والی جماعت غرق ہوگئی اس کی تصدیق قر آنِ مجیدسے بھی ہوتی ہے، سورہ دخان میں ہے:

﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلًا إِنَّكُمْ مُتَّبَعُونَ وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُنْدٌ مُغْرَقُونَ ﴾ (٢)

<sup>(</sup>۱) علامه حمید الدین فراهی، نظام القر آن، ص: ۴۹

<sup>(</sup>۲) سورة الدخان: ۲۴،۲۳

پس میرے بندوں کورات کے وقت نکال لے جاؤتم ہارا تعاقب کیا جائے گا اور سمندر کو ساکن چھوڑ دو بے شک وہ غرق ہونے والی فوج ہے۔

﴿ وَاتْدِكِ الْبَحْرَ رَهْوًا ﴾ میں "رَهُوا" کے معنی سکون کے ہیں اور دریا کا سکون ظاہر ہے کہ ہوا کے سکون سے ہو تاہے۔ (۱)

مذکورہ مثال میں چونکہ قرآنِ کریم بھی آپ کے نزدیک توارات کی تائید کرتا نظر آتا ہے اس لیے فرعون اور قوم فرعون کی تائید کرتا نظر آتا ہے اس لیے فرعون اور قوم فرعون کی تباہی کا سبب نرم ہوا اور موسیٰ عَالِیَّا کی نجات تند ہوا ہے ہی ہوئی یعنی رحمت اور عذا ب کے ظہور ہوا کے ذریعے ہی ہوا۔

البتہ علامہ کے نزدیک چونکہ قرآنِ کریم سابقہ کتب کے لیے خود مہیمن (نگہبان) کی حیثیت رکھتا ہے اور

اس کے کشف ِ معانی میں فروعی ماخذ کو کوئی دخل نہیں بلکہ یہ تو آپ کے ایمان واطمینان میں صرف اضافے کا باعث
بیں، چنانچہ کھتے ہیں:

"ولكن إن أردت تصديقه فالنظر في الفروع يفيدك ويزيدك إيمانا و اطمينانا...ومن نظر في الكتب السابقة استبان له فضل تعليم القرآن عليها، وإعادة بعض ما نسوه من كتبهم، وكشف ما بدلوه"(٢)

اور لیکن اگر آپ اس (قر آنِ کریم) کی کسی بات کی تصدیق کرناچاہیں تو فروع میں غور کرنانہ صرف آپ کے لیے مفید ہو گا بلکہ آپ کے ایمان اور اطبینان میں اضافے کا باعث بھی ہو گا۔۔۔ اور جس نے سابقہ آسانی کتب کا گہر امطالعہ کیا تو اس پر قر آنِ کریم کی دیگر صحیفوں پر برتری واضح ہو جائے گی جو کیے اہل کتاب نے اپنی کتابوں سے بھلایا اس کا اعادہ ہو جائے گا اور جو کچھ انہوں نے بدل ڈالا تھا اس کا انگراف ہو جائے گا اور جو کچھ انہوں نے بدل ڈالا تھا اس کا اعلام ہو جائے گا اور جو کچھ انہوں نے بدل ڈالا تھا اس کا اعلام ہو جائے گا۔

آپ کے نزدیک فرع (سابقہ آسانی کتابیں)،اصل (قر آنِ کریم) کی تصدیق کا ذریعہ ہیں،ادھر قر آنِ کریم کو فیصلہ کن کتاب اور جھڑوں کو ختم کرنے والی کتاب بھی قرار دے رہے ہیں، گویا جس کو اصل کی بات پہ اطمینان نہ ملے وہ فرع سے اطمینان میں اضافہ نہ کر سکے تووہاں ' ملی وہ فرع سے اطمینان میں اضافہ نہ کر سکے تووہاں ' فرع ' کی کیا حیثیت ؟

مؤلف کے فروعی مآخذ کی وضاحت کے بعد ذیل میں ہم آپ کے اصل اور فرع کے مآخذ کے در میان باہمی ربط و مناسبت کی حیثیت کو ان کے بیان کے مطابق واضح کر دینا مناسب خیال کرتے ہیں چنانچہ ککھتے ہیں:
"فالذي يهمك (أولا)هو أن تعلم أن القرآن, في كشف معناه, لا يحتاج إلى هذه الفروع...
والذي يهمك (ثانيا)هو أن تجعل بين ما نطق به القرآن وبين ما تجد في الفروع سدا

<sup>(</sup>۱) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص: ۱۶۳،۱۶۲

<sup>(</sup>٢) ايضًا، ص: ٣٠

وحاجزا فلا تخلطهما فالقدر الذي في القرآن ثابت والذي زاد عليه مظنة للوهم"(۱) (پبلی) اہم بات جو تمہیں معلوم ہوناضر وری ہے وہ یہ ہے کہ قر آنِ کریم اپنی تغییر کے لیے ان فروع کا محتاج نہیں ہے۔۔۔اور (دوسری) اہم بات یہ کہ قر آنِ کریم کی ثابت شدہ اور فروعات کے ذریعے معلوم کردہ باتوں میں فرق کرناضر وری ہے ان کو خلط کرنادرست نہیں کیونکہ قر آنِ کریم میں جو کچھ ہے وہ قطعی الثبوت جبکہ جو اس کے علاوہ (فرع سے معلوم) ہے اس میں تو جمکہ جو اس کے علاوہ (فرع سے معلوم) ہے اس میں تو جمک کی بہت گنجائش ہے۔

ہماری نظر میں نظم کو قر آنِ کریم قرار دینے کی اس کوشش کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ نقل کے بجائے عقل پر اعتاد بڑھے گا اور انکارِ حدیث کی راہ ہموار ہوگی، ثاید یہی وجہ ہے کہ علامہ نے تیرہ سوسالہ تاریخ تفسیر میں لکھی جانے والی نقاسیر، جن میں بہت ہی احادیثِ مبار کہ کی روشنی میں تحریر کی گئیں، جن کے ذریعے ایک ایک لفظِ قر آنی کے کئی کئی احتمالی معانی معلوم ہوئے اور مفسرین کرام نے اپنے ایپ ایپ بعض قر آنی، حدیثی یا کعنوی قرائن کے ساتھ کسی ایک معنی کو ترجیح دی اور امت محمد یہ علی صاحبہا الصلاۃ والسلام کے ایک بڑے حصہ نے اسی سے اپنی دنیا وآخرت سنوار نے کی سعی کی، ان سب کومید ان میں اس ریت کی طرح قرار دے دیا جے پیاسایانی خیال کرے چنانچہ علامہ لکھتے ہیں:

"إين تصفحت كتب التفسير وسبرتها سبرا فما وجدتها إلا كسراب بقيعة يحسبه

الظمأن ماء فلم تبرد غلتي بل زادت قلبي حرا"(٢)

بے شک میں نے کتب تفسیر کی ورق گر دانی کی اور انہیں خوب خوب جانچاتو مجھے وہ سب کی سب ایسے نظر آئیں جیسے میدان میں ریت کہ پیاسااسے پانی سمجھے جس سے میرکی پیاس کی شدت تو کیا کم ہوتی اس نے تومیر اول جلا کے در کھ دیا ہے۔

# دوسری بحث: فراہی مآخذِ تفسیر کا تفسیری ادب پراثر

یہ بات ہم گزشتہ بحث سے جان چکے ہیں کہ علامہ فراہی کے مآخذِ تفسیران کے تصورِ نظم قر آنی کے مکمل پابند
ہیں جس کالازمی بتیجہ تفسیر قر آنی کاماسبق سے مختلف ہونا ہے، چنانچہ ذیل میں ہم آپ کے نقطۂ نظر کے تفسیری ادب پر
اثر کامثالوں سے جائزہ لیتے ہیں جس کی ترتیب ہے ہوگی کہ ہم قر آنِ کریم کی ایک ایک منتخب آیت کی فراہی تفسیر آپ کے
اصول کے تذکرہ اور اس کی تطبیقی صورت کے ساتھ پیش کریں گے اور اس کے مقابل متفتہ مین میں سے معروف مفسرین
ابنِ کشیر ، رازی اور ابنِ جریر طبری ، ابنِ عطیہ وغیرہ سے تارام تصود زیادہ واضح ہو سکے گا، مثالیں حسب ذیل ہیں:
کردہ نتائج وتر جیجات پیش کریں گے جس سے ہمارام تصود زیادہ واضح ہو سکے گا، مثالیں حسب ذیل ہیں:

<sup>(</sup>۱) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص:۲۹، ۳۰

<sup>(</sup>۲) ايضًا، ص: ٩

مثال ا: ارشاد الهي ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾(١)

آپ کا ماننا ہے کہ سورت کو ٹرکی تفسیر لفظِ کو ٹر میں مضمر ہے اور لغوی طور پر اس کے تین احمالات ہیں جن سے کلمہ کو ٹرکے صبحے معانی اخذ کرنے کے لیے آپ اپنا منہے یوں بیان کرتے ہیں:

> " یہ تین اختالات ہیں جن کی تاویل میں ہم جس اصل پر نظر رکھیں گےوہ صرف سورت کا نظم، آیات کاسیاق،اور معلی اور حسن تاویل کی رعایت ہے "''

فراہی مذکورہ آیت میں اپنے اصول تفیر القرآن بالقرآن کے تحت لغتِ عرب سے استفادہ کرتے ہوئے کلمہ ''کو ثر "کا معنیٰ تو" خیر کثیر "کرتے ہیں گراس کی تفییر کرتے ہوئے اس سے خانۂ کعبہ اوراس کے ارد گردکا ماحول مراد لیتے ہیں جو آخرت کے حوض کو ثرکی مجازی صورت ہے ، چنانچہ کھتے ہیں:

"يدلنا على ما ذكرنامن كون الكوثر الأخروي صورة روحانية للكعبة وماحولها"(٣) جو (اشارات) م ن ذكر كئي بين وه اس بات پر دلالت كرتے بين كه اخروى "كوثر" كعبه اور اسك آس باس كى بى ايك روحانى صورت ہے۔

اپنی مذکورہ تفسیر کو ثابت کرنے کے لیے آپ نے ایک لمبی تخیلاتی بحث کی ہے جس کی اہم کڑیاں ہم یہاں ذکر کرکے آپ کے مؤقف کوواضح کرنے کی کوشش کرتے ہیں، ککھتے ہیں:

معراج میں جو نہر کو شر، آنحضرت منافظ کو مشاہدہ کرائی گئی تھی، اس کی صفات پر جو شخص بھی غور کر ہے گا اس پر بیہ حقیقت منکشف ہو جائے گی کہ نہر کو شردر حقیقت کعبہ اور اس کے ماحول کی روحانی مثال ہے اس کے متعلق مختلف مختلف محر یقوں سے جو روایات مروی ہیں ان کی مشتر ک حقیقت بیہ ہے کہ کو شرایک نہر ہے جس کے کناروں پر مجوف موتیوں کے محل ہیں۔۔اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید، شہد سے زیادہ شرین، برف سے زیادہ مضداہے، اس کی مٹی مشک سے زیادہ خوشبود دار ہے اس پر چڑیاں اتر تی ہیں جن کی شرین، برف سے زیادہ مضداہے، اس کی مٹی مشک سے زیادہ خوشبود دار ہے اس پر چڑیاں اتر تی ہیں جن کی گرد نیں قربانی کے جانوروں کی طرح ہیں۔۔اب ایک لمحہ توقف کر کے کعبہ اور اس کے ماحول کے مشاہدات پر غور کرواکنانی عالم سے جانارانِ توحید کے قافلی، اس چشمۂ خیر و برکت کے پاس ان کا جمع ہونا، مجوف موتیوں کی طرح جانے کے خیم، پھر قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور چڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور پڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور پڑیوں کی گردنوں کی گردنوں کی گردنوں کی گردنوں کے کامن پر مون کی گردنوں کو قربانی کے اونٹ سے تشبیہ اور پڑیوں کی گردنوں کو قربانی کے اس کر سے کامن پر دوشن پڑ جائے گی۔ (")

<sup>(</sup>۱) سورة الكوثر: ا

<sup>(</sup>۲) علامه حميد الدين فرابي، نظام القر آن، ص: ۵۲۳

<sup>(</sup>٣) ايضًا، ص: ٩٥

<sup>(</sup>۴) ايضًا، ص:۵۳۲،۵۳۳

فراہی نے اپنی مذکورہ اشاراتی و تشبیهاتی بحث کرنے کی وجہ بھی خود ہی بیان کر دی ہے کہ عقل سلیم اس سے حقائق کا استنباط کر سکے گویا پیر سب کچھ تدبر کا حصہ ہے۔

"وأولى هذه الأقوال بالصواب عندي، قول من قال: هو اسم النهر الذي أُعطيه رسول الله في في الجنة، وصفه الله بالكثرة، لعِظَم قدره. وإنما قلنا ذلك أولى الأقوال في ذلك، لتتابع الأخبار عن رسول الله في بأن ذلك كذلك"(١)

اور میرے نزدیک (کوٹر کے متعلق)ان اقوال میں وہ قول درست ہے جس کے قائل نے یہ کہا: کہ ایک نہر کانام ہے جورسول اللہ تغالی نے موصوف فرمایا ہے اور یہ بات ہم نے ترجیحی طور پر ان روایات کی بنیاد پر کی ہے جن میں رسول اللہ تغالی ہے۔ اس بارے میں منقول ہے کہ وہ ہہ ہے۔

اورابنِ کثیر بھی اوپر مذکور معلیٰ ہی مر ادلیتے ہوئے اس آیت کے تحت انس بن مالک سے روایت ذکر کرتے ہوئے کلھتے ہیں:

مذکورہ بحث سے فراہی اور قدیم مفسرین کا تفاوت ظاہر ہو تاہے کہ ایک طرف مختلف احادیث میں تطبیق کی کوشش اور دوسری طرف ان احادیث سے ملنے والے اشارات سے ایک تشبیباتی بحث کا سہارالے کراس کا تعین کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

<sup>(</sup>۱) طبری، جامع البیان فی تاویل القرآن، تحیقق: احمد محمد شاکر، مؤسسة الرسالة، طبع اول: ۲۴۰، ۲۴۰، ۲۴۳

<sup>(</sup>۲) سورة الكوثر: ا

<sup>(</sup>۳) ابن کثیر، تفسیر القر آن العظیم، ۴۹۸/۸

لہذا ہمارے نزدیک جمہور کی تفسیر کو فراہی کی تفسیر پر فوقیت حاصل ہے کیونکہ اس کی بنیاد احادیث ِ مبار کہ پرہے جبکہ فراہی کہنے کو توحدیث کو مصدر ماننے کا قرار کرتے ہیں مگروہ فہم نبوی پر اعتاد کی بجائے عقل سلیم پر اعتاد کو ترجے دیتے ہیں جو محض عقل کو نقل پر ترجیح کی راہ ہی قرار دی جاسکتی ہے۔

مثال ٢:١ر شادِ اللي: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ تَرْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ ﴿ (١)

فراہی مذکورہ آیات کے تحت یہ موقف اختیار کرتے ہیں کہ ابر ہہ کے لشکر پر سنگباری چڑیوں نے نہیں بلکہ قراہی مذکور کی اور چڑیاں ان کی لاشوں کو ٹھکانے لگانے آئیں، چنانچہ فراہی اپنامو قف یوں بیان کرتے ہیں:

"بالکل یہی صورت واقعۂ فیل میں بھی نظر آتی ہے۔ قریش سنگباری کرکے ابر ہہ کی فوج کو خانۂ کعبہ
سے ہٹار ہے تھے اللہ تعالی نے اسی پر دہ میں ان پر آ سمان سے سنگباری کردی، چنانچہ جیسے گروہ بدر کی سنگباری کو ﴿ وَلَكِنَ اللّٰهُ رَمَی ﴾ (۲) کہہ کر اپنی طرف منسوب کیا اسی طرح یہاں کفار کو کھانے کے کھیس کی طرح کر دینے کو بھی اپنی قوتِ قاہرہ کی طرف منسوب کیا ہے۔ "۲)

علامہ اپنے مؤقف کی توثیق کے لیے کلام عرب کے اشعار کاسہارا لیتے ہیں اور اس کے مقابلے میں روایات کو تعارض پر مبنی قرار دے کر ان پر کڑی تنقید کرتے ہیں۔

چنانچہ ذیل میں ہم آپ کے پیش کر دہ جاہلی شعراء کے چندایسے اشعار پیش کر کے آپ کے استدلال کی وضاحت کرتے ہیں جن میں لشکر ابر ہمہ پر قریش کی سنگباری کاذکر ملتاہے:

"فأرسلَ مِنْ فوقِهم حَاصِبًا ... فلفَّهُمُ مثلَ لفِّ القُزُمْ الشَّا

پھر اللّٰہ تعالیٰ کی طرف سے ان پر "حاصب " چلی جو کس وخاشاک کی طرح ان کولپیٹ لیتی تھی۔

## ابوالصلت جاہلی شاعر نزنی کہتاہے:

" حُبِسَ الْفِيلُ بِالْمُعَمِّسِ حَتَّى ... ظَلَّ يَحْبُو كَأَنَّهُ مَعْقُورُ" اس نے ہاتھی کو مغمس میں روک دیا یہاں تک کہ وہ گھٹوں کے بل اس طرح چاتا تھا جس طرح وہ او نٹی جس کی کوچیں کاٹ دی گئی ہوں۔

"واضعًا (۵) حَلْقَةَ الْجِرَانِ كَمَا قُطِّرَ ... مِنْ صَحْر كَبْكُب مَحْدُورُ "(١)

<sup>(</sup>۱) سورة الفيل: ۳،۴۰

<sup>(</sup>٢) سورة الانفال: ١٤

<sup>(</sup>۳) علامه حميد الدين فرابي، نظام القر آن، ص: ۳۴۲

<sup>(</sup>۴) ابن هشام، عبد الملك بن مشام، سير ة ابن هشام، تحقيق: مصطفى سقا، مكتبه بابي حلبي، مصر، ۲۵ساهه، ا/۵۸

<sup>(</sup>۵) اصل میں " لَازِمًا"ہے، سیر ة ابن ہشام، ا/۵۸

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، عبد الملك بن هشام، سير ة ابن هشام، ا/ ۲۰

اوراس نے اپنی گردن کا اگلا حصہ اس طرح زمین پر گرادیا ہو جیسے کوہ کبکب سے کوئی چٹان نیچے آگئی ہو۔
ان اشعار کو غور سے پڑھو، یہ لوگ جو واقعہ کے عینی شاہد ہیں، چڑیوں اور پتھر وں کا ذکر ساتھ ساتھ کرتے ہیں لیکن یہ کہیں نہیں کہتے کہ یہ پتھر چڑیوں نے بھینے بلکہ اس سگساری کو "حاصب" اور "ساف" کا نتیجہ قرار دیتے ہیں۔ عربی میں "حاصب" اس تند و تیز ہوا کو کہتے ہیں جو کنگریاں اور سنگریزے لاکر پاٹ دیتی ہے۔ دو سرا لفظ "ساف" ہے۔ چڑیوں کے لیے جس کا استعال کسی صورت صحیح نہیں ہو سکتا، "ساف" اس ہوا کو کہتے ہیں جو گر دوغبار، خس وخاشاک، اور در ختوں کی بیتیاں اڑائے پھرتی ہے۔۔ الغرض تمام قرائن وحالات کی شہادت یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قوم لوط کی طرح اصحاب فیل پر بھی تند و تیز ہوا کا آسانی عذاب بھیجا، جس نے ان پر ہر طرف سے گر دوغبار کی ساتھ کنگریوں اور پتھروں کی بارش کی یہ سب اللہ تعالیٰ کے فرشتوں یا دوسرے لفظوں میں کے ساتھ کنگریوں اور پتھروں کی بارش کی یہ سب اللہ تعالیٰ کے فرشتوں یا دوسرے لفظوں میں کی گون فرمائی ہے۔ (۱)

آپ کامانناہے کہ فوج کے ساتھ چڑیاں تولاشوں کو کھانے کے لیے آئی تھیں، چنانچہ مزید لکھتے ہیں:
"غرض فوج کے ساتھ چڑیوں کے ہونے کا محض ذکر کر دیناکافی تھااس تصریح کی ضرورت نہیں
تسمجھی جاتی تھی کہ وہ چڑیاں لاشوں کو کھاتی بھی تھیں، یہ بات عربوں میں ایسی جانی بو جھی ہوئی تھی
کہ خود بخود سمجھلی جاتی تھی "(۲)

اور جمہور مفسرین کی پیش کر دہ روایات کہ پتھر چڑیوں نے تھینکے تھے، انہیں آپ مفروضہ پر ببنی قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں: " دوسرے فریق کی رائے اس مفروضہ پر ببنی ہے کہ عگباری چڑیوں نے کی،اس کاعلم اس واقعہ کے شاہدین کی روایات سے اخذ کیا ہوانہیں ہے ""

جمہور کامؤقف یہ ہے کہ ان ابا بیل پرندوں نے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اصحاب فیل پر بھیجاتھا، پتھروں کی بارش کی، چنانچہ ابن جریر طبری عُشِلَة نے بڑی صراحت کے ساتھ مختلف روایات کی بنیاد پر اس کی تفسیر یوں کی ہے:

"ترمي هذه الطير الأبابيل التي أرسلها الله على أصحاب الفيل، بحجارة من سحا. الله

ان ابا بیل پرندوں نے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اصحاب فیل پر بھیجاتھا، پتھروں کی بارش کی۔

علامہ ابن کثیر جھاللہ نے سورت فیل کی تفسیر کرتے ہوئے ابر ہہ کے قاصد کے ساتھ عبد المطلب کی اس

گفتگو کاذ کر کیاہے:

<sup>(</sup>۱) علامه حميد الدين فرابي، نظام القر آن، ص: ۴۹۵-۴۹۸

<sup>(</sup>٢) ايضًا، ص:٩٩٩

<sup>(</sup>٣) ايضًا، ص: ٣٥٢

<sup>(</sup>۴) طبرى، جامع البيان في تاويل القرآن، ۲۰۵/ ۲۰۰

"اللہ کی قتم! ہمارااس سے لڑنے کا ارادہ ہے نہ ہم اس کی طاقت رکھتے ہیں یہ اللہ تعالیٰ کا مقد س گھر ہے اور اس کے خلیل ابراہیم علیہ آگا کا بھی گھر ہے اگر وہ اس (گھر) کو اس (ابر ہہہ) سے بچالے تو اس کا اپناہی گھر اور حرم ہے اور اگر دونوں کو اپنے اپنے حال پر رہنے دے تو اللہ کی قتم! (پھر) ہمارے پاس تو اسے بچالینے کی طاقت ہی نہیں۔ "()

اسی طرح امام رازی بیشات اور امام ابن عطیہ بیشات نے بھی اسی معنی و مفہوم کے اقوال نقل کئے ہیں جن سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ لشکر ابر ہہ کو سمندر سے بھیجے گئے پر ندول نے پھر ول کے ذریعے تباہ کیا چنانچہ ہماری نگاہ میں جمہور کامو قف اقوالِ صحابہ و تابعین پر بنی ہونے کی بنا پر قابلِ ترجیج ہے جبکہ اس مقام پر بھی فراہی نے جمہور کی طرح روایات پر اعتماد کی بجائے کلام عرب پر اعتماد کرتے ہوئے انفرادی تفسیر کی ہے جب کہ کلام عرب کا نقل ہونا کسی بھی صورت میں احادیث کے نقل کی مثل نہیں ہو سکتا۔

مثال ٣: ار شادِ اللى ﴿ وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴾ (٢)

فراہی مذکورہ آیت کے تحت یہ موقف اختیار کرتے ہیں کہ ﴿وَبَارَكُنَا عَلَيْهِ ﴾ سے مراد حضرت ابراہیم عَلَيْكِا کی بجائے حضرت اساعیل عَلَيْكِا ہیں اور یہ رائے آپ نے اسپنے اصول تغییر القر آن بالقر آن کے تحت سیاق کلام کو مد نظر رکھتے ہوئے قائم کی ہے ، جس کے لیے آپ نے اسی سورت کی آگے اور پیچھے کی آیات میں انبیاء عَلَیْما کے تذکروں کی نظائر پیش کرکے یوں استدلال کیا ہے:

" یہاں آگے اور پیچیے جتنے انبیاء کا ذکر کیا گیا ہے ان سب کے تذکرے کا خاتمہ اسی (مذکورہ آیت) کی طرح ہوا ہے جیسے ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ إِنَّا مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ (٣) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ أُمُّ أَغْرَفْنَا الْآخَرِينَ وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ (٣)

اور ہم نے ان کے لیے پیچھے آنے والے لو گول میں یہ بات رہنے دی۔ کد نوح عَلَیْسِاً کِرِ سلام ہو عالم والول میں۔ ہم مخلصین کو ایسا ہی صلہ دیا کرتے ہیں۔ بے شک وہ ہمارے ایماندار بندوں میں سے تھے۔ پھر ہم نے دوسرے لو گول کو (یعنی کافرول کو) غرق کردیا۔ اور نوح عَلَیْسِا کے طریقہ والوں سے ابراہیم عَلَیْسِاً بھی تھے۔

اورارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ سَلَامٌ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ . إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ. ﴾ (م)

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ۴۸۴/۸

<sup>(</sup>۲) سورة الصافات: ۱۱۳

<sup>(</sup>٣) الضَّا: ٨٨- ٨٣

<sup>(</sup>٤) الطَّا: ١٢٠ – ١٢٣

که موسیٰ اور ہارون ﷺ پر سلام ہو۔ ہم مخلصین کوابیا ہی صلہ دیا کرتے ہیں۔

چنانچه لکھتے ہیں:

"تواس (تفصیل) سے ظاہر ہوا کہ قصر ابراہیم علیاً اسے فارغ ہونے کے بعد جس پر کہ برکت وسلامتی کے ذکر کو ختم کیا پھراس برکت وسلامتی کا ذکر کیا جو ان کے بیٹوں کے ساتھ خاص تھی اور چو نکہ قصر ابراہیم علیاً اللہ اس آپ علیاً لیک کے بہلے کا ذکر ہوا چنا نچہ یہاں فورا بعد دوسرے بیٹے کا تذکرہ شروع کیا اور سارے انبہاء علیاً اللہ کی طرح برکت وسلامتی کے ذکر کے ساتھ ان دونوں کے ذکر کو ختم کیا "()

جب کہ اس کے برعکس ماقبل مفسرین میں سے تقریباسب نے ہی یہاں حضرت ابر اہیم عَلَیْدِیا ہی مر ادلیے ہیں، حبیبا کہ زمخشری نے بڑی صراحت سے لکھاہے:

"وقيل: باركنا على إبراهيم في أولاده، وعلى إسحاق بأن أخرجنا أنبياء بني إسرائيل من صلبه."(٢)

اور یہ کہا گیا ہے:ہم نے حضرت ابراہیم عَالِیَّا پر ان کی اولا دمیں برکت ڈال دی اور حضرت اسحاق عَالِیَّا پر اس طرح کہ بنی اسرائیل کے انبیاء عَلِیَّا کو ان کی صلب سے نکالا۔

اسی طرح دیگر مفسرین ابنِ جریر طبری (۳) اور امام رازی (۳) فغیرہ نے یہاں حضرت ابر اہیم عَلَیْسِاً ہی مر ادلیے ہیں نہ کہ حضرت اساعیل عَلَیْسِاً جیسا کہ علامہ فراہی نے ان سب کے خلاف مر ادلیا ہے اور ہماری نظر میں جمہور کی رائے صبح روایات پر مبنی ہونے کی بناپر قابلِ ترجیح ہے حالانکہ فراہی بھی قر آن کے بعد حدیث کوبطور ماخذ تسلیم کرتے ہیں۔ مثال ہم: ارشاد الٰہی: ﴿ وُجُوہٌ یَوْمَعُذِ نَاصَحَةٌ ۚ إِنَى رَبِيًا نَاظِرَةٌ ﴾ (۵)

فراہی نے مذکورہ آیت کے کلمہ ﴿ فَاظِرَةً ﴾ کامعنی اپنے اصول تفسیر القر آن بالقر آن کے تحت نظائرِ قر آنی کو مد نظر رکھ کر"دیکھنا"کی بجائے"انتظار "کیاہے، چنانچہ ذیل میں آپ نظائرِ قر آنی پیش کر کے اپنے اخذ کر دہ معنی کویوں بیان کرتے

> " نظر" يہاں "انظار" كے معنی ميں ہے قرآنِ كريم ميں يہ لفظ كئى جگه استعال ہوا ہے مثلا،ارشادِ الهي ہے: هفّالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَفْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ (٢)

> > (۱) فراہی، حمید الدین، الر اُی الصحیح فی من ہوالذیخ، دائرہ حمیدیہ، اعظم گڑھ، ۸۰ • ۲۰، ص: ۵۵

ہیں:

<sup>(</sup>۲) زمخشری، محمود، الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل، دار الکتاب العربی، بیروت، ۷۵ ۴۰ ۵۹ مراه ۵۹ / ۲۰

<sup>(</sup>m) طبرى، جامع البيان في تاويل القرآن، ١٠/١٥ (m)

<sup>(</sup>۴) رازی، محمد بن عمر، تفسیر کبیر، داراحیاءالتراث العربی، بیروت، طبع سوم: ۱۳۲۰ هه ۱۵۹/۲۲،

<sup>(</sup>۵) سورة القيامه: ۲۳،۲۲

<sup>(</sup>۲) سورة النمل:۲۴

کہاہم دیکھیں گے کہ تم نے بچ کہاہے یاتم جھوٹوں میں ہو۔

دوسری جگه ارشاد ہے:

﴿ وَإِنَّى مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ كِمَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ ﴿ (١)

میں ان کے یاس ہدیے دے کے بھیجتی ہوں اور دیکھتی ہوں (انتظار کرتی ہوں)<sup>(۲)</sup>

قاصد كياجواب لے كے لوٹتے ہيں۔۔۔

مزیدید کدرؤیتِ باری تعالٰی کارد کرتے ہوئے آپ کا کہناہے

" جب ہمارا ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات تک ہماری فکر نار سانہیں پہنچ سکتی تواس کی ذات کی تحقیقی

میں پڑنا کچھ حاصل ہونے کی بجائے بربادیء دین کی علامت ہے "(<sup>m)</sup>

جب کہ اس کے برعکس ما قبل مفسرین میں سے سب نے ہی یہاں" دیکھنا"مر ادلیاہے جس کی بنیاد احادیثِ مبار کہ کو قرار دیاہے، چنانچہ علامہ ابنِ کثیر محتاللہ لکھتے ہیں:

"﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ أَيْ: تَرَاهُ عَيَانًا، كَمَا رَوَاهُ الْبُحَارِيُّ، رَحِمَهُ اللَّهُ، في صَحِيحِهِ:

"إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ عَيَانا"."(")

﴿إِلَى رَبِيًّا نَاظِرةٌ ﴾ يعني تواسے (اللہ تعالی کو) کھی آئھوں سے دکھیے گا جیسا کہ امام بخاری نے اپنی

صحیح میں اسے روایت کیاہے کہ ''تم اپنے رب کو کھلی آ کھوں دیکھو گے "۔

اسی طرح امام رازی عُیشانیه (۵) اور امام جلال الدین سیوطی عُیشانیه نے بھی ابنِ کثیر والا معلیٰ ہی مر ادلیا ہے (۱)
چنانچہ مذکورہ اقوال سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ اس مقام پر بھی فراہی نے جمہور کے خلاف صحیح بخاری پر
اعتاد کی بجائے اپنے اصولِ تفسیر القر آن بالقر آن کے تحت محض نظائر کاسہارا لے کر ایک الیمی تفسیر کی ہے جو ماسبق
سے بالکل منفر د اور جدا ہے جبکہ جمہور کی تفسیر صحیح روایت کی بنیاد پر زیادہ قابلِ اعتبار ہے۔
مثال ۵: ارشادِ الٰہی: ﴿ لَا أَفْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ وَلَا أَفْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ (۱)

<sup>(</sup>۱) الطَّا:٣٥

<sup>(</sup>۲) متر جم نے دونوں آیات میں '' دیکھنا''کامعلیٰ کر کے صرف ایک آیت میں ''انظار'' کے لفظ سے توضیح کی ہے۔

<sup>(</sup>۳) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص:۲۲۵

<sup>(</sup>۴) ابن کثیر، تفسیرالقرآن انعظیم، ۲۷۹/۸

<sup>(</sup>۵) رازی، مجرین عمر، تفسیر کبیر، ۲۲۲/۳۰

<sup>(</sup>۲) سيوطي، جلال الدين، عبد الرحمان، در منثور، دار الفكر، بيروت، طبع غير مرقوم، ۸ / ۳۵۰

<sup>(</sup>۷) سورة القيامه: ۲،۱

علامہ فراہی مندرجہ بالادو آیات میں آنے والے کلمات ﴿ قِیَامَةِ ﴾ اور ﴿ لَوَّامَةِ ﴾ کوایک نسبت سے متصل مان کر ان کو خاص دلالت کا سبب قرار دیتے ہیں ، آپ کا ماننا یہ ہے کہ چونکہ پورے قر آنِ کریم میں نظم پایا جاتا ہے اس لیے ان دو کلمات کا اکتھے آنا بھی نظم سے خالی نہیں چنانچہ آپ اس کی تفسیریوں کرتے ہیں:

علامہ فراہی کے نظم کی بنیاد پر اس استدلال نے دونوں کلامات کی تفسیر کو جمہور کی تفسیر سے خاصا دور کر دیا ہے، علامہ ابن کثیر عیشات دونوں مذکورہ کلمات سے مختلف مر ادلیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"فَأَمَّا يَوْمُ الْقِيَامَةِ فَمَعْرُوفٌ، وَأَمَّا النَّفْسُ اللَّوَّامَةُ،... قَالَ ابْنُ جَرِيرٍ: وَكُلُّ هَذِهِ الْأَقْوَالِ مُتَقَارِبَةُ الْمَعْنَى، الْأَشْبَهُ بِظَاهِرِ التَّنْزِيلِ أَنَّهَا الَّتِي تَلُومُ صَاحِبَهَا عَلَى الْأَقْوَالِ مُتَقَارِبَةُ الْمَعْنَى، الْأَشْبَهُ بِظَاهِرِ التَّنْزِيلِ أَنَّهَا الَّتِي تَلُومُ صَاحِبَهَا عَلَى الْقَوْرِ التَّنْزِيلِ أَنَّهَا الَّتِي تَلُومُ صَاحِبَهَا عَلَى الْقَوْرِ التَّنْزِيلِ وَالشَّرِ وَتَنْدَمُ عَلَى مَا فَاتَ" (٣)

تو جہاں تک یوم قیامت کا تعلق ہے تو وہ تو معروف ہی ہے ( یعنی حساب کا دن) رہ گئی بات نفس لوامہ کی۔۔۔ (تواس بارے) ابنِ جریرنے کہا ہے کہ اس بارے جینے اقوال مذکور ہیں تقریباسب کا ایک ہی مطلب ہے جو ظاہر قرآنِ کریم کے مطابق یہ ہے کہ وہ ( یعنی نفس لوامہ ) خیر وشر کے بارے میں انسان کو ملامت کرتا ہے اور جوانسان سے کھو جائے اس پر نادم ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة القيامه: ۱۳

<sup>(</sup>۲) الضًا: ۱۲

<sup>(</sup>۳) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص: ۲۲۳

<sup>(</sup>۴) ابن کثیر،اساعیل بن عمر، تفسیر القر آن العظیم، ص:۵۷۷

اور ابو حيان اند لسي محثالية لكصفة بين:

کہ دونوں قسموں کے در میان مناسبت رہ ہے کہ انسانی نفوس کی دو قسمیں ہیں۔ایک سعید، دوسرا شقی،اوران دونوں قسموں کااظہار قیامت کے دن کیاجائے گا۔ (۱)

مذکورہ آیت کی تفسیر میں علامہ فراہی نے لفظِ قیامت، جس کی دلالت اکثر قدماء مفسرین کے ہاں یوم حساب پر ہیں رہی ہے، کوعام قرار دے دیاہے گویا نفسِ لوامہ اور قیامت ایک ہی چیز کے دونام ہیں اسی بناپر آپ نے ہرنبی علیہ اللہ فور آپ سکی گیزاءو اپنی قوم کے لیے اور نبی سکی آدم کے لیے نفسِ لوامہ قرار دیا ہے بلکہ خود آپ سکی گیزاءو سزاء کے مثل قرار دے دیاہے لہذا ہماری نظر میں اس تفسیر سے قدماء کی تفسیر کا توخلاف لازم آتا ہی ہے خود یوم حساب کی جو اہمیت انسانوں کے دلوں میں جاگزیں ہونی چاہئے تھی وہ بھی سر دیڑتی نظر آتی ہے اور اسی طرح انسان کے اندر موجود نفسِ لوامہ کی قیام قیامت کا سلسلہ بھی غیر اہم معلوم ہو تا ہے۔ موجود نفسِ لوامہ کی قیام قیامت کا سلسلہ بھی غیر اہم معلوم ہو تا ہے۔ لہذا جہور کی تفسیر ہمارے نزدیک رائج ہے کیونکہ اس کی بنیاد احادیث وآثار پرہے محض عقلی ممارست پر نہیں۔

### خلاصة كلام

ند کورہ بحث سے ہم اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ فراہی خبری مصادرِ تفسیر بظاہر اسلاف مفسرین کے متفقہ پانچ مصادرِ تفسیر سے ملتے جلتے اور انہیں سے ماخو ذہیں مگر در حقیقت وہ سب کے سب ایک محقولی امر "نظم قر آنی" کے پابند ہیں جو آپ کی نظر میں فہم قر آنی کریم کی کلیدِ واحد ہے اس لیے نظم قر آنی کی بنیاد پر اخذ کر دہ تفسیر آپ کے نزدیک قطعی الثبوت ہے جو اصلِ قر آنی ہے اور باقی احادیثِ مبار کہ ودیگر خبری ماخذ کی حیثیت ہی چونکہ آپ کے نزدیک ظنی الثبوت ہے اور ظن آپ کے نزدیک نیادہ تر وہم کا پیش خیمہ ہو تا ہے لہذا تفسیری ادب کی پیش کر دہ مثالیں اس بات کا الثبوت ہے اور ظن آپ کے نزدیک نیادہ تر وہم کا پیش خیمہ ہو تا ہے لہذا تفسیری ادب کی پیش کر دہ مثالیں اس بات کا بین ثبوت ہیں کہ آپ نے اپنے خیال میں تو قر آن کی تفسیر قر آنِ کریم سے ہی کی ہے مگر جو داستہ اختیار کیا ہے اس نے آپ کو ماسبق کی تمام تفسیری خدمات پر خطِ تنسخ تھینچنے پر مجبور کر دیا ہے جے آپ نے خود ہی یوں بیان کیا ہے:

"إني تصفحت كتب التفسير وسبرتها سبرا فما وجدتها إلا كسراب بقيعة يحسبه الظمأن ماء فلم تبردغلتي بل زادت قلبي حرا"(٢)

یسبب الصلات الله علم وروضیی بن روت علی سور بے شک میں نے کتبِ تفسیر کی ورق گر دانی کی اور انہیں خوب خوب جانچا تو جھے وہ سب کی سب ایسے نظر آئیں جیسے میدان میں ریت کہ بیاسا اسے پانی سمجھے جس سے میر کی پیاس کی شدت تو کیا کم ہوتی اس نے تومیر ادل جلاکے رکھ دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابوحیان اندلسی، محمد بن پوسف، البحر المحیط، ۲۰ (۳۴۳)

<sup>(</sup>۲) علامه حميد الدين فراہي، نظام القر آن، ص: ۹

اورآپ کی اس کاوش سے تفریر کی ادب میں "تدبر" کے نام پر "معقولیت" کا ایبادروازہ کھلا ہے جس کی بنیاد پر تفہیم قرآنِ کریم کے مسلمہ مصادر سے جو جتنادور ہو تاجائے گا اتناہی نقل کی بجائے عقل پر اعتاد زیادہ ہو تا چلا جائے گا اور جول جول جول مرورِ زمانہ کے ساتھ عقلی معیارات میں تبدیلی آئے گی توں توں "تدبر" کے پیانے بدلتے جائیں گا اور جوال جول مرورِ زمانہ کے ساتھ عقلی معیارات میں تبدیلی آئے گی توں توں "تدبر" کے پیانے بدلتے جائیں گا اور جہاں تک جمہور کے مصادرِ تفسیر کا تعلق کے اور تفہیم قرآنی کامعاملہ ایک ان دیکھی منزل کی طرف چل پڑے گا اور جہاں تک جمہور کے مصادرِ تفسیر کا تعلق ہے ہمارے نزدیک حدیث وسنت کو فہم قرآنی میں اساسی اہمیت حاصل ہے اور اس پر امتِ مسلمہ شروع سے اب تک متفق چلی آر ہی ہے جس پر ذیل کی قرآنی میں اساسی اہمیت حاصل ہے اور اس پر امتِ مسلمہ شروع سے اب تک متفق چلی آر ہی ہے جس پر ذیل کی قرآنی میں ساتھ اہل عقل پر بھی مخفی نمیں سرہ سکتی کہ قرآنی کہ نمی شائی کے دور اٹھائی ہے پھراسے پوراکرنے کی صورت یہ اختیار فرائی کہ نمی شائی کے دور اٹھائی ہے پھراسے پوراکرنے کی صورت یہ اختیار فرائی کہ نمی شائی کے دور اٹھائی ہے پھراسے پوراکرنے کی صورت یہ اختیار فرائی کہ نمی شائی کے دور اگھائی ہو بہ کہ آپ شائی کے دور اٹھائی ہو بہ کہ تابی شائی کے دور اگل کی بیان امت تک پہنچتے وہم اور طن کا پیش خیمہ ہی بن کررہ جائے، چنانچہ ارشادِ اللی ہو تا ہے:

﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾(١)

یہ ذکر (کتاب) ہم نے آپ کی طرف اتارا ہے کہ لو گوں کی جانب جو نازل فرمایا گیا ہے آپ اسے کھول کھول کر بیان کر دیں، شاید کہ وہ غور و فکر کریں۔

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ ﴿ (٢)

اے رسول جو پچھ بھی آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا گیا ہے پہنچا دیجئے۔ اگر آپ نے ایسانہ کیا توآپ نے اللہ کی رسالت ادانہیں کی۔

اسی بات کو مروزی نے امام مکول کے قول سے بوں بیان کیا ہے:

"الْقُرْآنُ أَحْوَجُ إِلَى السُّنَّةِ مِنَ السُّنَّةِ إِلَى الْقُرْآنِ"(٣)

کھول نے کہا ہے کہ قرآنِ کریم (اپنی توضیح کے لیے)سنت کا جتنا مختاج ہے اتنی سنت قرآن کریم کی مختاج نہیں۔

(۱) سورة النحل: ۴۸

<sup>(</sup>۲) سورة المائده: ۲۷

<sup>(</sup>٣) مَرُوزِي، محمد بن نفر،النة، حديث نمبر: ۴٠ ا، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ٠٨ ماه

# مقدمه ابن الصلاح "علوم الحديث "كاعلمي و تنقيدي جائزه

### Intellectual and Critical Analysis of Muqaddimah Ibn-e-Şalāḥ ('Ulūm al- Ḥadīth)

ڈاکٹر عبدالغفار\*\* ڈاکٹر عبدالقادر گوندل\*\*

### **ABSTRACT**

Muqaddimah Ibn-e-Ṣalāḥ is an important Book in Hadith Jurisprudence. Ibn-e-Ṣalāḥ has extended the work of the farmer Jurisprudence. Scholars in his aforementioned book, and all those minute components, which were cited in the books of Ḥadīth Jurisprudence, were inscribed in a specific sequence given coherent form, but on contrary keeping in view the other aspects of Ḥadīth Jurisprudence, modern terminologies or Jargons were also introduced. Muqaddimah of Ibn-e-Ṣalāḥ has been awarded a self-evident position in the knowledge art of Ḥadīth Jurisprudence.

But the scholars, smeared with the qualities of Ibn-e-Ṣalāḥ have critically analysis errors and omissions of Ibn-e-Ṣalāḥ and pin pointed all those places where stance of Ibn-e-Ṣalāḥ has been considered weaken. The mode of picking merits and demerits and analysis because a source to bring reader closer to truthfulness and doctrine in vogue, which has been bestowed to the scholars of Muslim Ummah by Allah Almighty.

This article aims at to critically analyse Muqaddimah Ib-n-e-Ṣalāḥ; how moḥaddithīn follow the principles of Ḥadīth. What is the limit of difference of opinion? Muqaddimah Ibn-e-Ṣalāḥ is the excellent example of Scholarly and intellectual work, but there are certain issues which still need research, all the such issues related to this are discussed in this article.

Key Wards: Muqaddimah, Ibn-e-Ṣalāḥ, Ḥadīth Jurisprudence, Doctrine.

\_\_

ا اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، یونیورسٹی آف انجینئرنگ اینڈ ٹیکنالوجی، لاہور (نارووال کیمیس) \*\* اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ سیرت، بین الاقوامی اسلامی یونیورسٹی، اسلام آباد

اصولِ حدیث ایک ایبافن ہے جو ان قواعد و ضوابط اور اصولوں پر مشتمل ہے جن کی رعایت رکھتے ہوئے راوی اور روایت کے حالات معلوم کیے جاتے ہیں اور ان کی روشنی میں حدیث کو قبول کرنے کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔اس کی تعریف یوں کی گئی ہے:

"هو علم يعرف بھا أحوال الراوى والمروي من حيث القبول والرد."(1)
علم اصول حديث سے مرادايسے قواعد وضوابط كاجانا ہے جن كے ذريع سندومتن كى معلومات حاصل
ہول ياراوى ومروى كے ان حالات كاعلم ہوسكے جن كى بنياد پر حديث كے قبول يامر دود ہونے كافيملہ
كاجائے۔

ابتدامیں اس علم کے اصول و تواعد منضبط شکل میں نہ تھے۔ اگر چپہ علمائے محد ثین اس علم کے بنیادی اصولوں کا النزام شروع ہی سے کرتے تھے لیکن وہ جامع ومانع تعریفات اور اصطلاحات جو آج اصولِ حدیث کی کتب میں ایک مرتب و منضبط شکل میں ہمارے سامنے ہیں اس وقت موجو دنہ تھیں البتہ متقد مین کی کتب میں ان اصولوں کی طرف اشارات ضرور مل جاتے تھے۔ متاخرین نے اس علم کو با قاعدہ ایک فن کی شکل دی اور اس کے اصول و قواعد کو منضبط کیا اور ان کو احاطہ تحریر میں لائے۔

# عهد تدوين ميں علم مصطلح الحديث كاار تقاء

ان ائمہ حدیث کے بعد جو محدثین آئے۔ انہوں نے انہی کتابوں کو بنیاد بنایا کیونکہ یہ قاعدہ ہے کہ خلف ہمیشہ سلف سے استفادہ کرتے ہیں۔ سید المحدثین امیر الموسنین فی الحدیث امام محد بن اساعیل البخاری تو اللہ ، چونکہ ان ہی شیوخ کے شاگر دہیں اس لیے ان کتب اور شیوخ کے براہ راست اثرات امام بخاری تو اللہ کے اصولوں میں موجود ہیں۔ امام مسلم تو اللہ کے بعض اصولوں کو صحیح مسلم کے مقدمہ میں بیان کیا ہے۔ مثلاً حاملین حدیث کی طبقات میں تقسیم ، زیادت ثقہ ، روایت کے آداب، دین میں سند کامقام ، جرح ، غیبت کی تعریف میں نہیں آتی ، حدیث معنعن اور اس سے صحت استدلال وغیرہ۔

امام ابوداؤد وَثِقَالِمَّة سِجْسَانِی نے اہل مکہ کی طرف خط لکھاتھا جس میں انہوں نے اپنی سنن کا منہج اور علوم حدیث کے مسائل کا ذکر کیا تھا۔ جس کو شِنْح عبدالفتاح ابوغدہ نے اپنی تحقیق کے ساتھ اپنی کتاب "ثلاث رسائل فی مصطلح الحدیث میں شامل کرکے شائع کیا ہے۔ امام ترمذی وَشِنْهُ اپنی تصنیف" العلل الصغیر" میں بعض مشکل اصطلاحات اور بعض علوم میں شامل کرکے شائع کیا ہے۔ امام ترمذی وَشِنْهُ اپنی تصنیف" العلل الصغیر" میں بعض مشکل اصطلاحات اور بعض علوم

\_

<sup>(</sup>۱) سیوطی،عبدالرحمن حلال الدین، تدریب الراوی فی شرح تقریب النووی، مکتبه علمیه، قاہر ه،۱۹۵۹ سرا

حدیث کے قواعد زیر بحث لائے ہیں۔ اس کی شرح ابن رجب حنبلی نے کی اور یہ مصطلح الحدیث کے اہم مصادر میں شار کی جاتی ہے۔ العلل الصغیر در اصل جامع ترفذی ہی کا مقدمہ ہے اس میں جرح و تعدیل، سند کی اہمیت، ضعیف راویوں سے روایت کب قابل ججت ہوگی اور کب نہیں؟ روایت بالمعنی، بعض کبار محد ثین کے مر اتب، اخذ حدیث وادائے حدیث کی شکلیں، حدیث مرسل کا حکم اور وہ خاص اصطلاحات جن کا جامع ترفذی میں استعال ہوتا ہے مثلا "حسن غریب" سے مرادو غیرہ جیسے اہم مباحث کاذکر ہے اس رسالے کو مولانا سلیمان حسینی ندوی نے پہلی مرتبہ مقدمہ السنن الترفذی کے نام سے دار ابن کثیر دمشق سے نام سے شائع کیا تھا۔ بعد میں سید عبد الماجد غور نے "المدخل الی دراسة جامع الترفذی "کے نام سے دار ابن کثیر دمشق سے شائع کیا اور علوم حدیث کے متعلق خصوصی بحث کی۔

چو تھی صدی ہجری میں علاء و محدثین نے فن اصول حدیث پر سابقہ بکھرے ہوئے کام کو باسند مرتب کیااور استدراکات بھی کے گئے اس دور میں لکھی جانے والی کت وہ درج ذیل ہیں۔

### المحدث الفاصل بين الراوي والواعي

قاضی ابو مجمد حسن بن عبد لرحمن بن خلاد الرامهر مزی کی تالیف ہے۔ یہ کتاب فنی اعتبار سے اصول حدیث پر ککھی جانے والی پہلی کتاب شار کی جاتی ہے۔ <sup>(1)</sup>

## معرفة علوم الحديث

یہ کتاب ابوعبداللہ محمد بن الحاکم نیشاپوری تو اللہ کا کہ نیشاپوری تو کہ اللہ کا کہ نیشاپوری تو کہ کہ کا اور معضل وغیرہ پر بحث کی اور معضل وغیرہ پر بحث کی گئی ہیں۔ جن کا پہلے التزام نہیں تھا۔

## كتاب المدخل الى معرفة الصحيح من السقيم

یہ بھی امام حاکم کی علم حدیث پر مشتل دوسری کتاب ہے۔ مدخل دراصل کسی بھی علم کے مبادیات پر مشتل کتاب کو کہتے ہیں۔

# الكفاية في علم الرواية

یہ کتاب حافظ ابو بکر احمد بن علی بن ثابت خطیب بغدادی ٹیٹیائیڈ کی تالیف ہے اس کتاب کو اصول حدیث کی ابتدائی معروف کتابوں میں تیسر کی قرار دیاجا تاہے حافظ ابن حجر ٹیٹیائیڈ نے بھی یہی ترتیب بیان کی ہے۔(۲)

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، نزمة النظر شرح نخبة الفكر في مصطلح ابل الاثر، دار الكتب العلميه، ۱۹۹۷ء، ص: ۳۴

<sup>(</sup>۲) الضاً، ص: ۲۲

نخبة الفكر

یہ کتاب حافظ ابو الفضل شہاب الدین ابن حجر العسقلانی تخیشاتیہ کی تالیف ہے اور کہاجاتا ہے کہ یہ حافظ ابن صلاح تو تنظیر (۵۵۷) کی علوم حدیث کا اختصار ہے۔ علماء میں بے حد مقبول ہوئی، مولف کی زندگی میں ہی علماء و مدر سین کی توجہ کا مرکز بن گئی۔ اس کے عام فہم ہونے کے ناطے اسے حفظ کرنا آسان ہے مولف نے خود ہی اس کی مرح کتھی جس کا نام نزہۃ النظر ہے۔ اس علمی و تحقیقی روایت کو آگر بڑھاتے ہوئے مقدمہ ابن الصلاح: (علوم الحدیث برحی ہے۔ یہ کتاب ابو عمر و عثمان بن الصالح الشہر زوری تو تالیف ہے اس کتاب میں آپ نے اصول حدیث کی ایک نئی ترتیب قائم کی ہے۔ یہ کتاب علمی حلقوں میں مقدمہ ابن الصلاح کے نام سے مشہور ہے اور اصطلاحات حدیث کے فن میں سب سے بہترین کتاب گردانی جاتی ہوئی ہیں جمع کر دی ہیں۔ حافظ ابن الصلاح تو تالیت اس الحدیث کے مقدمہ میں فرماتے ہیں:

"فحين كاد الباحث عن مشكله لا يلفى له كا شفا والسائل عن علمه لا يلقى به عارفا من الله الكريم تبارك وتعالىٰ على وله الحمد أن أجمع بكتاب معرفة أنواع علم الحديث، هذا الذي باح باسراره الخفية وكشف عن مشكلاته الأبية"(۱)

اس کتاب کی تالیف سے پہلے "اور صورت حال بیہ ہو چکی تھی کہ محقق اور مسائل کے لیے اس علم کی مشکلات کو حل کرنے والا میسرنہ تھااور اللّٰہ نے مجھے توفیق عطا فرمائی کہ میس علوم حدیث کی وضاحت کے لیے ایک کتاب لکھے دوں جس میں اس علم کے خفیہ رازوں اور پیچید گیوں کوواضح کیا گیاہو۔

اس میں انہوں نے علوم الحدیث کی ۲۵ اقسام بیان کی ہیں وہ امتیازی خصوصیات جو اس کتاب کو دیگر کتب اصول حدیث سے متاز کرتی ہیں وہ یہ ہیں:

- ا۔ آپنے فن کے مسائل کی تعریفات کے ضبط کا اہتمام کیا اور کچھ ایسی تعریفات کا اضافہ بھی کیا جو سابقہ ائمہ سے منقول نہ تھیں۔
- اسابقہ محدثین کی عبارات کی تنقیح فرمائی اور محل نظر مقامات کی نشاند ہی کی اور اس کی اصلاح کا فریضہ سر
   انجام دیا۔ یعنی اپنی تحقیق واجتہاد سے علاء فن حدیث کے اقوال پر تعاقب بھی فرمایا۔
  - س۔ علم حدیث کے مسائل میں ائمہ حدیث سے منقول نصوص اور روایات سے اصول و قواعد کا استنباط کیا۔

(۱) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، مكتنبه المعارف، رياض، سعو دي عرب، ١٩٩٧ء، ص: ٣

# اہل علم کے ہاں علوم الحدیث کامقام ومرتبہ

علمائے و محدثین کے ہال علوم الحدیث مقدمہ ابن الصلاح کو بہت اہمیت حاصل ہے اور اس کو اس فن پر سب سے اہم قرار دیاجا تاہے۔ حافظ ابن حجر عیشاتیہ فرماتے ہیں:

"واعتنى بتصانيف الخطيب المتفرقه فجمع شتات مقاصدها وضم اليها من غيرها نخب فوائد فاجتمع في كتابه ما تفرق في غيره فلهذا عكف الناس عليه-"(۱)

اور میں خطیب کی کتابوں سے اعتنا ہو چکا تھا چو نکہ اس میں کئی ایک مقاصد جمع ہو گئے تھے اور عبارات بھی کافی مشکل تھیں، تو ایسے حالات میں ابن الصلاح نے اپنے اس مقدمہ بہت سارے دقیق مکتوں کو کھول دیاہے اور آنے والے علماء کے لیے آسانی پیدا کر دی ہے۔

حافظ عراقی و تالله رقم طراز ہیں:

"فإن أحسن ما صنف أهل الحديث في معرفة الاصطلاح كتاب علوم الحديث لابن الصلاح"(٢)

علوم حدیث کی اصطلاحی معرفت میں مقدمہ ابن صلاح سے بڑھ کر کوئی کتاب نہیں لکھی گئی۔

اصول حدیث کی اس کتاب پر بعد میں آنے والے لوگوں نے کسی نہ کسی شکل میں اس پر کام کیا۔ ائمہ فن علامہ الحافظ زین الدین عبد الرحیم العراقی عطامہ العراقی علیہ العراقی من کتاب ابن الصلاح "سے "النکت علی مقدمہ ابن الصلاح " کھا جو کہ پہلے حلب میں چھپا اور پھر المکتبۃ السلفیہ مدینہ منورہ سے اشاعت ہوئی۔

حافظ ابن حجر عُمِيْ تَنَا الله عَنْ نَكْتَ الله فصاح عن نكت ابن الصلاح "كَ نام سے لكھا۔ پاكستان ميں اس كے قلمی نسخ حضرت پیر بدلیج الدین راشدی عَنْ الله کے كتب خانه میں موجود میں بعد میں بیہ كتاب ڈاكٹر رہیج بن ہادی عمیر کی تحقیق کے ساتھ دو جلدوں میں مدینه منورہ سے ۱۹۸۴ء میں شائع ہوئی۔

امام نووی عملیت نیات الدر شادین اس کا اختصار کیا اور اس کانام "التقریب والتفسیر لمعرفة البشیر الندیر" اور امام سیوطی عملیت نی شرح تقریب الراوی فی شرح تقریب النووی "کے نام سے اس اختصار کی شرح کی۔ اس طرح علامہ عراقی، سخاوی اور مقدسی فی الله نیات میں شروحات کھیں۔ امام سیوطی نے ایک اور کتاب جس کانام "التذنیب فی الزائد علی التقریب" ہے۔

(۲) سخاوی، محمد بن عبد الرحن، فتح المغیث، دار الامام الطبری، ۱۹۹۲ء، ص:۲۲

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، نزمة النظر شرح نخبة الفكر، ص: ۳

امام بدر الدین جماعہ نے بھی اس کا اختصار کیا اور "المنہل الروی" کے نام سے اس کی شرح کھی۔ حافظ ابن کثیر عقاللہ نے بھی اپنی کتاب الباعث الحثیث میں اس کا اختصار کیا۔ اسی طرح علامہ علاؤ الدین المماور دی اور بہاء الدین اندلسی وغیرہ بہت سے علماء نے بھی اس کا اختصار کیا۔

علامه عراقی نے اسے اپنے الفیہ میں منظوم کیا اور اس کی مطول و مخضر دو شرحیں لکھیں۔ مخضر کا نام فتح المغیث فی شرح الفیۃ الحدیث ہے اس شرح پر بر ہان الدین بقاعی تعقالیۃ اور قاسم بن قطلوبانے حواثی بھی لکھے۔ اول الذكر كے حاشيہ كانام" الذكت الوافية بما في شرح الألفية "ہے۔ يہ مكمل نہیں بلكہ نصف كتاب تك ہے۔

اسی طرح علامہ سخاوی مُحِیَّاتُنَّۃ نے بھی الفیہ عراقی کی شرح لکھی اور اس کا نام بھی فتح المغیث شرح الفیۃ الحدیث ہے اس کے متعلق حاجی خلیفہ فرماتے ہیں:

## "وهو شرح حسن لعله أحسن الشروع"

یہ اچھی شرح ہی نہیں بلکہ سب سے بہترین شرح ہے۔

شیخ زکریاانصاری نے بھی الفید کی شرح لکھی اور اس کانام "فتح الباقی بشرح الفید العراقی "ہے۔ اس شرح پر علی بن احمد عدوی کا حاشیہ بھی ہے۔ علامہ سیوطی نے بھی الفید کی شرح" قدر الدرر "کے نام سے لکھی ہے۔ علامہ سیوطی وَ اللّٰهِ تَن علامہ عراقی کے مقابلہ میں ایک اپناالفید بھی لکھا ہے اور اس کو انہوں نے پانچ روز میں منظوم کیا تھا اور پھر انہوں نے بالبحر الذی زخر فی الفیۃ الاثر "کے نام سے اس کی شرح لکھیں۔ نیز اس کی ایک شرح محمد محفوظ ترمسی نے بھی لکھی ہے۔ جس کانام" منهج ذوی النظر فی شرح منظومۃ علم الاثر "ہے۔

الفیہ عراقی کی ایک شرح قطب الدین خیفری نے "صعود المراتی" کے نام سے لکھی۔ اس طرح علامہ زین الدین عینی، ابراہیم بن مجمد حلبی اور ابو الفداء اسمعیل بن جماعہ ٹیٹائٹیٹر نے بھی اس کی شروحات لکھیں۔ علوم الحدیث لابن الصلاح کے گردگردش کرتے ہوئے کتابوں کے اس انبار سے بخوبی اندازہ ہوجاتا ہے کہ یہ کتاب کس قدر عظمت اور اہمیت کی حامل ہے۔ آج جو اس کاسب سے اہم نسخہ ہے اسے الشیخ نور الدین عتر نے اپنی تحقیق سے شائع کروایا ہے۔

## علوم الحديث يرايك ناقدانه نظر

اگرچہ حافظ ابن الصلاح کو تفسیر، حدیث، فقہ ،اصول اور لغت وغیرہ مختلف علوم وفنون میں مہارت حاصل ہے اور خصوصااصول حدیث میں تو آپ امامت واجتہاد کے بلند درجہ پر فائز ہیں اور آپ کی اس شہرہ آفاق تصنیف کواس فن میں ایک متازمقام حاصل ہے لیکن:

"لكُل جواد كبوة و لكل صارم نبوة ولكل عالم هفوة"(١)

(۱) ابو ہلال، الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعید بن یجی، جمېر ة الامثال، دار الفکر ، بیروت، ۱۹۹۹ء، ۸ ۸ س

ہر شاہسوار کے لیے تھو کر کھانا ہے اور ہر تلوار کے دہنی کے لیے تلوار کا اچٹ جانا ہے اور ہر عالم کے لیے غلطی کرنا ہے۔

جليل القدر حافظ ابن الصلاح تُولينا الله على يكه فرو گزاشتين بموئي بين بين مين سے چندا يك كى نشاند بى كى جاتى ہے دوسر افائده بيان كرتے ہوئر قمطر از بين:

اإذا وجدنا فيما يروى من أجزاء الحديث وغيرها حديثا صحيح الاسناد
ولم نجده في أحد الصحيحين ولا منصوصا على صحته في شيء من
مصنفات أئمة الحديث المعتمدة المشهورة فإنا لا نتجاسر على جزم
الحكم بصحته فقد تعذر في هذه الإعصار الاستقلال بإدراك الصحيح
بمجرد اعتبار الأسانيد"

جب ہم اجزائے حدیث وغیرہ پر مشتمل مرویات میں سے کسی روایت کو صحیح الاسناد پاتے ہیں لیکن سے روایات صحیحین میں سے کسی میں بھی موجود نہیں ہوتیں اور نہ ہی سند اور شہود ائمہ حدیث کی تصانیف میں ججت کی صراحت موجود ہے توالی روایات پر ہم صحت کا حکم لگانے کی جسارت نہیں کرسکتے۔اس زمانے میں محض اسانید کی بنیاد پر احادیث کی صحت کو پر کھنامشکل ہے۔

یعنی آپ کے نزدیک متاخرین کے لیے کسی حدیث کی تصبیح جائز نہیں اور اس سلسلہ میں صرف متقد مین پر ہی انحصار کرناچاہیے لیکن علماء کرام نے آپ کی اس رائے سے اختلاف کیا ہے۔ چنانچہ شخ الاسلام حافظ ابن حجر مُحیالله اس پر نقد کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ثم ما اقتضاه کلام ابن الصلاح من قبول التصحیح من المتقدمین ورده من المتاخرین قد یستلزم ردما هو صحیح وقبول ما لیس بصحیح فکم من حدیث حکم بصحته أمام متقدم اطلع المتاخر فیه علی علة قادحة تمنح من الحکم بصحته ولا سیما أن کان ذلك المتقدم ممن کما یری التفرقة بین الصحیح والحسن کابن خزیمة وابن حبان"(۱) پری التفرقة بین الصحیح والحسن کابن خزیمة وابن حبان"(۱) پرم متقدین کی تیم کی ترور کرنالازم آئاور بعض غیر صحح احادیث کو تول کرنالازم آئاور بعض غیر صحح احادیث کو قبول کرنالازم آئاور بعض غیر صحح احادیث کو تبی این احادیث بی احادیث بی متاخر مناخرین کی وجہ سے ان یرصحت کا عمم لگانا شمک نبین مناخر من ائمہ کی الی علت قادحہ پر مطلع ہوگئے جس کی وجہ سے ان پر صحت کا عمم لگانا شمک نبین

\_

<sup>(</sup>۱) سيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النووي، ص: ۸۲

تھا۔ خاص طور پر اس صورت میں کہ جب متقدم امام ان لو گول میں سے ہو جو صحیح اور حسن میں تمیز کرنے کی لیافت نہ رکھتاہو۔ جیسے ابن خزیمہ اور ابن حیان وغیر ہ۔

امام نووی و شالته فرماتے ہیں:

"والأظهر عندى جوازه لمن تمكن وقويت معرفته".

میرے نزدیک رائج یہ ہے کہ جو شخص حدیث کی تقیج کی قدرت اور معرفت رکھتا ہو اس کے لیے (صحت وسقم کا حکم لگانے کا)جو از ہو ناچاہیے۔

علامه عراقی امام نووی عِنْ الله الله علی تائید کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"وما رجحه النووي هو الذي عليه عمل أهل الحديث فقد صح جماعة من المتاخرين أحاديث لم نجد لمن تقدمهم فيما تصحيحا-"(١)

جس بات کوامام نووی ٹیٹ نے رائے قرار دیاات پر محدثین کا عمل بھی ہے کیونکہ محدثین نے بہت سی الی احادیث کی تصبح کی ہے جس کے بارے متقدمین کی جانب سے صحت کا حکم موجو د نہیں ہے۔ اور علامہ ابن جماعة فرماتے ہیں:

"قلت مع غلبة الظن أنه لوصح لما أهمله أئمة الأعصار المتقدمة لشدة فحصهم واجتهادهم فان بلغ واحد في هذه الأعصار أهلية ذلك والتمكن من معرفته احتمل استقلاله"

میں غالب مگمان کے ساتھ یہ کہتا ہوں کہ اگر متقد مین ائمہ سے ان کی شدت احتیاط اور رائخ اجتہاد کے باوجود خطاکا احتمال ہے تو یہ بھی ممکن ہے کہ اس زمانے میں کوئی شخص (ان کی سی) اہلیت کا حامل ہو اور صیح وسقم کی معرفت رکھنے میں مستقل ہو۔

### مثال!:

حافظ ابن الصلاح کے معاصرین نے ہی کئی ایس احادیث کی تصحیح کی ہے جن کی متقد مین سے صحت ثابت نہیں تھی اور آپ سے متاخر ائمہ نے بھی کئی ایک احادیث پر صحت کا حکم لگایا ہے مثلا آپ کے معاصر علماء میں سے صاحب "الوهم والإیهام" حافظ ابوالحن ابن قطان مُحَدُّ تُنَالَّةُ نَے حضرت ابن عمر مُن تُعَدِّدُ کی درج ذیل روایت پر صحت کا حکم لگایا ہے۔ "الوهم والإیهام" حافظ ابوالحن ابن قطان مُحَدِّدُ فی رجلیه ویقول کان رسول الله ﷺ یفعل ذلك." (۱)

(۱) عبدالرحمن جلال الدين سيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النووي، ص: 29

<sup>(</sup>۲) ابو بكر احمد بن عمرو، مند البزار، مكتبه العلوم والحكم ، مدينه منوره، تخريج احاديث البداية التدريب، البيوطي، علامه الباني نے بھی اس كی تقییح كی ہے۔ الالبانی، صبح ابو داود، كتاب الوضوء، دار السلام والنشر والتوزیع، ریاض، السعودید، طبع سوم: ۲۸۵/۱۰۰۰

حضرت ابن عمر ڈلائٹنڈ نے وضو فرمایا اس حال میں کہ پاؤں میں جوتے پہنے ہوئے تھے اور فرمایا کہ حضور مَالیّنِظِ بھی اسی طرح کیا کرتے تھے۔

مثال:

اسی طرح انہوں نے حضرت انس ڈالٹیڈ کی درج ذیل روایت پر صحت کا حکم لگایا ہے جسے قاسم بن اصبغ نے روایت کیاہے:

> نی کریم ٹاٹیا کے صحابہ کرام ٹوکاٹیا نماز کے انتظار میں اپنے پہلو ٹکا لیتے۔ ان میں سے بعض سو بھی حاتے اور پھر نماز کے لیے کھڑے ہو جاتے۔

علامہ البانی بخشانیہ فرماتے ہیں کہ اس کی سند صحیح ہے اور امام ترمذی بخشانیہ نے اس روایت کو حسن صحیح کہا ہے۔

اسی طرح حافظ ضیاء الدین المقدسی صاحب "المختارة" نے اپنی کتاب میں کئی ایسی احادیث کی تصحیح کی ہے جن کی صحت ائمہ متقد مین سے منقول نہیں تھی۔ حافظ منذری بخشانیہ نے حدیث ابو ہریرہ ڈوائٹی کی "غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر" کی تصحیح کی ہے۔ حافظ وسیو طی بخشانیہ نے حدیث جابر ڈوائٹی شماء زمزم لما شرب له "کی تصحیح کی ہے۔

اور شیخ تقی الدین السبی بخشانیہ نے اپنی کتاب "شفاء السقام فی زیادہ خیر الأنام" میں تفصیل سے لکھا ہے کہ ابن صلاح بخشانیہ کامتاخر علماء کو اس منصب جلیلہ سے محروم و معزول کر دینادرست نہیں بلکہ صحیح یہی ہے کہ ہم عالم کو خواہ متقدم ہو یا متاخر اس کا حق پہنچتا ہے بشر طیکہ وہ المیت رکھتا ہو، اس کی مزید تفصیل کے لیے فتح المغیث للعراقی، فتح المغیث للسخاوی اور تدریب الراوی للسیوطی ملاحظہ فرما ہے۔

اسی طرح حافظ ابن الصلاح عِنْ الله ، امام حاکم اور ان کی مشدرک کاذکرکرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"وهو واسع الحظو في شرط الصحيح متاهل في القضاء به فالأولى أن نتوسط في أمره فنقول ما حكم بصحته ولم نجد ذلك فيه لغيره من الأئمة إن لم يكن من قبيل الصحيح فهو من قبيل الحسن يحتج به ويعمل به إلا أن تظهر فيه علة توجب ضعفه."(1)

امام حاکم عیشانیت نے صحیح کی شر اکط میں وافر حصہ پایا ہے اور اس کے بارے میں فیصلہ کرنے کے اہل بھی ہیں اہذا بہتر یہ ہے کہ ان کے بارے میں رائے قائم کرنے میں ہم اعتدال سے کام لیں گے۔ بھی ہیں ہم یہ کہیں گے کہ جس حدیث کے بارے میں امام حاکم عیشانیت نے صحت کا حکم لگا یا اور اس کے پس ہم یہ کہیں گے

(۱) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، ص: ۱۸

بارے میں دیگرائمہ کا کوئی قول موجود نہیں ہے تواگر چہریہ صحیح کی قبیل سے نہ بھی ہولیکن حسن کی قبیل سے ضرور ہوگی اس سے استدلال کیا جائے گا اور اس پر عمل بھی کیا جائے گا الابیہ کہ اس کے اندر کوئی ایس علت یائی جائے جو اس کے ضعف کا باعث ہو۔

حافظ ابن الصلاح ومينالية كے اس قول پر بھی تعاقب كيا گيا ہے۔ قاضی بدر بن جماعہ وَمُنَالَّةُ ابنى كتاب مختصر

میں فرماتے ہیں:

"الصواب أن يتبع و يحكم عليه بما يليق من الحسن أو الصحة أو الضعف"

درست مدہے کہ تتبع کیاجائیگااوراس کے حسب حال میں ہر حسن، صحت یاضعف کا حکم لگایاجائے گا۔

یعنی پیہ ضروری نہیں کہ امام حاکم نے جس حدیث پر صحت کا تھم لگایا ہو اور اس کے متعلق کسی دوسرے امام کی تصریح موجود نہ ہو تووہ اگر صحح نہیں تولا محالہ حسن ہوگی بلکہ تتبع کیا جائے گا اور اس کے حسب حال صحت، حسن یا ضعف کا تھم لگایا جائے گا۔ قاضی ابن جماعۃ کے اس تعاقب کو علامہ سخاوی وانصاری عیشائڈ نے بھی ذکر فرمایا ہے اور علامہ عراقی نے النکت میں اسے ذکر کرکے صحیح قرار دیا ہے۔ (۱)

اور اس مذکورہ عبارت کے متصل ہی حافظ ابن الصلاح فرماتے ہیں:

"ويقاربه في حكمه صحيح أبي حاتم بن حبان البستي." (٢)

اور ابن حبان البتی کی صحیح کا حکم بھی تقریبایہی ہے۔

لیکن آپ کا صحیح ابن حبان کومتدرک حاکم کے ہم پلہ قرار دینا بھی صحیح نہیں کیونکہ امام ابن حبان عثید کا حدیث میں امام حاکم تعظیم کی نسبت مقام بلندہ۔ چنانچہ علامہ عراقی،امام حازمی سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

 $^{(r)}$ ابن حبان أمكن في الحديث من الحاكم.

حدیث میں ابن حبان امام حاکم سے زیادہ لیافت رکھتے ہیں۔

امام سیوطی وختاللہ فرماتے ہیں:

"قيل ما ذكر من تساهل أن حبان ليس بصحيح غايته أن يسمى الحسن صحيحا فإن كانت نسبته إلى التساهل باعتبار وجد أن الحسن في كتابه فهي شاحه في الاصطلاح. (7)

<sup>(</sup>۱) رمانی، علی بن عیسی، النکت فی اعجاز القر آن فی علاث رسائل، تحقیق: مجمد خلف الله، دکتور مجمد زغلول سلام، دارالمعارف، مصر، ۱۹۹۷ء، طبع سوم، ص:۱۸

<sup>(</sup>۲) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، ص: ۱۸

<sup>(</sup>۳) سخاوی، فتح المغیث، ا/۲۵

<sup>(</sup>۴) سيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النووي، ص: ۵۳

اور یہ کہا گیاہے کہ ابن حبان کی طرف تساہل کی نسبت کرنا صحیح نہیں ہے۔ زیادہ سے زیادہ یہ ہے کہ انہوں نے حسن کو صحیح قرار دیاہے۔ اگر ان کی طرف تساہل کی نسبت صرف ای وجہ سے کی جاتی ہے کہ ان کی کتاب میں حسن احادیث پائی جاتی ہیں تو یہ محض اصطلاح میں جھگڑنے والی بات ہے۔

اسی طرح حافظ ابن الصلاح ومثالثه فرماتے ہیں:

"ثم إن الزيادة في الصحيح على ما في الكتابين يتلقاها طالبها مما اشتمل عليه أحد المصنفات العمدة المشتهرة... وما ير من جمع في كتابه بين الصحيح وغيره ويكفي مجرد كونه مجردا في كتب من اشترط منهم الصحيح فيما جمعه ككتاب ابن خزيمة."(۱)

صیح حدیث جو کہ ان دو کتابوں کے علاوہ میں موجو دہیں ہماری مر اد سنن اربعہ اور س کے علاوہ صیح ابن حبان مر ادہے۔ یعنی سنن اربع کے علاوہ جنہوں نے صیح ہونے کی شر ائط لگائی ہے۔

اس کے متعلق پہلی گزارش توبیہ ہے کہ "من اشترط منہم الصحیح" کے ضمن میں توضیح ابن حبان بھی آتی ہے اور اسے آپ خود بھی مشدرک حاکم کے متقارب قرار دے چکے ہیں اور مشدرک کے مقام و مرتبہ اور محتویات سے حدیث کا ہر طالب علم واقف ہے۔

اور دوسری گزارش صحیح ابن خزیمہ کے متعلق ہے جسے آپ نے بطور مثال بیان فرمایا ہے کہ اس پر مطلقا یہ حکم کیسے لگایا جاسکتا ہے جبکہ اس میں اور اس جیسی دیگر کتب میں ضعیف روایات بھی ہیں۔ مثلا صحیح ابن خزیمہ کی ہم تین روایات بیش کرتے ہیں۔

\_1

آپ نے فرمایا کہ جب تم سے کوئی شخص وضو کرے اور پھر مسجد کی طرف جائے تواپنے ہاتھوں کی تشبیک نہ کرے (یعنی ایک ہاتھ کی انگلیاں دوسرے میں نہ پھنسائے ) کیونکہ وہ نماز میں ہے۔

اس حدیث کی سند میں اختلاف ہے جس کے سبب بعض ائمہ نے اسے ضعیف قرار دیا ہے اور اس کی سند میں راوی ابو شامہ الحجازی مجھول الحال ہے جیسا کہ حافظ ابن حجر عظم اللہ نے "تقریب" میں فرمایا ہے اور "تہذیب" میں امام دار قطنی عشائلہ کے حوالہ سے لکھاہے، لا یعرف یترك.

\_

<sup>(</sup>۱) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، ص: ۷

\_۲

"سئل رسول الله عن هذه الآية: ﴿قَدْ اَفْلَحَ مَنْ تَزَكِّي وَذَكَرَ اسْمَ رَبِهُ فَصَلِّي ﴾ قال انزلت في زكوة الفطر"

آپ تَالِیْمُ ہے آیت: ﴿ فَلَ مَنْ تَرَکّٰی وَدُکْرَ اسْمَ رَبِّه فَصَلّٰی ﴾ کے بارے میں بوچھا گیا تو آپ تَالِیْمُ نے فرمایا کہ بدآیت صدقہ فطرکے بارے میں نازل ہوئی ہے۔

اس کی سند میں کثیر بن عبداللہ ہے جس کے متعلق امام منذری نے فرمایا "والا" اور امام ذہبی عِیشاللہ نے اس کی اس محدیث کو مناکیر سے شار کیا ہے۔

٣

"من صلی بعد المغرب ست رکعات لم یتکلم فیما بینهن بسوء عدلن له"

"مغرب کی نماز کی ادائیگی کے بعد چھ رکعات ادا کرنا اور دوران ادائیگی کسی قشم کی غیر مہذب گفتگون کی جائے۔ (یعنی گناہ ولی گفتگو) تووہ بارہ سال کی عبادت کے برابر ہوگی۔"

اس صدیث کے سلسلہ اسناد میں عمر بن عبد الله بن ابی خثم ہے جس کے متعلق امام بخاری فرماتے ہیں:
"منکر الحدیث ذاهب"(۱)

توحافظ ابن صلاح کے مذکورہ ارشاد کو کیسے تسلیم کیا جاسکتا ہے جبکہ صحیح ابن خزیمہ میں ان جیسی روایات بھی ہیں۔ منکر حدیث کی بحث میں حافظ ابن الصلاح تو اللہ منکر اور شاذ کو متر ادف قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں: "والصواب فیه التفصیل الذي بیناہ انفا في شرح الشاذ وعند هذا

نقول المنكر يقسم قسمين على ما ذكرناه في الشاذ فانه بمعناه"(٢)

اور درست میہ ہے کہ اس میں تفصیل ہے جو کہ ہم نے عنقریب ہی بیان کی ہے شاذ کی شرح میں اور اس موقع پر ہم کہتے ہیں کہ جاری ذکر کر دہ تفصیل کے مطابق منکر کی دوقتمیں ہیں۔ اور شاذ بھی رہی معنی میں ہیں۔

بھی اسی معنی میں ہے۔

لیکن آپ کا منکر اور شاذ کو متر ادف قرار دینا صحیح نہیں کیونکہ تحقیق یہ ہے کہ منکر اور شاذ ایک نہیں حافظ ابن حجر تُحْشِلَةُ نفذ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ذهبی، شمس الدین، محمد بن احمد بن عثان، میز ان الاعتدال فی نقد الرجال، دار المعرفیة، بیروت، طبع اول: ۳۶۴۳/۲۲۰

<sup>(</sup>۲) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، ص: ۲۲

" ثناذ ومنکر میں عموم و خصوص من وجہ کی نسبت ہے کیونکہ مخالفت میں دونوں شریک ہیں جبکہ صفات خاصہ کی وجہ سے دونوں الگ ہیں شاذ کارادی ثقہ ہو تاہے اور منکر کاضعیف۔"

"وقد غفل من سوى بينها"(١)

ان لو گوں نے غفلت برتی ہے جنہوں نے شاذ اور منکر کو مساوی قرار دیاہے اور ان میں امتیاز نہیں کیا۔

اور علامه سيوطي حِيثاتية فرماتے ہيں:

مخالفا في نخبة قد حققه

المنكر الذى روى غير الثقة

ترادف المنكر والشاذ نأى (۲)

قابله المعروف والذى رأى

منکروہ ہے جس کوغیر ثقه راوی نے روایت کیاہواور جو مقرر شدہ تحقیق کی راہ ہے ہٹ گیاہو۔اس کے مقابل معروف ہے۔اور جس شخص نے منکر اور شاذ کومتر ادف قرار دیاوہ حق سے دور چلا گیا۔

حافظ ابن الصلاح عِثْ يَعَديث مرسل كي صور مختلفه بيان كرتے ہوئے رقمطر از ہيں:

مرسل کی چوتھی صورت یہ ہے کہ تبع تابعی براہ راست رسول الله عَلَيْظِ کا قول یا فعل نقل کرے جیسے امام مالک عِشائیہ کہیں:

"قال رسول الله الله كذا وكذا أفعل بحضرته كذا "أحدهما إذا انقطع الاسناد قابل الوصول إلى التابعي فكان فيه رواية ولم يسمع من المذكور فوقه... لا يسمى مرسلا"

ان میں سے ایک بیہ ہے کہ اسناد تابعی تک پہنچنے سے پہلے ہی منقطع ہو جائے۔

امام حاكم نے اس ير تعاقب كرتے ہوئے لكھاہے:

"أما مشائخ الحديث فهم لا يطلقون المرسل الأعلى ما أرسله التابعي عن النبي فلا فاما مشائخ أهل الكوفه فكل من أرسل الحديث عن التابعين أو أتباع التابعين من العلماء فانه عندهم مرسل محتج به."

جہاں تک مشائخ حدیث کا تعلق ہے تو ان کے نزدیک مرسل کا اطلاق صرف اس روایت پر ہو تا ہے جے تابعی نے رسول الله مُثاثِیَّا سے براہ راست بیان کیا ہولیکن کو فیہ کے مشائخ ہر اس حدیث کو

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، نزمة النظرشرح نخية الفکر، ص: ۲۰

<sup>(</sup>۲) السيوطي،الفية، دارنشرالكتبالاسلاميه، • ۱۹۸۰ء، ص: ۹۳

<sup>(</sup>۳) ابن الصلاح، معرفة علوم الحديث، ص: ۷۲

مرسل کہتے ہیں جے تابعین یا تبع تابعین علما میں سے کسی نے رسول الله سَالِیْتُمْ سے براہ راست روایت کیا ہوان کے نزدیک ایسی روایت قابل جمت ہے۔

علامہ عراقی نے امام حاکم عِیْشَالی رائے کو بنیاد بناتے ہوئے تبع تابعی کی براہ راست روایت کو مرسل ماننے میں تذبذب کا اظہار کیاہے۔

علامه عراقی میشه اس پر تعاقب کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

"قوله قبل الوصول إلى التابعي ليس ببعيد بل الصواب قبل الوصول إلى الصحابي فانه لو سقط التابعي أيضا كان منقطعا لا مرسلا عند هؤلاء"(۱)

ان کا کہنا کہ "تابعی تک پہنچنے سے پہلے" یہ ٹھیک نہیں ہے بلکہ درست یہ ہے کہ "صحابی تک پہنچنے سے پہلے" یہ ٹھیک نہیں ہے بلکہ درست یہ ہے کہ "صحابی تک پہنچنے سے پہلے" کیونکہ اگر در میان سے تابعی بھی ساقط ہو گیا تو تمام حضرات کے نزدیک یہ منقطع ہے مرسل نہیں ہے۔

معرفة الاساء والكنى ميں ان رواۃ پر بحث كرتے ہوئے جن كے نام كنيت جيسے ہيں اور ان كى كنيت بھى ہے، ايك يہ نام بتلاتے ہيں۔ ابو بكر بن عبد الرحمن يعنی جو فقہاء سبعہ ميں سے ہے۔ ان كے متعلق فرماتے ہيں كہ ان كانام ابو بكر اور كنيت عبد الرحمن تھى۔ ليكن انہيں يہاں بطور مثال پيش كرنا صحيح نہيں كيونكہ صحيح يہ ہے كہ ان كانام اور كنيت ايك ہى تھى جيسا كہ امام ابن ابى حاتم اور علامہ عراقی نے فرمایا ہے۔ (۱) يہ اور اس طرح كے چند ديگر مقامات ہيں جن ميں ائمہ فن نے حافظ ابن الصلاح سے اختلاف كيا ہے تاہم اس سے علوم الحدیث كی اہمیت وعظمت پر كوئی خاص اثر نہيں پڑتا بلكہ اس كی امتیازی وا نفر ادى شان بدستور قائم رہتی ہے۔

#### خلاصه

(۱) عراقی، زین الدین، عبد الرحیم، التقید والایضاح، لمااطلق واغلق من کتاب این الصلاح، المکتبة السلفیه، مدینه منوره، ۲۰۰۰، ص: ۵۵

<sup>(</sup>۲) عبدالرحيم زين الدين عراقي، التقيد والايضاح، ص: ۴۳۲۲ الرازى، حافظ ابو محمد عبدالرحمن بن ابي حاتم محمد بن ادريس، الجرح والتعديل، دار الكتب العلميه، بيروت، ۱۹۵۲ء ۲ / ۳۳۳۷

تسامحات و تساہلات پر بھی قلم اٹھایا ہے۔ خصوصا حافظ ابن حجر تو اللہ نے ابن الصلاح کی قائم کر دہ اصطلاحات مثلا الاصح، صحیح، حسن، معلل وغیرہ گو کہ ابن حجر تو اللہ کا مجت مضبوط ہیں لیکن بعض جگہوں پر آپ کے دلائل میں وزن محسوس نہیں ہو تا اور ابن الصلاح کا موقف راج معلوم ہو تا ہے۔ اور ان تمام مقامات کی نشاندہی کی ہے جس میں ابن الصلاح کے موقف میں کمزوری محسوس ہوتی ہے حسن و فتیج اور محا کمہ کا بیا انداز قاری کورائے مسلک اور حق میں ابن الصلاح کے موقف میں کمزوری محسوس ہوتی ہے حسن و فتیج اور محا کمہ کا بیا انداز قاری کورائے مسلک اور حق کے قریب ترکرنے کا سبب بنتا ہے جو اللہ تعالی نے امت محمد ہیں کے اہل علم کو عنایت فرمایا ہے۔

تاہم مقدمہ ابن صلاح کی حیثیت اصول حدیث میں مسلم ہے۔

## نتائج البحث

- حافظ ابن الصلاح ایک نابغه روزگار اور اسلام کی مایین ناز شخصیت تھے۔
- اصول حدیث کے فن میں ابن الصلاح کانام حاذق اور ماہر فن آئمہ میں شار کیا جاتا ہے۔
  - مقدمه ابن الصلاح اصول حدیث کی منفر د اور ابتدائی کتب میں سے ہے۔
- حافظ ابن الصلاح كى مقدمه مين قائم كى گئى اصطلاحات الاضح، الاسناد، حسن، مرسل، اور علل پر متاخرين نے بحث كى ہے۔
- ابن حجرنے ابن الصلاح کے تسامحات کو آئمہ فن کے اقوال ودلائل سے ثابت کرنے کا اہتمام کیا ہے۔
  - حافظ ابن الصلاح نقاد محد ثین کے ہاں فن نقد میں مصدر کی حیثیت حاصل ہے۔
- حافظ ابن الصلاح کے قائم کر دہ اصول حدیث سے استعارہ کیے بغیر متاخرین علاء نقاد کی علمی کاوشوں کو مکمل نہیں سمجھا جاسکتا۔



پاکتانی خواتین کے گھریلومسائل، نفسیاتی انژات اور ان کا تدارک اسلامی تعلیمات کی روشنی میں

Domestic Issues of Pakistani Women, Psychological Effects
and its Solution in the Light of Islamic Teachings

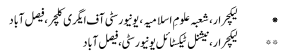
ڈاکٹر حافظ مسعود قاسم\*\* ڈاکٹر محمد طاہر ضیاء\*\*

#### **ABSTRACT**

Every society holds its own norms where various differences may occur be it cultural, ethnic or creed based. In Pakistan, the love of Islamic traditions is existed in adjacent to the impacts European and Hindu civilizations where their ancestors lived. The people's trend is varied due to this mixed cultural and religious and territorial traditions. People living in Pakistan belong to various tribal, ethnical and territorial backgrounds. They have their own traditions and archives on which they prefer to live with. The woman in Pakistan faces educational, domestic and tribal violence of various kinds. There are certain issues about daughters among which the most serious is that their parents wish to marry their well-educated daughters with well-educated persons.

As it is assumed that marriage is the only and ultimate end for every girl in Pakistan. The girl is either threated from the brother if she dares to refuse marriage or goes under physical thrashings from the parents, and majority of girls in Pakistan are likely to be forced to discontinue their hopes of attaining an education from abroad or within their country and be sent off in marriage proposals to older men. On the other hand, married working woman will probably have to find herself dealing with her husband's ego and obscure insecurities now and again. Men in Pakistan usually believe that they are and should be the only breadwinners of the entire family. That's why; a woman fall to be a psychological victim of her husband's misbehavior, that results into depression, tension, anger, sense of inferiority, complex, anxiety and suicide attempts. The present research paper aims to discuss various issues that woman face before and after marriage and that have impacts on woman in her whole life that ultimately leads her to psychological problems. Various issues with instances have been discussed.

**Keywords:** Women in Various Religions, Social Challenges and Risks, Psychological Effects.



#### تعارف

ہر معاشرہ اپنے اندر افراد کے متنوع رویوں کا حامل ہوتا ہے، جہاں مختلف ثقافت، زبان، نسل سے تعلق رکھنے کے ساتھ ساتھ عقائدو نظریات میں بھی اختلافات موجود ہوتے ہیں۔ پاکستان میں مغربی وہندی تہذیبوں کے اثرات کے علاوہ اسلام سے وابستگی اور محبت بھی پائی جاتی ہے۔ اس مخلوط کلچر، ثقافت اور مذہب کے زیر اثر پروان چڑھنے والے معاشرہ میں لوگوں کی عادات، مز اج اور رویوں میں بھی بہت فرق موجود ہے لیکن اس کے باوجود ایک قدرِ مشترک موجود ہے اور وہ ملک ودین سے وابستگی ہے، جس وجہ سے ان کی معاشرت میں یہ رنگ نمایاں ہے۔ معاشرتی طبقات کی بنیاد پر پاکستانی معاشرے میں خاندان کی اساس اور عورت کے مسائل کی تصویر کشی اور اس کے اس کی ذات اور معاشرے پر منظبق ہونے والے اثرات ضروری ہیں، جن کی نشاند ہی بھی ضروری ہے۔

دین اسلام میں جہاں خاندانی نظام اور حسن معاشرت کے بارے بڑی فضیلت بیان کی گئی ہے وہیں انفرادی حیثیت سے عورت کو بخشیت مال، بہن، بیوی اور بیٹی وغیرہ کے رشتوں میں پروکر ایک کلیدی اہمیت دی گئی ہے۔ جب عورت کا کر دار معاشرے میں انہی رشتوں کی مناسبت سے پہچانا جاتا ہے تو معاشرہ میں ان کا کر دار مزید اہمیت اختیار کر جاتا ہے۔ پیش نظر مقالہ میں پاکتانی عورت کے نفسیاتی مسائل، اسباب اور ان کا معاصر معاشرتی رویوں کے باوجو دایک موثر حل پیش کیا جائے گا۔

# اسلام کی نظر میں عورت کامقام ومعاشر تی کر دار

دین اسلام میں عورت اور مر دونوں کو ایک طرح کی حیثیت ومقام دیا گیاہے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ دونوں نسلِ انسانی کو پھیلانے میں کیسال کر دار اداکرتے ہیں، جیسا کہ قر آن کریم میں ارشادر بانی ہے:
﴿ يَاأَیُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّکُمُ الَّذِي خَلَقَکُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا

زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً ﴾ (۱)

ا بے لوگو! اپنے اس رب سے ڈروجس نے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا، اور اس سے اس کی زوجہ کو پیدا کیا، اور ان دونوں سے کثیر تعداد میں مر دول خواتین کو پھیلا دیا۔

دین اسلام نے تخلیق کے اعتبار سے مر دوخوا تین کوایک جیسامقام عطافر مایا ہے اور انسان کواس حوالے سے روشناس کرایا ہے کہ دونوں ہی اللّٰہ کی تخلیق ہیں۔ قر آن کریم میں کسی بھی مقام پر انسان کو پیدا کئی گنہگار ثابت نہیں کیا گیا جیسا کہ بعض مذاہب کے پیروکاروں کاعقیدہ ہے۔ دینی تعلیمات جن کی بنیاد قر آن و سنت ہے،ان میں مر دو خاتون کوایک جیسامقام دیا گیا ہے، جیسا کہ مندر جہ ذیل آیت سے ظاہر ہے:

<sup>(</sup>۱) سورة النساء: ا

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْهَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١)

جو شخص نیک عمل کرے مر وہویاعورت، لیکن باایمان ہو تو ہم اسے یقیناً نہایت بہتر زندگی عطا فرمائیں گے۔اوران کے نیک اعمال کا بہتر بدلہ بھی انہیں ضرور ضرور دیں گے۔

اس آیت کریمہ میں اس بات کی وضاحت ہے کہ دین اسلام میں عمل کی حیثیت کے حوالے سے مر دوخاتون کا کوئی امتیاز نہیں ہے۔اس کی مزید وضاحت درج ذیل آیت سے ہوتی ہے:

﴿ فَاسْتَجَابَ فَهُمْ رَبُّهُمْ أَيِّى لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْفَى بَعْضُهُ (٢٠)

پس ان کے ربنے ان کی دعا قبول فرمالی کہ تم میں سے کسی کام کرنے والے کے کام کو خواہ وہ مر دہویا عورت میں ہر گز ضائع نہیں کر تا۔

شریعت اسلامیہ میں عورت کومال، بہن بیٹی اور بیوی کا درجہ دیا گیاہے۔ مردوخاتون کو ایک دوسرے کے لیے لازم وملزوم قرار دیا گیاہے میال اور بیوی ایک دوسرے کے لیے راحت کاسامال پیدا کرتے ہیں اور خوشی کا باعث بنتے ہیں، اسی لیے قرآن کریم نے انہیں ایک دوسرے کالباس قرار دیاہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

> ﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ هَٰنَّ﴾ (") وه عورتين تمهار الباس بين اورتم ان كالباس مو-

ان آیات پر غور کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ عورت کو خاص مقام عطا کیا گیا ہے اور اس کے ساتھ بطور ماں بہن بیٹی اور بیوی سے حسن سلوک کی تلقین کی گئی ہے۔ رسول کریم ساتھ اُٹی نے والدین کے بارے میں عمومی طور پر اور والدہ کے لیے خصوصی طور پر ہدایات دی ہیں۔ اگر قر آن پر ہی اکتفاکر لیا جائے تو اہمیت بجاہے لیکن احادیث بیان کرنے سے اہمیت دوچند ہو جاتی ہے۔ مثلاً ایک شخص کا قصہ حدیث مبارک میں نقل ہواہے کہ وہ آیا اور آپ ساتھ عرض کیا:

« من أحق الناس بحسن صحابتي ؟ قال أمک قال ثم من ؟ قال أمك قال مُم من ؟ قال أمل قال قال مُم من ؟ قال أمل مُم من ؟ قال أمل قال مُم من ؟ قال أمل من هن هم من هم من

<sup>(</sup>۱) سورة النحل: ۹۷

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران:۱۹۵

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٨٧

<sup>(</sup>٣) مسلم بن حجاج، صحیح مسلم، كتاب البروالصلة، باب برالوالدين، وأكيهما أحق به، حديث نمبر: ٢٥٣٨، دارالسلام للنشر والتوزيع، رياض، ١٩٩٩ء

میرے حسن سلوک کاسب سے زیادہ حقد ار کون ہے ؟ فرمایا تمھاری ماں۔ بولا پھر کون؟ فرمایا تیری ماں۔ بولا پھر کون؟ فرمایا تیری ماں۔ بولا پھر کون؟ فرمایا تیر اباپ۔

والدہ کے بعد عورت کی دوسری قابل عزت حیثیت بیٹی کی ہے۔ بیٹی کے ساتھ رحمت وشفقت کا سلوک کا واضح اصول بیان کیا گیاہے۔ اور ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ﴾ (١)

اور جب زندہ در گور کی جانے والی لڑک سے بوچھاجائے گا کہ اسے کس گناہ پر قتل کیا گیا تھا۔ اسی طرح بیٹی کے حوالے سے مزید اہمیت درج ذیل حدیث میں بیان کی گئی ہے:

«من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا وهو هكذا وضم أصابعه» (٢)

جس شخص نے دو بیٹیوں کی بلوغت تک پرورش کی،وہ شخص قیامت کے روز اس طرح آئے

گاجس طرح بدووانگلیان، آپ سالیا خانیا نے اپنی دونوں انگلیاں ملائیں۔

مزید ہیں کہ احادیث مبار کہ میں عورت کے حوالے سے بے شار احادیث موجود ہیں جو عورت کا مقام، مرتبہ، عظمت، فضیلت و منقبت بیان کرتی ہیں۔ ذیل میں صرف ایک حدیث پیش کی جاتی ہے جس میں رسول کریم مالی آنے نیک عورت کواینے لیے پسندیدہ قرار دیاہے:

د نیامیں میرے نزدیک تین چیزیں محبوب ہیں: نیک عورت، خوشبو،اور میرے لیے میری آ تکھوں کی ٹھنڈک نماز میں رکھی گئی ہے۔

درج بالا آیات واحادیث اس بات کی صراحت کرتے ہیں کہ عورت کامقام و مرتبہ دینِ اسلام میں ایک واضح حیثیت رکھتا ہے۔

، عورت کی تعلیم ومعاشر تی کر دار کے حوالے سے بھی دین اسلام میں واضح تعلیمات موجو دہیں جن میں سے چندا مک حسب ذمل ہیں:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَشْرِكُنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَشْرِقْنَ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ

(٢) مسلم بن حجاج، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل الاحسان الى البنات، حديث نمبر: ٦٦٩٣

<sup>(</sup>۱) سورة التكوير: ٨

<sup>(</sup>٣) نسائي، احمد بن شعيب، سنن، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، حديث نمبر: ٣٩٩٩، دارالسلام للنشر والتوزيعي، رياض، ١٩٩٩ء

أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾<sup>(۱)</sup>

اے پیغیبر! جب مسلمان عور تیں آپ سے ان باتوں پر بیعت کرنے آئیں کہ وہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں گی، چوری نہ کریں گی، زناکاری نہ کریں گی، اپنی اولاد کو نہ مار ڈالیس گی اور کوئی ایسا بہتان نہ باندھیں گی جو خود اپنے ہاتھوں پیروں کے سامنے گھڑ لیس اور کسی نیک کام میں تیری بہتان نہ باندھیں گی تو آپ ان سے بیعت کر لیا کریں، اور ان کے لیے اللہ سے مغفرت طلب کریں بیٹک اللہ تعالیٰ بخشے اور معاف کرنے والا ہے۔

یہ آیت کریمہ نبی اکرم مُنَالِیُّمْ کے تربیتی اسلوب کی نشاندہی کرتی ہے۔ آپ مُنَالِیْمَ ہمشہ اس کوشش میں ہوتے کہ وقت ایساخالی نہ جائے جس میں آپ اپنے صحابہ یا صحابیات کی تربیت نہ کریں۔ جب خواتین آپ کی بیعت کی خاطر آتیں تو آپ ان سے عہد و پیمان لیتے، اور یہی عہد و پیمال اللہ نے قرآن کی زینت بنایا ہے۔ اسی طرح مدیث میں آتا ہے:

«أن النبى الله خرج ومعه بلال فوعظهن وأمرهن بالصدقة فجعلت المرأة تلقى القرط والخاتم وبلال يأخذ في طرف ثوبه» (٢)

نبی اکرم ٹاٹیٹی ککے اور ان کے ساتھ بلال ڈلاٹنٹی تھے، آپ نے انہیں نصیحت کی اور انہیں صدقہ کا تھم دیا توعور توں نے بالیاں اور انگوٹھیاں بھینکنی شروع کیں اور بلال ڈلاٹٹیڈ کیڑے کے پلومیں رکھتے جاتے۔

بسااو قات آپ اس قدر پابندی سے پندونصائح فرماتے کہ آپ کی صحابیات آپ کی تربیت کو ذہن نشیں کر لیت تھیں۔ آپ مائی تا قر آن کی تلاوت فرماتے، خواہ نماز میں یا خطبہ جمعہ میں، خوا تین کے لیے یہ موقع انتہائی اہمیت کا ہو تا تھا کہ وہ قر آن توجہ سے سنیں اور حفظ کرلیں، جس طرح مندرجہ ذیل حدیث مبار کہ ظاہر کرتی ہے:
«قالت بنت حادثة بن النعمان: ما حفظت ق إلا من فی دسول الله پخطب

ها کل جمعة»<sup>(۳)</sup>

حارثہ بنت نعمان کہتی ہیں، میں نے سورہ تن نبی کریم مَثَاثِیّا سے سنی آپ ہرجمعہ خطبہ میں اسے پڑھاکرتے تھے۔

پاکستانی معاشرے میں گھریلوخاتون کے نفسیاتی مسائل

پاکستان ایک ایساملک ہے جس میں صوبائی، نسلی، قبائلی اور بر ادری ازم کی بنیاد پر معاشر تی مسائل کی ترجیحات ہیں، بعض د فعہ علا قائی، قبائل پر ستی یابر ادری کی بناء پر مسائل حل ہو جاتے ہیں لیکن اکثر مرتبہ یہ مسائل،مسائل ہی

(٢) بخارى، محد بن اساعيل، الجامع الصحيح، كتاب العلم، بابعظة الإمام للنساء، حديث نمبر: ٩٨، دارالسلام للنسثر والتوزيع، رياض، ١٩٩٩ء

<sup>(</sup>۱) سورة المتحنة: ۱۲

<sup>(</sup>٣) ابوداؤد،امام، سنن، كتاب الصلاة، باب الرجل يخطب على قوس، حديث نمبر:٩٦١ و ١٠ دارالسلام للنشر والتوزيعي، رياض، ١٩٩٩ء

رہتے ہیں اور ان میں اس حد تک اضافہ ہوا چلا جاتا ہے کہ خاتون ایک نفسیاتی مریضہ بن جاتی ہے۔ ذیل میں ان مسائل کی مخضر فہرست پیش کی جاتی ہے:

- پیند کی شادی
- جہیز کے مسائل
- مشتر كه خاندانی نظام
  - خاندانی انتشار
- بے اولادی کے طعنے
  - تشد د کار جحان
- خاوند کابیوی سے دور رہنا، وغیرہ

پاکتانی معاشرہ میں مختف برادریوں اور قبائل کے لوگ آباد ہیں۔ آبادی میں بے ہنگم اضافے اور دینی تعلیمات سے روگر دانی کے بتیجہ میں جہال معاشر تی برائیوں میں اضافہ ہورہاہے وہیں گھروں میں مسائل پیداہورہے ہیں۔ خاندان انتشار کا شکار ہورہے ہیں۔ پیند کی شادی کرنے والے جوڑوں میں ایک سال کے عرصے میں ہی طلاق کے بڑھتے ہوئے واقعات، شوہر کا ہیوی کو قتل کرنا، لڑکی کا آشاسے مل کر بھاگ جانا، ہیوی کا روٹھ کر میکے چلے جانا اور خاوند کی طرف سے ہیوی کونان و نفقہ کی ادائیگی نہ کرنا شامل ہے۔ پرنٹ اور الیکٹر انگ میڈیا میں آئے روز الیی خبریں خورین، بطور مثال چند خبریں ملاحظہ ہوں:

"فیصل آباد میں آشانے محبوبہ پر تیزاب چھینک دیا"<sup>(۱)</sup> "ملتان میں ش کوطلاق دینے کے بعد بھائی نے طیش میں آکر گولی ماردی"<sup>(۲)</sup> "گوجرانوالہ میں نان ونفقہ نہ ملنے پر بیوی روٹھ کر میکے چلی گئی۔"<sup>(۳)</sup>

یہ سارے مسائل حل ہوسکتے ہیں اگر اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ان کا حل تلاش کیا جائے اس ان تعلیمات کی روشنی میں ان الجھے ہوئے مسائل کا حل تلاش کرکے معاملاتِ زندگی کو چلانا چاہئے اور اہلِ علم وعمل سے مسلسل راہنمائی ضرور لیتے رہنا چاہیے۔ ذیل میں ان چند مسائل اور ان کے حل کی طرف نشاند ہی کی جاتی ہے:

<sup>(</sup>۱) روزنامه نوائے وقت، ۱۰ جولا کی ۲۰۱۷

<sup>(</sup>۲) روزنامه ایکسپریس، ۱۲جون ۲۰۱۷

<sup>(</sup>۳) روزنامه دنیا، نیوز ۱۸ امنی ۱۰۱۷

# يبندى شادى كى بناير تاخير

پاکستانی معاشر ہے گی اکثریت دین سے نابلد اور مذہبی ودینی مسائل سے آگاہی نہیں رکھتے۔اس معاشر ہے کا ایک بڑا مسکلہ بے وقت شادی ہے۔اس بے وقت شادی میں خواتین کی دو اقسام ہیں اور یہ دونوں انہاء درجہ کی ہیں۔ایک بیر کہ کو گئی شادی اتنی چھوٹی عمر میں کر دی جائے جس میں اسے شادی واز دواجی مسائل سے بالکل آگاہی نہیں ہوتی، جس کالاز می نتیجہ خاوند و بیوی کے در میان عدم وموافقت کا سبب بنتے ہوئے جھڑے کی صورت میں نکاتا ہے۔ جبکہ دوسر امسکلہ اس وقت شادی کرنا ہے جو خاندانی رسم کو مد نظر رکھتے ہوئے تاخیر سے شادی کرنا ہے، یاایک مثالی تصوراتی خاوند کی تلاش میں لڑکی کی عمر کا فیمتی حصہ ضائع کرنا ہے۔ بسا او قات لڑکے کے گھر والے لڑکی کے حوالے سے اعلیٰ معیار قائم کر لیتے ہیں اور اسی طرح لڑکی والے بھی اسی تصور کا شکار نظر آتے ہیں۔اگر ہم دین اسلام کی تعلیمات کو مد نظر رکھیں تو ہمیں بڑی مفیدرا ہنمائی ملتی ہے:

« إِذَا خَطَبَ إِلَيْكُمْ مَنْ تَرْضَوْنَ دِينَهُ وَخُلُقَهُ فَزَوِّجُوهُ، إِلَّا تَفْعَلُوا تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ، وَفَسَادٌ عَرِيضٌ » (١)

جب شہمیں کوئی ایسا شخص پیغام نکاح بھیج جس کے اخلاق ودین سے تم راضی ہو تو شادی کر دواگر نہیں کروگے توزمین میں بڑافساد بڑھے گا۔

## اسی طرح حدیث میں آتاہے:

« تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعِ: لِمَالِهَا وَلِحَسَبِهَا وَجَمَالِهَا وَلِدِينِهَا، فَاظْفُرْ بِذَاتِ الدِّين، تَربَتْ يَدَاكَ » (٢)

عورت کا زکاح چار بنیادوں پر ہو تا ہے: اسکے مال، حسب ونسب، حسن جمال اور اس کا دین، اے مخاطب تو دین کوتر جیج دے۔

شادی میں تاخیر کے اسباب میں سے ایک سبب یہ بھی ہے:

"بعض او قات قوتِ فیصلہ اور بروقت فیصلہ کرنے کی قوت کی کمی کے سبب والدین این بچیوں کے سلط میں بروقت فیصلہ نہیں کر پاتے، بالآخر پریشان ہوتے ہیں اور والدین شادی میں تاخیر کا سبب بنتے ہیں۔ "(")

<sup>(</sup>۱) ترمذی،ابوعیسی محمد بن عیسی، جامع ترمذی، ابواب النکاح، باب ما جاء اذا جاء کم من ترضون دینه، حدیث نمبر ۸۴ ۱۰ دارالسلام للنشر والتوزیع،ریاض،۱۹۹۹ء

<sup>(</sup>۲) نسائی، سنن نسائی، کتاب النکاح، باب کراهیة تزوج کالزناقی، حدیث نمبر: ۳۲۳۲

<sup>(</sup>۳) معاویه، محمر ہارون، از دواتی زندگی کے راہنمااصول، دارالا شاعت، کراچی، ۵۰۰۰ء ص: ۸۸

احادیث سے معلوم ہو تاہے کہ اس سے زوجین پر نفسیاتی اثر پڑتا ہے اور خوشگوار از دواجی زندگی میں رکاوٹ بنتا ہے۔لہذا جیسے ہی مناسب رشتہ ملے تو فورااسے عملی شکل دے دینی چاہیئے۔

درج بالااحادیث سے معلوم ہو تاہے کہ ہمیں رشتوں کے عمل میں صرف دین کوتر جیج دیناچاہئے۔ آپ ٹاٹیٹی نے دین کواختیار کرنے اور دین کوتر جیج دینے کا حکم دیا گیاہے۔ بہ سر

جہیز کے مسائل

ہمارے معاشرے کا ایک بڑا مسئلہ جہیز کا ہے۔والدین کی بیہ خواہش ہوتی ہے کہ ہماری بیٹی زیادہ سے زیادہ سامان لے کر خاوند کے گھر جائے تا کہ ساری زندگی اسے سسر ال کے طعنے نہ سننے پڑیں۔لیکن اس میں ایک قباحت ہے اکثر طور پر والدین کے پاس اتنی استطاعت ہی نہیں ہوتی کہ وہ اتنا بھاری بھر کم سازوسامان بیٹی کو دینا بر داشت کر سکیں۔ لڑکی والوں کو بارات کے اخراجات، مہمانوں کی بہتر خاطر تواضع کرنا اور لڑکی کے لیے اچھا بناؤ سنگھار کرنا ہے بھی شامل ہے۔

ان سب كاحل نبى كريم مَنْ اللهُ عَلَيمات مِين موجود ہے كه حضرت فاطمہ وَلَيْهُمَّا كَي شادى كس طرح سے كى ؟

« لَمَّا تَزَوَّجَ عَلِيٌّ فَاطِمَةَ قَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أَعْطِهَا شَيْئًا»، قَالَ: مَا عِنْدِي شَيْءٌ، قَالَ: «أَيْنَ دِرْعُكَ الْخُطَمِيَّةُ؟» (1)

مَا عِنْدِي شَيْءٌ، قَالَ: «أَيْنَ دِرْعُكَ الْخُطَمِيَّةُ؟» (2)

جب حضرت علی نے فاطمۃ وُلِلْفَهُمَّا سے رشتہ کیا تورسول اللّٰد مَالَیْکِمَ نے علی دُلِالْفَدُ سے کہا تمھارے پاس حق مہرکے لیے کچھ ہے؟ حضرت علی وُلِلْفَهُمَّا نے کہامیرے پاس کچھ نہیں، آپ مَالِیْکِمَ نے فرمایا کہ تیری لوہے کی زرہ کہاں ہے؟

اس طرح آپ نے لوہے کی زرہ کے بدلے اپنی بیٹی فاطمہ کا نکاح کر دیا۔

آپ تا این اور داهاد کے کاروبار، زرعی زمین، جائیداد کانہیں یو چھا، جبکہ پاسار کچھ ہمارے معاشرے کابد قسمتی سے حصہ بن چکاہے۔

## مشتر كه خاندانی نظام

پاکستان کے پانچ صوبے ہیں، ہر صوبے میں برادری، قبائل اور نسل پرستی کاغالب رنگ پایا جاتا ہے۔ پھر ہر برادری اور قبیلے کی اپنی ترجیحات اور رسوم ورواج ہیں جنہیں وہ ہر حال میں قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ ان مسائل میں ایک مسئلہ مشتر کہ خاندانی نظام ہے۔ یہ نظام کسی حد تک تو ایک خاص دورا نیے تک کامیاب بھی کہا جاسکتا ہے۔ لیکن اکثر اس کا نتیجہ خاندانی خلفشار، انتشار کی صورت میں نظر آتا ہے۔ خاتون نفسیاتی الجھنوں کا شکار ہو جاتی ہے، ذہنی واعصابی تناؤکا شکار ہو کر مستقل ذہنی مریضہ بن جاتی ہے۔ اس حوالے سے مبشر حسین رقمطر از ہیں:

(۱) امام ابو داؤد، سنن ابو داؤد، كتاب النكاح، باب باب في الرجل يدخل بامراته قبل ان ينقد باشيئا، حديث نمبر: ۲۳۰۰/۲،۲۱۲۵

"مشتر که رہائش میں عورت بہت سے اسلامی نقاضوں کو پوراکرنے سے قاصر رہتی ہے جبکہ اسے نفسیاتی طور پر بھی بہت سی الجھنیں پیش آتی ہیں مثلاعوت پر مر دکاحق زوجیت ہے اور وہ دن یا رات جب بھی چاہے عورت سے یہ حق وصول کر سکتا ہے لیکن اکٹھے رہنے سے یہ ناممکن ہے۔ عورت پر دیور، جیڑھ، نندوئی اور سسر ال کی دیگر خواتین کے محرم افراد سے پر دہ کرنا فرض ہے جو مشتر کہ رہائش میں ممکن نہیں۔ عورت مر دکامز آج سمجھنے اور اس کی موافقت وموانست کی پابندہے کیونکہ یہ اس کی ازدواجی زندگی کے لیے ضروری ہے لیکن مشتر کہ رہائش میں عورت کو دیگر سسر الی افراد کی مز آج سمجھ کر ان سے بھی نباہ کرنا پڑتا ہے، اس طرح مر دکی موافقت وموانست کرنامشکل ہے۔ "()

قر آن وحدیث کی نصوص سے معلوم ہو تاہے کہ زوجہ کے لیے بہتر سکونت،عدم ضرر اور بہتر اخراجات کے بندوبست پر ہونی چاہیئے۔ار شاد باری تعالی ہے:

﴿اَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُصَيِقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾ (1) تم اپن طاقت كے مطابق جہاں تم رہتے ہو وہاں ان عور توں كور كواور انہيں تنگ كرنے كے ليے تكيف نہ پہنجاؤ۔

یہ آیت کریمہ اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ گھریلوخوا تین کوپیار محبت سے گھر میں رکھناچاہیے اور کسی بھی قشم کی اذیت سے انہیں بچانا چاہیے۔اگر مشتر کہ خاندانی نظام میں یہ منفی چیزیں ہوں گی تو بقینا خاندانی خلفشار وانتشار ہو گااور عورت نفسیاتی دباؤکا شکار ہو جائے گی اور کاموں کا بوجھ، طبیعت کاچڑچڑا پن اور رشتوں کی ناقدری بڑھ جاتی ہے۔

#### تشددكارجحان

شريعت اسلاميے نے شادى كابنيادى مقصد سكون اور باہمى محبت ومودت قرار ديا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے: ﴿ وَمِنْ آَنَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ (٣)

اور اس کی نشانیوں میں سے ہے کہ تمہاری ہی جنس سے بیویاں پیدا کیں تاکہ تم ان سے آرام پاؤ اس نے تمہارے در میان محبت اور جدر دی قائم کر دی۔

\_

<sup>(</sup>۲) سورة الطلاق: ۲

زوجین کی خواہش ہوتی ہے کہ باہمی محبت قائم رہے۔ یہ محبت مسکراہٹوں، اچھے بول، کھانا کھانے کھلوانے، اچھے کپڑے پہن کر، نرم گفتگو، کبھی سن کر، کبھی سوچ کر، کبھی ارادہ کرکے اور کبھی بے ساختہ بھی ہوسکتی ہے۔اس محبت کی مزید وضاحت مندر جہ ذیل آیات واحادیث کے ذریعے ہوسکتی ہے:

﴿وعاشروهن بالمعروف﴾

اوران(خواتین) کے ساتھ بھلے طریقے سے زند گی گزارو۔

ا چھی زندگی گزار ناسنت نبوی عَلَیْمُ ہے۔ بیوی کے ساتھ محبت وپیار سے پیش آنا، اس سے بے اعتنائی نہ برتنا، اسے تشدد کانشانہ نہ بناناایک اچھے خاوندگی صفت چاہیئے۔ اسی لیے آپ تَلَیْمُ اِنْ فرمایا:

« خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لِأَهْلِهِ وَأَنَا خَيْرُكُمْ لِأَهْلِي » (٢)

تم میں سے بہترین وہ شخص ہے جواپنے گھر والوں کے لیے بہتر ہے،اور میں اپنے گھر والوں کے لیے بہتر ہے۔

ہارون معاویہ لکھتے ہیں:

"بیوی کے ساتھ ہنسی، دل لگی، خوشباثی کا جو مظاہرہ رسول اللہ فرمایا کرتے تھے وہ مثالی ہے۔ امت کے لیے نمونہ ہے جس پر عمل کرنے سے دین ودنیا میں کامیابی کی ضانت ملتی ہے اور سکون یقینی ہو جاتا ہے۔ "(")

خاوند کا ہیوی کے لیے اچھا ہر تاؤکرنا، حسن سلوک کرنا اور اس سے محبت و موافقت پیداکرناشادی کے بند ھن کا بنیادی تقاضا ہے۔ قرآن کریم میں نیک عورت کی صفات ایک فرمانبر دار اور "حافظات للغیب "کے طور پر بیان کی گئی ہیں۔ ہیوی کے لیے ضروری ہے کہ وہ خاوند کی اطاعت گزار ہو اور ہر جائز معاملے میں خاوند سے موافقت کرے۔ اگر خاوند کا طور طریق تو ملنسار ہواور درج بالاحدیث کے مطابق اس کا کردار ہولیکن ہیوی جھڑ الواور فسادی ہو، تو قرآن کریم میں مردکو کچھ پیش شرائط کے ساتھ نشوز کا حکم دیا گیا ہے:

﴿وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا﴾ (٣)

(۱) سورة النساء: ۱۹

<sup>(</sup>۲) ترمذی، حامع ترمذی، کتاب المناقب، باب فضل از واج النبی تأثیل مدیث نمبر: ۳۸۹۵

<sup>(</sup>۳) محمد ہارون معاویہ ، از دواجی زندگی کے راہنمااصول ، ص:۲۲۳

<sup>(</sup>۴) سورة النساء: ۲۳

اور جن عور توں کی نافرمانی اور بد دماغی کا تمهمیں خوف ہوا نہیں نصیحت کرواور انہیں الگ بستروں پر چھوڑ دواور انہیں مار کی سزادو پھر اگر وہ تابعد اری کریں توان پر کوئی راستہ تلاش نہ کرو، بے شک اللّٰہ تعالیٰ بڑی بلندی اور بڑائی والا ہے۔

اس آیت پر تبصره کرتے ہوئے مولانامو دودی چیالیہ فرماتے ہیں:

" یہ مطلب نہیں کہ تینوں کام بیک وقت کر ڈالے جائیں، بلکہ مطلب یہ ہے کہ نشوز کی حالت میں ان تینوں تدبیر ول کی اجازت ہے۔ اب رہاان پر عمل درآ مد تو بہر حال اس میں قصور اور سزاکے در میان تناسب ہونا چاہئے اور جہاں ہلکی تدبیر سے اصلاح ہوسکتی ہو، وہاں سخت تدبیر سے کام نہیں لینا چاہئے۔ "(۱)

پاکستانی معاشرے میں خواتین پر تشد د کی مختلف صور تیں ہیں جن میں مارنا پٹینا، جلادینا اور تیزاب گر دی وغیرہ ہے۔خاتون فطرتا با حیاہے اس لیے وہ اسے ذکر کرنے سے گھبر اتی ہے۔قیصر اس پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"While still fragmentary, data reveals strengthening associations between domestic violence and mental health. Depression, stress related syndromes, anxiety, drug dependency and suicide are consequences are observed in the short term context of violence in women lives."

کئی اعدادوشار ظاہر کرتے ہیں کہ ذہنی صحت اور گھریلو تشد دہیں گہر اتعلق ہے۔اس بناپر اعصابی تناؤ، تھچاؤ، ذہنی دباؤ، منشیات پر انحصار اور خو دکشی عور توں کی زندگیوں میں مختصر طور پر آنے والے اثرات کے طور پر نوٹ کیے گئے ہیں۔ اسی طرح یارلیمنٹ میں سال ۱۵۰۲ء کی ریورٹ پیش کی گئی:

According to the statistics of violence against women contained in a report to parliament by the ministry If law, justice and human rights, there were 860, honour, killing(mostly women) 481 incidents of domestic violence, 90 cases of acid burning, 344 cases of

(۱) مودودی، ابوالاعلی، تفهیم القر آن، اداره ترجمان القر آن، لا هور، ۲۰۰۰ء، ص: ۳۵۰

<sup>(2)</sup> Dr. Fawad Kaiser, unfinished domestic violence in Pakistan, Daily Times, March 9, 2015

rape/harassment. That is just the official toll. Less than half of abuse is reported. (1)

وزارت قانون وانصاف اور انسانی حقوق کی طرف سے عور توں پر تشد د کے بارے میں پیش کی گئ رپورٹ کے اعدادوشار کے مطابق ۸۲۰ عزت کے نام پر قتل (جن میں اکثر خواتین ہیں)، ۸۲۱ گھریلو تشد د کے واقعات، ۹۰ واقعات تیزاب سے جھلنے والے، ۳۴۴۲ ریپ یا اجماعی زیادتی کے واقعات ہیں۔ یہ حقائق سرکاری طور پر بیان کیے گئے ہیں۔

یہ تمام واقعات تشدد کی طرف اشارہ کرتے ہیں جن کاہر طرح سے شریعت اسلامیہ قطعی طور پر مذمت کر تاہے۔

### خاوند کابیوی سے دور رہنا

پاکتانی گریلوخوا تین کا ایک بڑا مسکلہ خاوند کا بیوی سے دور رہنا ہے۔اس میں بسا او قات خاوند بیرون ملک مقیم ہو تا ہے اور خاتون تنہائی کا شکار ہو جاتی ہے جس سے وہ تنہائی میں نفسیاتی مریضہ بن جاتی ہے۔ جبکہ دوسر اسبب مردوں کا اپنی بیویوں سے دور رہنا شامل ہے۔ مثلا ایک مرد ایک ایسی جگہ کام کرتا ہے جہاں کئی گئی ماہ وہ اپنی بیوی سے ملاقات ہی نہیں کر سکتا۔ اس حوالے سے سب سے بہترین مثال حضرت عمر فاروق رٹھائے نئے قائم کی جب انہوں نے ایک عورت کو اپنے خاوند کے بارے گئاناتے ہوئے سنا:

"أن عمر دخل على حفصة أم المؤمنين في فقال: يا بنيتي كم تحتاج المرأة إلى زوجها؟ فقلت: في خمسة أم ستة أشهر، فكان لا يغزي جيشا له أكثر من أربعة أشهر فكتب إلى عماله بالغزو أن لا يجمر أحد أكثر من أربعة أشهر "(۲)

ایک دن آپ ڈٹائٹنڈ اپنی بیٹی حضرت حفصہ ڈٹائٹٹٹا کے پاس آئے اور فرمایا، بیٹی!شوہر کے بغیر عورت کتے دنوں تک صبر کرسکتی ہے؟ انہوں نے کہا پانچ، چھاہ۔ تب حضرت عمرفاروق ڈٹائٹنڈ نے عمال کو لکھ جیجا غزوات میں کسی شخص کو چار ماہ سے زائد مسلسل نہ رکھا جائے (بلکہ گھر جیجا جائے) کچھ مدت کے لیے۔

#### بے اولادی

اولاد ہونااللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعت ہے۔ یہ الیی نعمت ہے جسے حاصل کرنے کے لیے انبیائے کرام نے دعائیں کیں کہ اللہ انہیں صالح اولاد نصیب فرمائے۔ معاشر تی زندگی میں خاندان بالعوم جبکہ عورت بالخصوص اولاد

<sup>(1)</sup> Dr. Fawad Kaiser, unfinished domestic violence in Pakistan, Daily Times, March 9, 2015

<sup>(</sup>٢) سيوطي، جلال الدين، تاريخ الخلفاء، مطبع فخر المطابع، لكصنو، ٣٢١هـ، ص:٩٨

کی شدید خواہش رکھتی ہے اور اسی اولاد کے ساتھ وہ اپنے آپ کو اپنے خاندان اور معاشرہ میں مستحکم سمجھتی ہے۔ اگر اولاد نہ ہو تو اپنے آپ کو غیر محفوظ تصور کرتی ہے۔ معاشرہ میں اگر اس کے ہاں اولاد نہ ہو توہ صرف خاندان بلکہ معاشرہ کی طرف سے بھی طعنے بر داشت کرتی ہے اور اسے ناکر دہ گناہ کی سز ابھکتنا پڑتی ہے جس سے وہ نفسیاتی طور پر بیثان ہوتی ہے اور خلفشار کا شکار ہو جاتی ہے۔ اس نفسیاتی دباؤ کے تحت وہ غیر شرعی کام سے بھی گریز نہیں کرتی ، اور مختلف عاملین والوں کے پاس جاکر اپنے ایمان کو خطرے میں ڈالتی ہے۔ اس سلسلہ میں روزانہ اخبارات و رسائل بھرے ملتے ہیں۔

اس نفسیاتی دباؤ کو زائل کرنے کے لیے اپنے عقیدے کی اصلاح پر توجہ دینا ہوگی۔سب سے پہلے انبیائے کرام کی التجاؤل پر توجہ دینا چاہئے کہ پریشانی کے عالم میں بھی انھوں نے صرف اللہ کو پکارا جیسے حضرت ابراہیم عَالِیَا اللہ اللہ سے دعاکی:

﴿رُبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِينَ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ﴾(١)

اے میرے رب مجھے نیک بخت اولاد عطافرہا، پس ہم نے اسے ایک حکیم بیٹاعطافر مایا۔

اسی طرح حضرت ز کریاعَالیِّلاً کی دعاکایوں تذکرہ کیا:

﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ (٢)

اسی جگہ زکر یا عَلَیْلا نے اپنے رب سے دعا کی ، کہا کہ اے میرے پرورد گار! مجھے اپنے پاس سے یا کیزہ اولا دعطا فرما، بے شک تو دعا کا سننے والا ہے۔

یہ دونوں دعائیں اس نفسیاتی پریشانی کا حل ہیں جو ایک خاتون بے اولادی کی صورت میں سامناکرتی ہے۔ جب انبیائے کرام نے افضل ترین انسان ہوتے ہوئے بھی مایوسی اختیار نہیں کی،اور صرف اللہ سے مانگا تو ایس خاتون جو بے اولادی کا شکار ہے اسے بھی اسی طرح ہی اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرناچا ہیے۔ اسی طرح عمومی طور پر ہر مسلمان کو اپنی اس نفسیاتی پریشانی کا حل اس دعامیں ڈھونڈناچا ہیے:

﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِللهُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ (٣)

<sup>(</sup>۱) سورة الصافات: ۹۹-۰۰۱

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران:۳۸

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: ٣/

اور یہ دعاکرتے ہیں کہ اے ہمارے پرورد گار! تو ہمیں ہماری ہیوییوں اور اولاد سے آئھوں کی ٹھنڈک عطافر مااور ہمیں پر ہیز گاروں کا پیشوا بنا۔

اسی لیےرسول کریم مَلَالیّا نے فرمایا:

«الدنیا کلها متاع، وخیر متاع الدنیا المرأة الصالحة» (۱) دنیاساری کی ساری متاع بے اور بہتر متاع دنیانیک عورت ہے۔

## مجموعی نفسیاتی اثرات اور شرعی حل

پاکستانی معاشرہ میں جب گھریلوخاتون ان مسائل کا شکار ہوتی ہے تو اسے مندرجہ ذیل نتائج اس کی شخصیت میں ظاہر ہوناشر وع ہوجاتے ہیں:

- ڈیپرشن (Depression)
- احساس کمتری (Sense of Inferiority)
  - فصه (Anger)
- خوف اور گھبر اہٹ (Fear and Anxiety)
  - خود کشی کی رجحان(Suicide Attempt)

جب معاشرہ میں ایک عورت مختلف مسائل سے گزرتی ہے تواس پر مندر جہ بالا اثرات لاحق ہوتے ہیں۔ یہ تمام فتسم کے نفسیاتی اثرات ایک ایسامرض ہے جو انسان کی زندگی پر براہ راست اثر انداز ہوتا ہے۔ یہ اثرات تباہ کن ہیں کہ ڈیپر یشن، احساس کمتری، غصے، خوف کا شکار مریض بڑے بڑے کام تو کجا، روز مرہ کے معمولی کاموں کو بھی بمشکل انجام دے پاتا ہے۔ ان تباہ کن اثرات کے باوجود ڈیپر یشن کامرض پوری دنیا میں ایک فیشن کی طرح پھیلتا جارہا ہے جس کانہ تو کوئی مداوا ہے اور نہ بی ازالہ ہوتا ہے اور بعض او قات توڈیپر یشن کے شکار لوگ بیاری کی انتہا تک پہنچ جاتے ہیں، ایسی انتہا جہال سے علاج کی امید معدوم ہوجاتی ہے، لہذا سے ضروری ہے کہ ڈیپر یشن کے بارے میں صحیح معلومات حاصل کی جائیں اور ان معلومات کی مد دسے خود کو اور دوسروں کو اس مرض سے خمٹنے کی ترکیب فراہم کی جائے۔

انسان کا دماغ ایک کنٹر ول روم کی مانند ہے جو انسان کے جسمانی اور جذباتی معاملات کو قابو میں رکھنے کا ذمہ دار ہے۔ ڈیپریشن کے ذریعے ایک ایسی دماغی حالت پیدا ہو جاتی ہے جو دماغ کو اپنا کام صحیح طریقے سے انجام دینے سے روک دیتی ہے۔ یہ ایک ایسی کیفیت ہے جسے نظر انداز کرنا انتہائی خطرناک ہے لیکن ہم میں سے اکثر افراد اسے نظر انداز کر دیتے ہیں اور اس پر توجہ دے کر اس کے علاج کی طرف ماکل ہونے سے کتر اتے ہیں۔ وجہ بیہ ہے کہ لفظ دئے ہیں گاراستہ فراہم کرتی ہے۔ ۔ لائٹ چیریشن "کے ساتھ بہت سی غلط فہمیاں جڑگئ ہیں اور یہ غلط فہمی ہی دراصل ایک غلط عمل کا راستہ فراہم کرتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) نسائی، سنن نسائی، کتاب النکاح، باب المر أة الصالحة، حدیث نمبر: ۳۳۳۴

اس کی مثال کچھ یوں بھی کہ عام طور پر ڈیپریشن کو ایک بیاری سمجھا ہی نہیں جاتا بلکہ یہ ایک خاص طرح کی کیفیت سمجھی جاتی ہے جو کسی انسان پر ایک خاص عرصے تک طاری رہتی ہے جسے ہم کبھی مایوسی کہیں افسر دگی اور کہیں ملول ہونے کا نام دے دیتے ہیں اور کسی کو ڈیپریشن کی جانب توجہ دینے کی فکر تک نہیں ہوتی۔

اس کی ممکنہ وجوہات میں تعلقات کے مسائل، تنہائی واکیلا پن، بیر وزگاری، دماغی تغیرات، اضطراب اور بالخصوص اسی مرض میں مبتلا کسی شخص کو دیکھ کر بھی اس مرض میں مبتلا ہو تا بھی ہے۔اسلام ایبادین ہے جو ہمیں ایسی تعلیمات فراہم کر تاہے جن پر عمل پیراہوتے ہوئے مختلف بیاریوں اور تکالیف سے بچاجا سکتا ہے۔ جس کا اظہار غیر مسلم بھی ان الفاظ میں کرتے ہیں:

"We must recognize that in Islam, our physical bodies have a right over us to take care of our health. Optimize our nutrition, get enough quality sleep and exercise regularly."

ہمیں اس بات کو ضرور تسلیم کرناچاہیے کہ اسلام میں ہمارے جسم کا یہ حق قرار دیا گیاہے کہ ہم اپنی صحت کا خیال رکھیں ، اپنی خوراک کا دھیان رکھیں ، مناسب نیند حاصل کریں اور روزانہ ورزش کریں۔ (۱)

جبکہ احادیث مبار کہ میں واضح طور پر کھانے، پینے، سونے، جاگنے، اور راحت و سکون کے حوالے سے تفصیل سے آداب سکھائے گئے ہیں اور انسانی جسم پر حق واجب قرار دیا گیاہے کہ وہ اسے راحت و سکون فراہم کرے، جبیسا کہ ارشاد نبوی مَالِیْمَ ہے:

«وإن لنفسک علیک حقا، فصم وأفطر، وصل ونم--»(۲)
اور بے تک آپ کے نفس کا آپ پر حق ہے، پس آپ روزے ہے رکھیں اور افطار بھی کریں اور
نماز پڑھیں اور سوئیں بھی۔

جہاں پر انسانی جسم پر نیند اور عبادت کا حق ہے وہیں اس جسم کی نشوو نما کے لیے خوراک کا ہندوبست کرنا بھی ضروری ہے اور اس کے لیے حلال کمائی کی کوشش کرنااور کماناو کھانا بھی شرعی لحاظ سے فرض ہے جسطرح کہ احکام الہی ہے:
﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَاتِ مَا رَزَقْنَا كُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ

تَعْبُدُونَ ﴾ (٣)

<sup>(1)</sup> Elia, Abu Amina (2015) <a href="http://abuaminaelias.com/curing-depressions-and-anxiety-with-islam/">http://abuaminaelias.com/curing-depressions-and-anxiety-with-islam/</a>, retrieved on 14th March 2016

<sup>(</sup>۲) بخاری، صحیح بخاری، باب صنع الطعام والتکلف للضیف، حدیث نمبر: ۱۰۲۹، ص: ۱۰۲۹

<sup>(</sup>m) سورة البقرة: ٢١/

اے ایمان والو!ان پاکیزہ چیز وں سے کھاؤجو ہم نے شخصیں دی ہیں اور اللہ کاشکر اداکر واگر تم اس کی ہی عبادت کرنے والے ہو۔

جسمانی نشوونما کے لیے شریعت نے حلال مال کمانے اور خرچ کرنے کا حکم دیاہے اس کے ساتھ ساتھ اپنے مسلمان بھائیوں کے لیے اچھے اور نیک جذبات رکھنا ، خیر خواہی کرناا چھے کلمات کہنا اچھے گمان رکھنا اپنے ذہن کو نفسیاتی بیاریوں سے کافی حد تک چھٹکارہ دلا تاہے اور نفس کو ان فتیج چیزوں سے آزاد کرنے میں اہم کر دار ادار کرتا ہے۔ قر آن کریم نے مومنوں کی تربیت بڑے احسن انداز میں کی ہے اور فرمایا ہے کہ:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثَّمَٰ وَلَا عَنْ الظَّنِ الْمُّ وَلَا يَعْتَل الْمُ الْحَدُمُ أَن يَأْكُلَ الْحَم أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرهُتُمُوهُ وَ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَإِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١)

اے ایمان والو! بہت بد گمانیوں سے بچو یقین مانو کہ بعض بد گمانیاں گناہ ہیں۔ اور بھید نہ ٹٹولا کرو اور نہ تم میں سے کوئی کسی کی غیبت کرے۔ کیا تم میں سے کوئی بھی اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانا پہند کرتا ہے؟ تم کو اس سے گھن آئے گی، اور اللہ سے ڈرتے رہو، بیٹک اللہ توبہ قبول کرنے والا مہربان ہے۔

اس آیت کا مضمون ان تمام وسواس اور شیطانی حملوں کی بنیا دہے جن کا شکار ایک خاتون ہوتی ہے اور بر گمانیاں، چغلیاں غیبت و جاسوسی کرکے اپنے آپ کو نفسیاتی مریضہ بنالیتی ہے۔اور نفسیاتی مریضہ بھی الیی آخری درجہ کی بنتی ہے کہ اس سے اس کی نوبت خاندان ٹوٹنے تک پہنچ جاتی ہے۔

قر آن کریم و احادیث نبویه میں ان تمام احکامات اور پندونصائے کا تذکرہ موجود ہے جن پر عمل پیرا ہو کر معاشرتی خاتون گھریلومسائل سے نکل سکتی ہے اور عملی طور پر منفی نفسیاتی اثرات سے نج سکتی ہے۔اس کاسب سے بہترین حل قرآن کریم میں سورة رعد میں بنایا گیاہے:

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَ تَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ قَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (٢) جولوگ ايمان لائے ان كے دل اللہ كے ذكر سے اطمینان حاصل كرتے ہیں۔ یادر كھو اللہ كے ذكر سے ہى دلوں كو تىلى حاصل ہوتى ہے۔

قر آن کریم میں انبیاء کے واقعات وقصص میں بہترین عبرت ہے۔ان واقعات سے جو سبق ماتا ہے وہ بنیادی طور پر صبر ،شکر اور ذکر کا ہے۔ جن مسائل و مصائب کا سامنا انبیاء کو کرنا پڑاامت کے کسی فر د کو اس کا عشر عشیر بھی

<sup>(</sup>۱) سورة الحجرات: ۱۲

<sup>(</sup>۲) سورة الرعد: ۲۷

نہیں بر داشت نہیں ہو سکتا۔ مثلا غزوہ احدیمیں صحابہ کی شہاد ت، بئر معونہ کا واقعہ ، صلح حدیبیہ کا واقعہ وغیرہ، ڈھارس بندھاتے ہیں۔

#### خلاصه

پاکتانی معاشرہ ایک ایسا معاشرہ ہے جو مختلف قبائل، ذاتوں اور برادریوں کا مجموعہ ہے۔ اس میں ہر قبیلہ، برادری اور علاقہ اپنے اپنے رسم ورواح کا پابند ہے۔ مقالے میں جہاں خاتون کا مقام اسلام، ہندومت، یہودیت اور عیسائیت کے ہاں بیاں کیا گیا ہے، ساتھ ہی اختصارا عورت کو معاشرتی طور پر جن مسائل کا سامنا ہے اس حوالے سے بتایا گیا، مثلا مشتر کہ خاندانی نظام، تاخیر سے شادی، خاندان کی بے اعتنائی اور خاتون پر تشد د کے حوالے سے مختلف ابحاث شامل ہیں۔ پاکتانی معاشرے میں جہاں خاتون جہاں گھریلو مسائل کا شکار ہے وہیں معاشی مسائل اسکے لیے علیحدہ پریشانی کا باعث بنتے ہیں جن میں مال کو ہوس اور مال کی کی دونوں ہی عورت کو مفاق نے مسائل اسکے لیے علیحدہ پریشانی کا باعث بنتے ہیں جن میں مال کو ہوس اور مال کی کی دونوں ہی خاتون کے لیے نفسیاتی طور پر پریشان کرتے ہیں۔ اس طرح حادثات بیاریوں اور خاندان میں ہونے والی اموات بھی خاتون کے لیے نفسیاتی ہیان کا باعث بنتے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے ممکن حد تک ان گور کہ دھندوں طور پر خاتون کے لیے نفسیاتی پریشانی کا باعث بنتے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے ممکن حد تک ان گور کہ دھندوں میں پڑنے کی بجائے انسان کو انسان سمجھا جائے ، مسلمان کو اپنا بھائی سمجھا جائے اس کی جان ، مال عزت کا تحفظ کیا جائے ۔ ایس نفسیاتی دباؤ اور اسکے جائے اور اگر اس سے کسی نفسیاتی دباؤ اور اسکے جائے ۔ اور اگر اس سے کسی نفسیاتی کا اندیشہ ہو اللہ سے خیر و بھلائی کا سوال کرنا چاہیے ۔ یہی نفسیاتی دباؤ اور اسکے جائے ۔ اور اگر اس سے کسی نفسیاتی دباؤ اور اسکے اثرات سے نکلنے کا بہترین ذریعہ ہے۔

#### سفارشات

- سماح میں خواتین کوان کا تفویض شدہ مقام ومرتبہ دیناخاندان اور معاشرہ کی ضرورت ہے۔
- پاکستانی معاشرہ میں خواتین کے حقوق کے لیے خصوصی طور پر قانون سازی کی ضرورت ہے۔
- گھریلو مسائل سے آگاہی کے لیے خواتین کی تعلیم وتربیت کا اہتمام سکول و کالج اور یونیورسٹی سطح پر بطور سلیبس آگاہی کراناضروری ہے۔
- میڈیا پر ایسے شوز کا انعقاد ضروری ہے جن سے خواتین کے مسائل سے آگاہی ہو اور مناسب حل بھی تجویز ہوناچاہئے۔
- یہ شعور اجا گر کرنے کی ضرورت ہے کہ تمام گھریلو ونفسیاتی مسائل کا حل شریعتِ اسلامیہ کی روشنی میں ہی ممکن ہے۔
  - زوجین کی تربیت کاامتمام کرناجن سے دونوں کوایک دوسرے کی ضرورت واہمیت کاادراک ہو۔

- خاندان کی سطح پر ترجیحات کا تعین شریعت اسلامیه کی بناپر ہوناچا ہیے نہ کہ دنیاوی ترجیحات، جن سے بعد میں مسائل پیداہوں۔
- پارلیمنٹ میں ایسی قانون سازی ہونی چاہیے جن سے عور تول کے رشتہ طے ہونے سے لے کر وراثت ملنے تک حقوق پر عملدرآ مد کے لیے ضروری کمیٹیوں کا انعقاد ہو تا کہ ان قوانین پر مناسب طریقے سے عمل ممکن بنایا جاسکے۔



## مقدمه في اصول التقيير از شيخ الاسلام ابن تيميه ومثلاً كا اسلوب اور منهج (تحقيق جائزه) Exploring Methodology of Shaykh-ul-Islām Ibn-e Taymiyyah in Muqaddimah fī Uşūl al-Tafsīr

ڈاکٹر ثناءاللہ\*\* عبدالحی\*\*

#### **ABSTRACT**

Taq $\bar{i}$  al-D $\bar{i}$ n Aḥmad Ibn-e-Taymiyyah was a great revivalist, jurist and interpreter of Noble Qur' $\bar{i}$ an of  $7^{th}$  century. This academic work was designed to explore the methodology of Ibn-e-Taymiyyah in Muqaddimah f $\bar{i}$  Uṣ $\bar{i}$ l al-Tafs $\bar{i}$ r "مقدمة في تفسير القرآن".

Qualitative research methodology was used for the analysis of data. The review of literature revealed that it was his unparalleled academic work on tafsīr which had addressed even minor doubts raised about authentic Hadīth and presented their solution. In addition to that, he had addressed the complications faced in each phase of tafsīr. He had collected the academic pearls in very few pages and made it clear that how the Noble Qur'ān should be understood and interpreted? Many of the exegesis of Qur'ān did not reflect real message of Qur'ān. In this connection, Ibn-e-Taymiyyah disclosed that merely knowing Arabic language was not enough for the tafsīr of Holy Qur'ān. The Qur'ānic interpretation could not be correct until it was compiled in the light of Qur'ān and Hadīth because he was the real interpreter of Holy Qur'ān.

After prophetic age, his companions (Ṣaḥāba), and their followers (Tābi'īn) interpreted the real meanings of Qur'ān. In this context the real message of Qur'ān could only be understood by consulting the interpretation of Holy Prophet (ﷺ), his companions and their followers. He also highlighted the fundamental principles needed for the exegesis of Holy Qur'ān. It was therefore recommended that his work should be included into the curriculum of Islamic studies to make our students aware in order to differentiate between right and wrong interpretations of Holy Qur'ān. Finally it is the dire need of time to revive the tafsīr literature in the light of these principles so that the modern exegesis could by analyzed and corrected to reflect the real message of Qur'ān. *Keywords: Methodology, Shaykh-al-Islām, Ibn-e-Taymiyyah, Muqaddimah fī Uṣūl al-Tafsīr*.

اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ قرآن و تفسیر،علامہ اقبال اوین یونیورسٹی،اسلام آباد

## مقدمه في اصول تفسير كاتعارف

مقدمہ فی اصول تفسیر شیخ الاسلام کا بڑا اہم، قابل قدر اور شاہ کار کے جانے کے لاکق کار نامہ ہے، جوشیخ کی فن تفسیر میں مہارت، وسعت ِ نظری اور قوتِ استنباط پر دلالت کر تا ہے۔علامہ ابن تیمیہ عُرِیْ اللہ نے اس مخضر و بے نظیر رسالے میں بہت عمدہ اور مدلل بحث فرمائی ہے اور خاص طور پر صیح حدیث میں شک پیدا کرنے والے باریک سے باریک شبہات کو کرید ااور نہایت کامیاب طریقہ سے ان کا حل پیش کیا ہے۔ اس کے علاوہ ہر طبقہ کے اصحابِ تفسیر کو اصول تفسیر میں جو الجھنیں پیش آتی رہی ہیں، ان کو نہایت عمد گی سے سلجھایا ہے۔

شیخ الاسلام امام ابن تیمیه تو الله کایه رساله بهت برااحسان ہے۔ گنتی کے چند صفحات میں معلومات کاخزانہ ہے،
اس میں امام ابن تیمیه تو الله کایہ رسالہ بہت برااحسان ہے۔ گنتی کے چند صفحات میں معلومات کاخزانہ ہے،
اس میں امام ابن تیمیه تو الله نے واضح کیا ہے کہ کتاب الله کو کس طرح سمجھنا چاہیے۔ اور کتاب الله کی تفسیر کس طرح کرنی
چاہیے۔ تفسیرین تو بہت سی ہیں مگر ان تفسیر ول نے کتاب الله پر پر دے ڈال دیئے ہیں۔ کتاب الله عقلیات کی کتاب ہے،
نہ کیمسٹری اور میڈیکل کی، یہ توانسانی ہدایت کے لیے آئی ہے اور اس کو ہدایت کا ذریعہ ہی سمجھنا چاہے۔

علامہ ابن تیمیہ عُناللہ کے نزدیک شریعت اور لغت کو جاننے والاہی تفییر کر سکتا ہے۔ تفییر کے لیے محض عربی لغت کا علم کانی نہیں، بہترین تفییر قرآن کی تفییر قرآن کے ذریعے ہے،اس کے بعد سنت کے ذریعے کیونکہ تفییر اس وقت تک صحیح نہیں ہو سکتی جب تک رسول اللہ عُنالیہ ہے حاصل نہ کی جائے، کیونکہ قرآن کے حقیقی شارح اور مفسر رسول اللہ عُنالیہ ہی ہیں، کوئی دو سر انہیں۔اس کے بعد بہترین تفییر صحابہ کرام ڈالٹی کی تفییر ہے جنہوں نے نبی کریم عُنالیہ ہے بلاواسطہ علم الہی کو حاصل کیا، اس کے بعد تفییر قرآن کا علم صحابہ کرام ڈالٹی ہے تابعین کی طرف منتقل ہوا۔ پھر تابعین عظام نے اسے اپنے بعد والوں کے لیے ور ثہ کے طور پر چھوڑا، یہی قرآن فہمی کے لیے اہم اور ضروری مراتب ہیں۔ (ا) شخ الاسلام نے یہ بھولی ہوئی بنیادی حقیقت بڑی خوبی سے یاد دلائی ہے،اور وہ تمام اصول بیان کر دیۓ ہیں جو کتاب اللہ کی تفییر کے لیے ضروری ہیں۔علامہ ابن تیمیہ عُنِیاتُ نے اس رسالے کے بعض مباحث میں اس کی تفصیل فرمادی ہے۔

### مقدمه في اصول تفسير كي ابميت

اصولِ تفسیر پر اپنی نوعیت کی میر پہلی اہم تصنیف ہے جس کی مثال تفسیر کے وسیع ذخیرہ میں نہیں ملتی، بعض اہلِ نظر کا خیال ہے کہ اس سے پہلے اصول تفسیر میں ایسی وقیع، مختصر اور جامع تحریر پورے اسلامی لٹریچر میں نہیں ملتی۔ <sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ترجمه: عبد الرزاق مليح آبادي، تحقيق: مجمد عطاء الله بجوجياني، المكتبة السلفية، لا بهور، طبع ندارد: ۱۰۰۱-۲۰۰۱

<sup>(</sup>۲) ندوی،مولاناابوالحن علی، تاریخ دعوت وعزیمت، مجلس تحقیقات ونشریات اسلام، طبع گیار ہویں:۵۰۰۵ء،۳۱۲/۲

اس کے بعد گوبہت ہی اہم اور قابلِ قدر مخضر و مفصل تصنیفات وجود میں آئیں مگر ان میں اسی مقد مہ سے استفادہ کیا گیاہے، بعد میں آنے والوں میں سے اکثر کی بنیاد بہی رسالہ ہے، حتی کہ امام ابن کثیر، امام قاسمی وغیرہ نے اپنی تفاسیر میں بھی اسی سے استفادہ کیاہے۔ اسی طرح علوم القرآن کی کتابوں میں امام بدرالدین زر کشی بختائیہ (م۲۵ھ) نے "الربان"، امام جلال الدین سیوطی بختائیہ (م۱۹ھ) نے "الاتقان" اور امام شاہ ولی اللہ دبلوی بختائیہ (م۲۷اھ) نے "الفوز الکبیر" میں اسی کو مد نظر رکھاہے اور الفوز الکبیر کی بعض مباحث مثلاً شان بزول تو اسی سے ماخوذ معلوم ہوتی ہے۔ اسی رسالہ کو اپنے موضوع ہی میں نہیں خود شخ الاسلام کی تصانیف میں بھی کئی حیثیتوں سے بڑا امتیاز حاصل ہے، ایک خاص بات اس کے اسلوب کا امتیاز بھی ہے۔ شخ کی دو سری تصانیف کے بر خلاف اس میں نہایت مر بوط و منضبط طریقہ پر گفتگو کی گئی ہے اور اس کے مباحث میں کو کی انتشار اور کسی طرح کی بے ربطی نہیں پائی جاتی۔ کتب اصول کے طرزِ اداک مطابق اس میں بھی اختی ہو اس پر کئے گئے کام کی بدولت معلوم ہوتی ہے کہ اس رسالہ کی بہت میں شروحات کھی گئی میں بھی ہوتی ہے کہ اس رسالہ کی بہت میں شروحات کھی گئی میں بھی ہوتی ہے کہ اس رسالہ کی بہت میں شروحات کھی گئی میں ان میں سے بعض نیٹ بر بھی دستاں ہیں۔ مثلاً

ا-شرح مقدمه في اصول التفيير و الشيخ محمد بن سليمان الطيار ٢-شرح مقدمه في اصول التفيير الشيخ محمد بن عمر بن سالم باز مول ٣-شرح مقدمه في اصول التفيير الشيخ صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ ٣-شرح مقدمه في اصول التفيير الشيخ محمد بن صالح العثيمين

اس رسالے کے مختلف اجزاء متفرق طور پر کتابوں میں ملتے تھے لیکن مستقل تالیف کا پیتہ نہ چپتا تھا۔ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے دمشق کے ایک حنبلی عالم استاذ محمد جمیل کو ۲۱ اے کا ککھا ہواایک مخطوطہ ملاجسے انہوں نے ۱۳۵۵ھ میں شائع کیا۔ (۱) مصنف کا تعارف

شیخ الاسلام تقی الدین ابو العباس احمد بن عبد الحلیم بن عبد السلام بن عبد الله بن تیمیه حرانی حنبلی تحقیقه سوموار

۱۲ بیج الاول ۲۹۱ ه میں حران میں ایک علمی گھر انے میں پیدا ہوئے۔ آپ تحقیقه اپنے دور کے مجد د، مفسر ، مجتهد اور فقیه سخے۔ آپ تحقیقه کی خواللہ کا خواللہ کا اور خوب بیان سخے۔ آپ تحقیقه کی خواللہ کا اور داداسب عالم ، فاصل اور خطیب سخے آپ تحقیقه کا خاندان قوت حافظہ اور قوت بیان میں ممتاز ورگانہ تھا۔ چھوٹی عمر میں ہی قرآن مجید حفظ کر لیا، حفظ قرآن کے بعد حفظ حدیث کی طرف متوجہ ہوئے ،سب سے پہلے امام حمید کی کی " الجمع بین الصححین "کویاد کیا، اس کے بعد کتب ستہ، منداحد، سنن دار قطنی وغیر ہ کا مختلف شیوخ سے کئی مرتب ساع کیا، بعد ازاں لغت کی طرف متوجہ ہوئے اور احکام فقہیہ کی معرفت حاصل کی اور ان کا بڑا حصہ از بر کر

<sup>[</sup>۱] طیار، ڈاکٹر مساعد، فصول فی اصول التغییر، دار این جوزی، طبع سوم: ۴۲۰ اھ، ص:۲۲

لیا۔ امام صاحب کو ان کی زندگی میں متعدد بار قید میں ڈالا گیااور آخری مرتبہ قید کے اندر ہی • ۲ ذوالقعدہ ۲۸ سے کو وفات ہوئی۔ (۱)

امام ابن تیمیہ بھٹاللہ نے اپنے والد اور بہت سے جلیل القدر علماء اور مشاکخ مثلاً ابن عبد الدائم اور ابن ابی الیسر وغیرہ سے علمی منازل کو طے کیا۔ (۲) مشہور تلافہ میں ابن قیم جوزیہ بھٹاللہ (۱۵۱۔۱۹۱)، امام بن عیل منازل کو علم کیا۔ (۲۸ مشہور تلافہ میں ابن کثیر وشائلہ (۲۵۷۔۱۹۲)، امام ابن کثیر وشائلہ (۲۵۷۔۱۹۷) وغیرہ شامل ہیں۔ (۵)

مشهور تصانيف "الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح"، "منهاج السنة النبوية"، "مجموع فتاوى"، "الصارم المسلول على شاتم الرسول" وغيره بين - (م)

## علم تفسيرمين شيخ الاسلام ابن تيميه كامقام اور مرتبه

تفسیر قرآن امام ابن تیمیہ توالدہ کی تصانیف اور فکر کا خاص موضوع ہے اور تفسیری ذوق آپ توالدہ کی طبیعت میں اس قدر رچ بس گیا تھا کہ آپ تو اللہ کی کوئی تصنیف ایسی نہیں جس میں تفسیر قرآن کا مواد نہ ملے، آیات سے استدلال اور ان کی توضیح و تفسیر نہ ہو، آپ تو اللہ کی کوئی تصنیف ایسی نہیں جس میں تفسیر کئے بغیر آگے نہ جاتے۔ فن تفسیر میں خدمات کا اندازہ آپ کے مجموعہ فقاوی سے ہو تاہے، جس کی پوری چار پانچ ضخیم جلدیں (تیرہ تاسترہ) صرف فن تفسیر کے مباحث پر مشتمل ہیں، علاوہ ازیں قرآن مجمد کی مختلف سور توں کے متعدد تفسیر می مجموعے تفسیر سورۃ الاخلاص، تفسیر معوذ تین اور تفسیر سورۃ نورو غیرہ شاکع ہو چکے ہیں۔، تذکرہ نگاروں نے فن تفسیر میں بھی ان کے اختصاص وامتیاز کاذکر کہا ہے مثلاً امام ذہبی (م۸۲۷کھ) فرماتے ہیں:

"وَأَمَا التَّفْسِيرِ فَمُسلَّمٌ إِلَيْهِ وَله فِي استحضار الْآيَات من الْقُرْآن وَقت إِقَامَة الدَّلِيل بَمَا على الْمَسْأَلَة قُوَّة عَجِيبَة وَإِذا رَآهُ المقرىء تحير فِيهِ ولفرط إِمَامَته فِي التَّفْسِيرِ وعظمة اطِّلَاعه يبين خطأ كثير من أَقْوَال الْمُفَسِّرين ويُوهِي أَقُوالا عديدة وينصر قولا وَاحِدًا مُوافقا لما دلّ عَلَيْهِ الْقُرْآن والْحَدِيث."(٥)

<sup>(</sup>۱) ابوزېره، محمد، حيات شيخ الاسلام ابن تيميه، مترجم: رئيس احمد جعفري، المكتبة السلفية، طبع دوم: ۱۱۹۷ء، ص: ۵۱–۲۲

<sup>(</sup>۲) فربی، محمد بن احمد، تذکرة الحفاظ، دار الکتب العلمية بيروت، طبع اول: ۱۹۹۸ء، ۴/ ۱۹۳

<sup>(</sup>۳) محمد ابوز هره، حیات شیخ الاسلام ابن تیمیه، ص:۷۲۷–۷۸۴

<sup>(</sup>۴) الضاً، ص: ۲۴۷ – ۲۵۷

<sup>(</sup>۵) مقدسی، محمد بن احمد بن عبد الهادی، العقود الدریة من مناقب شیخ الاسلام احمد بن تیمیه، تحقیق: علی بن محمد العمران، دارعالم الفوائد، مکه مکرمه، طبع اول: ۱۳۳۲ء، ص:۳۹

اور تفییر میں ان کی حیثیت مسلم تھی، انہیں آیات قر آنی سے استدلال میں عجیب قدرت حاصل تھی، جب کوئی قاری اس کو دیکھتا تو جیران ہوتا تفسیر میں اسی امتیاز کی وجہ سے انہوں نے بہت سے مفسرین کی غلطیاں واضح کی ہیں اور بہت سے اقوال کوضعیف گر دانتے ہوئے صرف اس قول کی تائید کرتے ہیں جو قر آن وحدیث کے موافق ہو۔

امام ذہبی عُنِیْنَة کے اس قول سے امام ابن تیمیہ عُنیْنَہ کے تفسیری ذوق کے ساتھ ساتھ ان کا منہ جمبی واضح ہو تاہے۔ امام ذہبی عُنیا اور ان کی اتباع تھا، منہاجِ موتاہے۔ تفسیر قر آن کے سلسلہ میں علامہ ابن تیمیہ عُنیاللہ کا مسلک سلف صالحین کی راہ چلنا اور ان کی اتباع تھا، منہاجِ سلف سے ہٹنا انہیں گوارہ نہیں تھا۔

#### سبب تالیف

شیخ الاسلام عین بیر رساله دووجوه کی بناپر لکھا: ایک وجہ تو بعض شاگر دوں کی فرمائش ہے۔امام ابن تیمیه عین فرماتے ہیں:

"فَقَدْ سَأَلَنِي بَعْضُ الْإِخْوَانِ أَنْ أَكْتُبَ لَهُ مُقَدِّمَةً تَتَضَمَّنُ قَوَاعِدَ كُلِيَّةً تُعِينُ عَلَى فَهْمِ الْقُرْآنِ وَمَعْرِفَةِ تَفْسِيرِهِ وَمَعَانِيهِ وَالتَّمْييزِ فِي مَنْقُولِ ذَلِكَ وَمَعْقُولِهِ بَيْنَ الْقُولِ الْفَاصِلِ بَيْنَ الْأَقَاوِيلِ. "(1) بَيْنَ الْأَقَاوِيلِ. "(1) بَيْنَ الْأَقَاوِيلِ وَالتَّنْبِيهِ عَلَى الدَّلِيلِ الْفَاصِلِ بَيْنَ الْأَقَاوِيلِ. "(1) مجوسے ميرے بعض بھائيول نے درخواست کی کہ میں ایک ایمامقدمہ لکھ دول جس میں وہ اصولی اور بنیادی باتیں فہ کور ہوں جن سے قرآن مجمد سمجھے اور اس کی تغییر ومعانی کو جانئے میں مدد ملے، اور ان سے معقول ومنقول کے در میان تمیز اور حق وباطل کے مابین فرق واقبیاز ہوسکے، نیز مختلف اقوال کے در میان قول فیصل کا پہتا چال سکے۔

دوسرى وجديد بيان كى كد كتب تفير رطب ويابس سے بحرى ہوئى بيں توان سے آگا بى انتهائى ضرورى ہے:

"فَإِنَّ الْكُتُبَ الْمُصَنَّفَةَ فِي التَّفْسِيرِ مَشْحُونَةٌ بِالْغَبِّ وَالسَّمِينِ وَالْبَاطِلِ
الْوَاضِح وَالْحَقِّ الْمُبِينِ."(٢)

کیونکہ اب تک تفسیر میں جو کتابیں لکھی گئی ہیں وہ غلط و صحیح، نیز کھرے اور کھوٹے کا مجموعہ ہیں۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس رسالہ میں صرف وہ ہی قواعد کلیہ بیان کیے گئے ہیں جن کے جانے سے فہم قرآن میں بڑی مدد ملتی اور حق وباطل (غلط وصحیح) کے در میان امتیاز کرنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔ یہ اصول امام ابن تیمیہ وعظیہ سے پہلے کسی مفسر نے اس طرح بیان نہیں کئے تھے گویا کہ ان قواعد اور اصول کی طرف سب پہلے انہوں نے مفسرین کی توجہ دلائی ہے۔

\_

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، تتحقيق: مجمد صبحي بن حسن حلاق، مكتبة المعارف، رياض، طبع اول: • ۲۰۱۱، ص: ۱۷

<sup>(</sup>٢) الضاً، ص: ١٤

## مقدمه فی اصول التفسیر کے مباحث

اس مقدمہ کے اہم موضوعات کو امام ابن تیمیہ تُوٹائیّہ نے مندرجہ ذیل پانچ فصول میں تقسیم کیاہے: پہلی فصل: نبی کریم مَالیّیْظِ کا الفاظ کے ساتھ معانی کو بیان کرنا۔

دوسرى فصل: سلف كى تفسير مين اختلاف تنوع اور اختلاف تضاد

تیسری فصل: اختلاف کی دونوعیتیں: ا نقل کے اعتبار سے ۲۔ استدلال کے اعتبار سے

چوتھی فصل: تفیر کے سب سے بہترین طریقے۔

یانچویں فصل: تفسیر بالرائے۔

## پہلی فصل: نبی کریم مَثَاثِیمُ کا الفاظ کے ساتھ معانی کو بیان کرنا

امام ابن تیمیہ تُحَدِّلَة کے اس رسالہ میں سب سے نمایاں چیز امام صاحب کا یہ اعتقاد جازم ہے کہ نبی کریم مَّلَ الْحِیْلِ نے قر آن مجید کی مکمل تو ضیحو تشریح فرمادی ہے، اس کا کوئی پہلو تشنہ نہیں چھوڑا اور اس کا ایسا کوئی گوشہ نہیں جو تفصیل کا محتاج ہو، اسی لیے امام صاحب نے اس مقدمہ میں بھی بحث کا آغاز اس بات سے کیا ہے کہ آنحضرت مَّلِیْلِمْ نے اپنے فرائف منصبی کے لحاظ سے اپنے صحابہ کرام شِحَالِیْلُمْ کو الفاظ کے ساتھ معانی بھی سکھائے۔ امام ابن تیمیہ تَحَدِّللَّهُ نے اپنے اس دعویٰ کو ثابت کرنے کے لیے سات دلاکل دیے جن میں سے چار نقلی اور تین عقلی دلاکل ہیں:

ا۔سب سے پہلی دلیل جو آپ عیث نے ذکر کی وہ قر آن مجید میں اللہ تعالی کاار شاد ہے:

﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴿ (١)

(اور ہمنے تم پر بھی بیہ کتاب نازل کی ہے) تا کہ جوار شادات لو گوں پر نازل ہوئے ہیں وہ ان پر ظاہر کر دو۔

رسول الله علی فرمہ داری لوگوں کو پہچانا اور اسے بیان کرناہے۔ اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ علی فی کہ جو کلام آپ علاوہ کو سادیا کریں یا آپ اسے خود بھی یاد کر لیں اور دوسروں کو بھی یاد کروادیا کریں، بلکہ اس کے علاوہ آپ علی کو مزید اہم ذمہ داری کا ذکر کیا جارہاہے کہ جو کچھ آپ پر نازل ہواہے اس کا مطلب اور تشریح و تو ضیح بھی لوگوں کو بتادیا کریں۔اگر کسی کو کسی بات کی سمجھ نہ آئے تو سمجھا دیا کریں۔اگر وہ کوئی سوال کریں تو انھیں اس کا جواب دیا کریں۔

۲۔ دوسری اہم دلیل بیہ ذکر کی کہ نبی کریم ٹاٹٹیا نے صحابہ کرام ڈناٹٹٹا کو تھوڑا تھوڑا تھوٹا اس لیے کہ صحابہ کرام ڈناٹٹٹا نے قر آن کے علم اور عمل دونوں کو سیکھا جیسا کہ ابوعبد الرحمن سُلمی تابعی عِشائلۃ کا قول ہے:

(۱) سورة النحل: ۸۲

" حَدَّنَنَا الَّذِينَ كَانُوا يُقُونُنَا الْقُرْآنَ: كَعُنْمَانِ بْنِ عفان وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ وَعَيْرِهِمَا أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا تَعَلَّمُوا مِنْ النَّبِي عَلَيْهُ عَشْرَ آيَاتٍ لَمْ يُجَاوِزُوهَا حَتَّى يَتَعَلَّمُوا مَنْ النَّبِي عَلَيْهُ عَشْرَ آيَاتٍ لَمْ يُجَاوِزُوهَا حَتَّى يَتَعَلَّمُوا مَنْ الْقُرْآنَ وَالْعِلْمَ وَالْعَمَلَ جَمِيعًا "(۱) مَا فِيهَا مِنْ الْعِلْمِ وَالْعَمَلِ قَالُوا : فَتَعَلَّمْنَا الْقُرْآنَ وَالْعِلْمَ وَالْعَمَلَ جَمِيعًا "(۱) جَن لوگوں نے جمیں پڑھایامثلاً عثمان بن عفان را الله بن معود رات الله بن معود رات علی و غیرہ نے کہا: جب ہم نبی کریم عَلَیْم اور عمل نہ سیھے لیتے۔ سیم ماصل کرتے تو اس وقت تک آگے نہ جاتے جب تک ان آیتوں کا علم اور عمل نہ سیھے لیتے۔ سی ہم کرام رفوائی فرماتے ہیں: ہم نے قرآن کا علم وعمل دونوں کو اکھے سیما۔

اس دلیل سے امام ابن تیمیہ تو اللہ نے اس بات کو واضح کیا ہے کہ نبی کریم سُلُ اللہ اللہ انہوں نے اس کے تھوڑا سکھایا کرتے اور صحابہ کرام رُق اللہ انہوں نے اس کے تھوڑا سکھایا کرتے اور صحابہ کرام رُق اللہ اُنہوں نے اس کے معانی کو بھی سمجھا انسان عمل اس وقت کرتا ہے جب اسے سمجھ آجائے، اور بغیر سمجھ کے صحیح و درست عمل ممکن نہیں ۔ اسی لیے صحابہ کرام رُق اللہ کو ایک سورت کے حفظ میں کئی سال لگ جایا کرتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رقی اُنٹی نے سورة البقرة کے حفظ میں آٹھ سال لگائے۔ (۲)

سدامام ابن تیمیه و میلید نے اپنے دعوی پر تیسری دلیل میہ ذکر کی ہے کہ قر آن مجید میں متعدد مقامات میں تدبر کا حکم دیا گیاہے مثلاً:

﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ ﴾

یہ کتاب جو ہم نے تم پر نازل کی ہے بابر کت ہے تاکہ لوگ اس کی آیتوں میں غور کریں۔

اس آیت میں اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ سبحانہ نے قر آن اس لیے نازل کیا ہے کہ اس کے معانی میں غور و فکر کیا جائے۔ تدبر کے بغیر محض تلاوت کے لیے نازل نہیں کیا ہے۔ یہ ایسی بابر کت کتاب ہے جوانسانی زندگی کے ہر پہلو میں اس کی رہنمائی کرتی ہے اور اس کی چیروی میں انسان کا فائدہ ہی فائدہ ہے اور نقصان کا کوئی احتمال نہیں اور اگر مصاحب عقل و دانش اس میں کچھ غور و فکر کریں تو صحیح نتیجہ پر پہنچ سکتے ہیں اور اس کتاب کی خیر وبر کت سے مستفید ہوسکتے ہیں۔ امام ابن تیمیہ تُرِیْنُ کُھُر کُر یک یہ کسے ممکن ہے کہ صحابہ کرام رِشَالْتُرُا ان آیات مبار کہ کو سنتے اور پھر قر آن مجد میں غور فکر نہ کرتے۔

\_

<sup>(</sup>۱) شیبانی، احمد بن محمد بن حنبل، مند، حدیث نمبر: ۲۳۴۸۲، تحقیق: شعیب الأر نؤوط، عادل مر شد و آخرون، مؤسسة الرسالة، طبع اول: ۱۰-۲۹، ۴۸۷/۳۸،

<sup>(</sup>۲) ابن تيميه، مقدمه في اصول تفسير، ص: ۱۳

<sup>(</sup>۳) سورة ص:۲۹

ام ابن تیمیہ عِن اللہ تعالی نے دعویٰ کی چوتھی دلیل بھی قرآن مجید سے کہ اللہ تعالی نے اس آیت مبار کہ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (١)

ہم نے اس قر آن کو عربی میں نازل کیاہے تا کہ تم لوگ سمجھ سکو۔

میں جو قاعدہ ذکر کیا ہے کہ کلام عقل میں نہیں آسکتی جب تک کہ اسے سمجھانہ جائے۔ یعنی کلام کا فہم و تدبراس کے معنی کوشامل ہے۔ قرآن پاک کے پہلے مخاطب چونکہ عرب تھے اس لیے یہ عربی زبان میں نازل ہوا تاکہ وہ سمجھ سکیں۔"تاکہ تم سمجھو"سے یہ بات بخوبی واضح ہوجاتی ہے کہ قرآن کی تلاوت کرناکافی نہیں ہے بلکہ اس کو سمجھنا اور اس کا فہم حاصل کرناضروری ہے۔

۵۔ الفاظ کے ساتھ معانی کو بیان کرنے کے دعوی کی پانچویں دلیل عقلی بیان کی ہے، فرماتے ہیں:

"وَمِنْ الْمَعْلُومِ أَنَّ كُلَّ كَلَامٍ فَالْمَقْصُودُ مِنْهُ فَهُمُ مَعَانِيهِ دُونَ مُجُرَّدِ أَلْفَاظِهِ
فَالْقُرْآنُ أَوْلَى بَذَلِكَ "(۲)

ہر گفتگواس لیے کی جاتی ہے کہ اس کے معنی سمجھ جائیں نہ کہ صرف لفظ من لیے جائیں اور قر آن کا معاملہ توبدر جبہ اولی فہم و تدبر کا متقاضی ہے۔

انسان کوباقی مخلوقات پر فضیلت کی وجوہات میں سے ایک بولنا بھی ہے، اور انسان کا بولنا بامقصد ہے جواسے حیوانات سے متناز کرتا ہے، اگریہ گفتگو میں صرف ایسے الفاظ اداکرے جن کا کوئی معنی نہ ہو تویہ گفتگو کرنا ہے معنی ہوجاتا ہے۔ جب عام گفتگو کا یہ ہے تو قر آن مجید تو کلام الہی ہے جس کا بغیر مفہوم اور معانی کے ہونانا ممکنات میں سے ہے۔ اس دعوی کی چھٹی دلیل بھی نقلی پیش کی ہے فرماتے ہیں:

"اَلْعَادَةُ تَمْنَعُ أَنْ يَقْرَأَ قَوْمٌ كِتَابًا فِي فَنٍّ مِنْ الْعِلْمِ كَالطِّبِّ وَالْحِسَابِ وَلَا يستشرحوه"(٣)

انسانی عادت وطبیعت اس بات کا انکار کرتی ہے کہ لوگ کسی فن مثلاً طب اور حساب کی کتاب پڑھیں،اوراس کے سبچھنے کی کوشش نہ کریں۔

انسانی فطرت ہے کہ وہ کوئی بھی مضمون پڑھے لیکن اسے نہ سمجھ تو یہ پڑھنا اسے کوئی فائدہ نہیں دے گا۔ جب عام کتابوں کا بیے حال ہے تو کتاب اللہ کا فہم کس قدر ضروری ہے، جس میں مسلمانوں کا بچاؤ، نجات، سعادت اور کامیابی ہے اور جس سے ان کے دین و دنیا کی فلاح وابستہ ہے۔

\_

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف:۲

<sup>(</sup>۲) ابن تيميه، مقدمه في اصول تفسير، ص: ۱۴

<sup>(</sup>٣) الضأ

۷۔ اس دعوی کی ساتویں دلیل تفسیر میں صحابہ کرام ٹڑنگٹٹ کا قلت اختلاف ہے:

شیخ الاسلام ابن تیمیہ وَ اللہ کے نزدیک بعد والوں کی بہ نسبت صحابہ کرام رُقی اللہ اسلام ابن تیمیہ وَ اللہ کے نزدیک بعد والوں کی بہ نسبت صحابہ کرام رُقی اللہ ان کامر کز ومصدر ہے بھی تو ناسخ منسوخ اور بیان کی مختلف وجوہ میں ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ صحابہ کرام رُقی اللہ ان کامر کز ومصدر ایک ہی تھا یعنی نبی کریم مُنا اللہ ان کے این کمل قر آن مجید کو بیان کر دیا۔

اس بحث سے قرآن مجید کی تفسیر کی و سعت ظاہر ہوتی ہے کہ جو صرف قرآن کے الفاظ کے معانی ہی نہیں بلکہ اسلامی زندگی کی عملی تصویر ہے اور سنت تو تمام کی تمام قرآن کی تفسیر ہے جو اس کے عموم کی شخصیص، مطلق کو مقید اور مراد کو واضح کرتی ہے، اسی لیے امام ابن تیمیہ تحقیقہ کا نظر یہ ہے کہ نبی کریم شالیق نے مکمل قرآن مجید کی تفسیر بیان کردی ہے۔ صحابہ کرام و کا گئی نے صرف نبی کریم شالیق سے ہی تفسیر کو حاصل کیا اس لیے اس کا حکم مرفوع کا ہے اور تابعین عظام شیالیت کی تفسیر جنہوں نے صحابہ کرام و کا گئی ہے ہی تفسیر کو حاصل کیا، خاص طور پر کبار تابعین جیسے مجاہد تر شید و غیرہ و جنہوں نے مفسر قرآن عبداللہ بن عباس و اللہ تھیں کہ از کم تین مرتبہ ایک ایک آیت کی تفسیر حاصل کی، کارتبہ بھی بہت بلند ہے۔

# دوسرى فصل: سلف صالحين كى تفسير مين اختلاف تنوع اور اختلاف تضاد

شیخ الاسلام ابن تیمیہ میں تیمیہ میں اہم بحث "سلف صالحین کے اختلاف کی نوعیت "کواس مقدمہ میں بیان کیاہے، ان کے نزدیک تفسیر کااختلاف،احکام کی بہ نسبت انتہائی کم ہے اوران کااکثر اختلاف تنوع کا ہے، تضاد کا نہیں ہے۔ (۱)

اس اختلاف کی دوا قسام بیان کی ہیں:

پہلی قسم: امام ابن تیمیہ وعیالیہ نے پہلی قسم یہ بیان کی ہے کہ لفظ کے معنی متحد یعنی ایک ہوں لیکن اس کے الفاظ وعبار تیں مختلف ہوں۔

اس کی بہت سی مثالیں دی گئی ہیں:

جیسے سیف، صارم اور مہند نینوں کامسمی ایک ہی ہے یعنی تلوار لیکن اس کے الفاظ مختلف ہیں۔ یہی معاملہ اللہ سبحانہ و تعالی کے اساء وصفات کاہے، اللہ تعالی کے تمام نام وصفات کامسمٰی ایک ہی ہے، تواس کے اساء حسنی میں سے کسی ایک نام سے بکار نااس کے دوسرے ناموں کی مخالفت اور ضد نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) اختلاف تنوع اور اختلاف تضادییں فرق: اختلاف تضاد جس میں دوا قوال کے در میان جمع ممکن نہ ہو، کیونکہ دوضدیں جمع نہیں ہو سکتیں۔ اختلاف تنوع جس میں دومخلف اقوال کے در میان جمع ممکن ہو، کیونکہ ان میں سے ہر ایک نے ایک نوع کو سکتیں۔ اختلاف تنہیں ہے۔ (عثیمین، محمد بن صالح، شرح کوذکر کیاہو تا ہے اور نوع جنس میں داخل ہے اور جب جنس ایک ہو تو کوئی اختلاف نہیں ہے۔ (عثیمین، محمد بن صالح، شرح مقدمة التفسیر لابن تیمیمیة، اعداد و تقذیم: ڈاکٹر عبد اللہ بن محمد الطیار، دار الوطن، ریاض، طبع اول: ۱۹۹۵ء، ص: ۲۹)

### جیسے اللہ تعالی کا حکم ہے:

﴿ قُلِ ادْعُواْ اللَّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ الأَسْمَاءِ الْحُسْنَى ﴾ (١)

کہ دو کہ تم معبود برحق کواللہ کے نام سے پیارویار حمٰن کے نام سے جس نام سے پیارواس کے سب نام اچھے ہیں۔

الله تعالى كابر نام اس كى ذات اور اس كى خاص صفت پر دلالت كرتا ہے جيسے عليم ذات اللى پر بھى دلالت كرتا ہے جيسے عليم ذات اللى پر بھى دلالت كرتا ہے اور صفت علم پر بھى اسى طرح قدير، رحيم وغيره۔ يہى حال نبى كريم الله علم ير بھى اسى طرح قرآن كے نام بيں جيسے قرآن، فرقان، شفاء، ہدى، بيان، كتاب وغيره محد، احمد، ماحى، قاسم، حاشر وغيره هـ اسى طرح لفظ صراط مستقيم ہے كہ وہ قرآن ہے اور اسلام ہے وغيره هـ (٢)

اس قسم کوبیان کرنے کا مقصد بیہ ہے کہ سلف صالحین کاکسی لفظ کی تفسیر کوبیان کرنے کاطریقہ واضح ہو کہ اس میں سے کسی نے معنی کو ظاہر کرنے کے لیے ایسے الفاظ استعمال کئے ہیں جو دو سرے کے الفاظ سے مختلف ہیں، اور مطلب کے اس حصہ پر دلالت کرتے ہیں جس پر دو سرے کے لفظ دلالت نہیں کرتے مگر دونوں کے الفاظ کا مسمی ایک ہے، یا بیہ کہ ہر ایک مفسر نے ایسے وصف کی طرف اشارہ کیا ہے جو دو سرے کے وصف سے الگ ہے۔ یعنی ان کے ہاں اختلاف تضاد کا نہیں ہے بلکہ تنوع کا ہے جس کا مسمی ایک ہے اور صفات مختلف ہیں۔

دوسری قسم: امام ابن تیمید میشند نے دوسری قسم بیربیان کی ہے کہ عام میں سے کسی ایک نوع کو بطور مثال پیش کیا جائے تاکہ سامع آگاہ ہو، اس کی جامع مانع تعریف کر نامقصد نہیں ہوتا۔ اس کی مثال بید دی کہ کسی عجمی کو خبز کا معنی سمجھانے کے لیے اگر روٹی کی طرف اشارہ کرے تواس سے اس کی نوع مر ادہو گی نہ کہ صرف وہی روٹی جو معنی سمجھانے کے لیے دکھائی گئی۔ قرآن مجید سے اس کی مختلف مثالیں دی گئی ہیں ان میں سے ایک درج ذیل ہے:

﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ (٣)

پھر ہم نے ان لوگوں کو کتاب کاوارث تھہر ایا جن کو اپنے بندوں میں سے بر گزیدہ کیا۔ تو پچھ توان میں سے اپنے آپ پر ظلم کرتے ہیں اور کچھ میاندروہیں اور کچھ اللہ کے حکم سے نیکیوں میں آگے نکل جانے والے ہیں۔

اس آیت میں ظالم کنفسہ سے واجبات کا ضائع کرنے والا اور محرمات کا ارتکاب کرنے والا اور مقتصد سے واجبات کی پابندی کرنے والا اور منہیات سے بچنے والا اور "سابق بالخیرات" سے مراد واجبات کے ساتھ حسنات میں سبقت کے ذریعہ قرب الہی تلاش کرنے والا مراد ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورة الاسراء: • ۱۱

<sup>(</sup>۲) ابن تیمیه، مقدمه فی اصول تفسیر، ص:۱۹ ا

<sup>(</sup>m) سورة فاطر: ۳۲

اب کوئی مفسر حسنات وطاعات میں سے کسی ایک نوع کاذ کر کر دیتا ہے مثلاً سابق سے مر ادوہ ہے جو اول وقت نماز اداکر تاہے اور مقتصد سے جو در میانے او قات میں اور ظالم لنفسہ سے جو نماز عصر کو اصفر ارشمس تک مؤخر کر دیتا ہے۔ (۱)

امام ابن تیمیہ عین فرماتے ہیں: تفسیر میں کسی ایک نوع کا تذکرہ کرنا، آیت کے عموم میں شامل ہے،اس سے غرض میہ ہے کہ سامع سمجھ جائے اور اس کے تذکرہ سے اس کے اشباہ و نظائر کی طرف اس کا ذہن منتقل ہو جائے۔ کیونکہ کسی چیز کی تعریف سے بات اتنی واضح نہیں ہوتی جتنی مثال سے آسان ہو جاتی ہے اور عقل سلیم مثال سے نوع کو جان لیتی ہے۔ اسباب نزول

شیخ الاسلام ابن تیبیہ تحقیقہ نے اسی قسم میں سبب بزول کو بھی شامل کیا ہے۔ سبب بزول کا علم آیت کے سبب بزول کا علم آیت کے سبب معلوم ہونے سے مسبب بھی معلوم ہوجا تا ہے۔ امام ابن تیمیہ تحقیقہ کے بزدیک جب سلف صالحین کہتے ہیں کہ یہ آیت فلال معاملے میں نازل ہوئی ہے تو ان کی ایک غرض یہ ہوتی ہے کہ آیت کا سبب بزول یہ ہے۔ اس بارے میں سلف صالحین سے بہت سی مثالیں ہیں خاص طور پر جب تفییر میں سبب بزول میں شخص مذکور ہو جیسے آیت ِ ظہاراوس بن صامت کے بارے میں، آیتِ لعان عویمر عجلانی اور ہلال بن امیہ، آیت ِ کلالہ حارب بن عبداللہ، اور آیت:

﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ مِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ مِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ

اور ہم چر تاکید کرتے ہیں کہ جو حکم اللہ نے نازل فرمایا ہے اس کے مطابق ان میں فیصلہ کرنا۔

بَنو قُرُ يُظَه اور بنونضير كے معاملہ ميں اور آيت:

﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾ (٣)

اور اپنے آپ کو ہلا کت میں نہ ڈالو۔

انصار کی جماعت کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ اس کی مثل وہ ذکر کرتے ہیں کہ مشرکین مکہ یااہل کتاب یہود ونصاری یامؤمنین کے خاص گروہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے توان اقوال سے ان کا مقصد یہ نہیں ہوتا کہ ان آیتوں کے احکام انہی کے ساتھ خاص ہیں اور دوسروں کا ان سے کوئی تعلق نہیں، کوئی عقل مندیہ بات نہیں کرسکتا، بلکہ مقصد یہ ہوتا ہے کہ ان آیات کا سبب نزول بیان کیاجائے۔

.

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیه، مقدمه فی اصول تفسیر، ص:۲۱-۲۲

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة: ۴م

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٩٥

سلف صالحین کا بیہ کہنا کہ بیہ آیت فلال معاملے میں نازل ہوئی ہے، کادوسر امقصد بیہ ظاہر کرناہو تاہے کہ وہ معاملہ اس آیت کے تکم میں داخل ہے،اگر چہوہ معاملہ خود سبب نزول سے نہ بھی ہو۔ سبب نزول کی تعبیر کے لیے دو قسم کے الفاظ استعال کئے جاتے ہیں:

ا۔ ایک وہ الفاظ جو صرح کا اور واضح ہیں۔ جیسے کوئی واقعہ پیش آیایا کسی کے سوال کرنے کی وجہ سے یہ آیات نازل ہوئیں۔ جیسے سورۃ المجادلہ کی ابتدائی آیات حاطب بن ابی بلتغہ کے بارے میں نازل ہوئیں، اسی طرح سورۃ الممتحنہ کی ابتدائی آیات حاطب بن ابی بلتغہ کے بارے میں نازل ہوئیں۔

۲۔ دوسرے جن کے الفاظ غیر صرح کاور غیر واضح ہیں۔ جن کے بارے میں محتمل الفاظ کے ساتھ بیان کیا گیا ہویا جیسے کہاجائے کہ اس آیت کانزول اس معنی کوشامل ہے یا یہ معاملہ آیت کے معنی میں داخل ہے۔

﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَّطَّوَّفَ كِمِمَا ﴾ ان كاطواف كرلين مين كبي كوني كناه نهين -

ر سول الله تَالِيَّةِ إِسے يو چھاتو بيه آيت مبار كه نازل ہو كَي ہے۔ (۱)

عروہ بن زبیر خلالی نی صفامر وہ کا طواف نہ کھی تفییر کے بارے میں کہا کہ اگر کوئی صفامر وہ کا طواف نہ بھی کرے تو کوئی گناہ نہیں، اگریہ مطلوب ہو تا تواللہ تعالی یوں فرماتے اگر اُن لا یطوف بھِمَا اگر اُن کا طواف نہ کرے گا تو گناہ نہیں۔ یہ آیت انصار کے حق میں نازل ہوئی ہے۔ وہ حالت احرام میں منات کا نام پکارتے تھے اور یہ بت قدیر کے مقام پر نصب تھا سی وجہ سے صفاو مر وہی سعی کو بر اسبحق تھے۔ جب وہ اسلام لائے تو اس بارے میں

امام ابن تیمیہ تو اللہ نے دوسرے معنی پر متنبہ کیاہے اور خاص طور پر جب صحابہ کرام ٹرکالڈ کا سے ایک آیت کے بارے میں متعدد اقوال ہوں تو پھر اس مشکل کے حل میں امام ابن تیمیہ ترفۃ اللہ نے دواحتمالات ذکر کئے ہیں: اله ایک آیت بہت سے اسباب کے بعد نازل ہوئی ہو، تو بہت سے واقعات اس کے نزول کاسب بن گئے مثلاً

﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْنَكُمْ أَنَّ شِعْتُمْ ﴾

تمهاری عورتیں تمہاری کھیتی ہیں تواپنی کھیتی میں جس طرح چاہو جاؤ۔

اس کا ایک سبب نزول صحیح بخاری میں جابر ڈالٹھنڈ کی روایت ہے فرماتے ہیں:

"كَانَتِ اليَهُودُ تَقُولُ:إِذَا جَامَعَهَا مِنْ وَرَائِهَا جَاءَ الوَلَدُ أَحْوَلَ، فَنَزَلَتْ: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْتَكُمْ أَنَّ شِئْتُمْ ﴾"(٣)

<sup>(</sup>۱) بخاری، محمد بن اساعیل، صحیح بخاری، کتاب التفسیر، بَاب ان الصفاوالمروة، حدیث نمبر: ۴۲۹۵، دار السلام، طبع دوم: ۱۹۹۹ء

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة: ۲۲۳

<sup>(</sup>٣) بنارى، صحيح بنارى، كتاب التنسير، بَابْ ﴿ نِيَادُكُمْ مَّرُتْ كُمْ فَاتُوا مَرَ يَكُمْ أَنَّى شِنْتُمْ ﴾، حديث نمبر :٣٥٢٨

یمودی کہاکرتے تھے کہ اگر کوئی شخص اپنی بیوی کے پاس اس کے پیچھے سے آئے تو بچہ بھیڈگا ہوتا ہے(ان کے اس خیال کی تر دید میں) یہ آیت نازل ہوئی۔

اور دوسر اسبب ابن عباس رُثالِثُهُ کی روایت جس میں حضرت عمر خاللیُّهُ رسول الله مَاللَّهُ اِس آ کر کہنے لگے کہ:

«يَا رَسُولَ اللّهِ هَلَكْتُ قَالَ: «وَمَا أَهْلَكَكَ» ؟قَالَ: حَوَّلْتُ رَحْلِي اللَّيْلَةَ، قَالَ: فَلَمْ يُرِدُّ عَلَيْهِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿نِسَاقُكُمْ عَلَيْهِ رَسُولِ اللّهِ ﷺ هَذِهِ الْآيَةُ: ﴿نِسَاقُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثُكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ أَقْبِلْ وَأَدْبِرْ، وَاتَّقِى الدُّبُرُ وَالحَيْضَةَ» (١) حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثُكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ أَقْبِلْ وَأَدْبِرْ، وَاتَّقِى الدُّبُرُ وَالحَيْضَةَ» (١)

اے رسول اللہ!" میں ہلاک ہو گیا" آپ نے پوچھا: مجھے کس چیز نے ہلاک کیا؟ کہنے گئے" میں نے آج اپنی سواری پھیرلی۔" آپ نے کچھ جو اب نہ دیا تا آئکہ آپ پر بیہ آیت نازل ہوئی، پھر آپ تا آئکہ آپ پر بیہ آیت نازل ہوئی، پھر آپ تا آئلہ آپ کی حالت میں مجامعت نہ کرو۔ تا گاڑا نے فرمایا:" آگے سے صحبت کرویا پیچھے سے مگر دبر میں یا حیض کی حالت میں مجامعت نہ کرو۔

تویہ اختلاف توّع کا ہے کیونکہ مرادیہ ہے کہ وہ آیت کے معنی میں داخل ہے، تو ان کے اقوال ایک دوسرے کے قول سے رد نہیں کئے جائیں گے۔

۲۔ دوسر ااحمال بیربیان کیا کہ ایک آیت دومر تبہ نازل ہوئی ہو، ایک مرتبہ اس سبب کی وجہ سے، دوسری مرتبہ دوسرے سبب کی وجہ سے مثلاً

﴿ سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُوَلُّونَ الدُّبُر ﴾ (٢)

عنقریب پیر جماعت شکست کھائے گی اور بیرلوگ پیٹھ کچھیر کچھیر کر بھاگ جائیں گے۔

عمر ولالنفن سے مروی ہے کہ یہ آیت مکہ میں نازل ہوئی اور میں کہتا تھا کہ کونسی جماعت شکست خور دہ ہے اور غزوہ بدر میں نبی کریم علی اللہ کا گوزرع پہنے ہوئے یہ آیت مبار کہ پڑھتے ہوئے سنااور ابن عباس ڈلائٹ سے مروی ہے کہ غزوہ بدر کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی جب کفارنے کہا تھا ﴿ خَیْ جَمِیعٌ مُنْتَصِرٌ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣) ﴿ (٣) ﴾ (٣) ﴿ (٣)

لیکن بیراخمال ضعیف ہے جیسا کہ ڈاکٹر مساعد طیار اس مقدمہ کی شرح میں کہتے ہیں:

"وهذا الإحتمال فيه ضعف، فهو لم يرد عن السلف، وإنما هو تخريج عقلي لورود الآثار بأكثر من سبب للآية الواحدة"(۵)

<sup>(</sup>۱) تر مذی، محمد بن عیسی، سنن، ابواب تفسیر القر آن عن رسول الله تَنْ اللَّهِ عَبَابُ ومن سورة البقرة، حدیث نمبر: ۲۹۸۰، دار السلام، طبع اول: ۱۹۹۹ء، علامه الالهانی عِنْ الله نے اس حدیث کو حسن قرار دیاہے۔

<sup>(</sup>۲) سورة القمر:۴۵

<sup>(</sup>۳) سورة القمر: ۲۶ م

<sup>(</sup>۴) طبری، محمد بن جریر، جامع البیان فی تاویل القر آن، تحقیق: احمد محمد شاکر، مؤسسة الرسالة ، طبع اول: ۲۰۰۰-۲۲، ۲۲، ۲۲

<sup>(</sup>۵) طیار، ڈاکٹر مساعد، شرح مقدمہ فی اصول تفسیر، دار ابن جوزی، طبع دوم: ۴۳۸اھ، ص:۳۰۱

اس احمال میں ضعف ہے جوسلف سے منقول نہیں ہے یہ تو صرف ایک آیت کے بارے میں ایک سے زیادہ آثار آنے کی وجہ سے عقلی توجیهات ہیں۔

اس کے بعد شیخ الاسلام ابن تیمیہ عمیہ میں اس قسم لفظ ایک سے زائد معانی کی وجہ سے پیدا ہونے والے اختلاف کی دوصور توں کوذکر کیاہے۔

مشترك لفظى

امام ابن تیمیه و عالله فرماتے ہیں:

"ایک ہی لفظ کے مختلف معانی ہوں جیسے لفظ عسعس آنے اور جانے دونوں معانی پر بولا جاتا ہے اور اسی بولا جاتا ہے اور اسی طرح لفظ "قسورة" شیر اور تیر انداز دونوں پر بولا جاتا ہے اور اسی طرح لفظ" قرء" بمعنی حیض اور طہر دونوں پر بولا جاتا ہے۔"(۱)

اوراس کی بہت سی مثالیں پیش کی ہیں۔

ترادف وتضمن

شیخ الاسلام ابن تیمیہ عنی یہ میں ترادف و تضمن کی بحث کو بھی شامل کیا ہے، ترادف کا لغوی معنی ہے دو لفظوں کا ہم معنی یا قریب المعنی ہونا، لفظاً مختلف ہونااور معنی ایک ہونا۔ (۲) سلف صالحین نے لفظ کا مطلب قریب المعنی الفاظ میں ادا کیا۔ امام ابن تیمیہ عنی النہ کے نزدیک لغت میں متر ادف الفاظ بہت ہی کم ہیں اور قر آن میں یا تو معدوم ہیں یا نہایت نادر ہیں۔ چنانچہ قر آن میں ایک ہی مطلب کے لیے ایسے دولفظ مشکل سے ملیں گے جو بالکل ہم معنی ہوں۔ البتہ قریب المعنی لفظ ملیں گے اور یہ بھی قر آن کا اعجاز ہے۔

مثال:

﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا ﴾ (٣) جس دن آسان لرزنے لگے كيا كر۔

مور کے معنی حرکت کے ہیں یہ لفظ کے قریبی معنی ہیں کیونکہ مور کے معنی حرکت نہیں بلکہ مبکی تیز حرکت کو مور کے معنی حرکت کو جمع کرنانہایت مفید ہے کیونکہ یہ بات مفہوم کو کہیں زیادہ واضح کردیتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير: ۲۵

<sup>(</sup>۲) کیرانوی، وحید الزمان قاسمی، القاموس الوحید، اداره اسلامیات، طبع اول: ۲۰۰۱ء، ص: ۲۱۵

<sup>(</sup>٣) سورة الطور: ٩

تضمن تضمن کامعنی ہے کسی لفظ کو دوسرے لفظ کی جگہ لا کراُسی جیسامعاملہ کرنااس بناپر کہ بیہ لفظ اُس لفظ کے معنی پر ننسر کی غلطی کہ واضح کیاہے کہ عربوں کادستور اپنی جگہ درست ہے کہ فعل میں معنی فعل شامل کر دیے ہیں اور دونوں سے یکسال بر تاؤ کرتے ہیں لیکن بعض مفسرین نے یہاں ، غلطی کی اور بعض حروف کوایک دوسرے کا قائم مقام بنادیا۔ جبیبا کہ انہوں نے مندرجہ ذیل آیات میں کیاہے۔

﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ

انہوں نے کہا کہ یہ جو تیری دنبی مانگتا ہے کہ اپنی دنبیوں میں ملالے بیشک تجھ پر ظلم کرتا ہے۔ ﴿ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللَّهِ ﴿ (٣)

بھلا کون ہیں جو اللہ کی طرف بلانے میں میرے مد د گار ہوں۔

اس تفصیل کا یہ مطلب نہیں کہ سلف میں سرے سے کوئی اختلاف نہیں ہے بلکہ ان میں خفیف اختلاف پایا جاتاہے جبیباکہ احکام میں ہم دیکھتے ہیں مگر ضروری احکام توسب لو گوں کو معلوم ہیں اور ان میں کوئی اختلاف نہیں ہے جیسے نماز کی رکعات کی تعد اد، رمضان کے روزے زکواۃ کا نصاب وغیر ہ۔

#### اسياب اختلاف

امام ابن تیمیہ وطالتہ نے اس بحث کے آخر میں اس نکتہ کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اول تو کتاب الله میں اختلاف نہیں ہونا چاہیے، دوسر ااگر اختلاف ہے بھی توسلف میں وہ تھوڑا ہے اور اس اختلاف کا سبب کیا ہے تواس کی مندرجه ذیل چندوجوہات ذکر کی ہیں:

> "وَالِاحْتِلَافُ قَدْ يَكُونُ لِخَفَاءِ الدَّلِيلِ أَوْ لِذُهُولِ عَنْهُ وَقَدْ يَكُونُ لِعَدَم سَمَاعِهِ وَقَدْ يَكُونُ لِلْغَلَطِ فِي فَهْمِ النَّصِّ وَقَدْ يَكُونُ لِاعْتِقَادِ مُعَارِضٍ رَاحِح"<sup>(٣)</sup> اختلاف کا سبب تبھی دلیل کا پوشیرہ ہوناہے، تبھی نص کے سیجھنے میں غلطی کاہونا،اور تبھی عدم ساع،اور بعض مریته راجح معارض کی وجہ ہے۔

> > لینی امام ابن تیسیہ تواللہ نے سلف صالحین میں تفسیر کے اختلاف کی حاروجوہ ذکر کی ہیں۔

وحيد الزمان قاسمي، القاموس الوحيد، ص: 922 (1)

سورة ص:۴۲ **(r)** 

سورة الصف: ۱۴ **(m)** 

ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ٢٨ (r)

## تيسري فصل: تفسير ميں اختلاف كي نوعيتيں

شیخ الاسلام ابن تیمیه تواند نے تیسری فصل میں تفسیر میں اختلاف کی نوعیت کی دواقسام بیان کی ہیں: اذا

ا۔ تقل کے استدلال **ا۔ نقل کے اعتبار سے** 

: قر آن مجید کی تفسیر کے ہم تک پہنچنے کا ایک نہایت اہم اور مستند ذریعہ نقل ہے۔امام ابن تیمیہ و شاہد فرماتے ہیں:

"منقول سے مراد ہر وہ روایت جو معصوم (پیغیبر عالیم) یا غیر معصوم (صحابہ، تابعین، تع تابعین وغیرہ) سے ہم تک پینچی ہو۔ وہ روایت جس سے بھی ہواس کی صحت وضعف معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ موجود ہے تو یہ مقبول ہے اور اسی علم کی مسلمانوں

کوضر ورت ہے۔"

اور جس روایت کی صحت وضعف معلوم نہ ہو وہ بے فائدہ ہے اس پر گفتگو کرناعبث ہے۔ جیسے اصحاب کہف کے کئے کارنگ کیساتھا، موسی عَلیمِیلاً نے گائے کا کونسا ٹکڑ امقتول کو ماراتھا۔ وغیر ہ۔ ان معاملات کاعلم نقل کے ذریعہ ہی حاصل ہو سکتا ہے، عقل کے ذریعہ نہیں۔

وہ مبہم امور جن کا تعلق علم سے ہے اور وہ نبی کریم عَلَیْدَا سے صحیح منقول ہیں توبہ صحیح تفسیر کا حصہ ہیں اور ان کے درست ہونے میں کوئی شک نہیں، جیسے موسی عَلِیَّلاً کے ساتھی کانام خضر عَلیَّلاً کِ اللہ تعالیٰ معلوم ہے اور درست ہے۔ (۱)

علم کاوہ ذریعہ جو نقل سے ہی تعلق رکھتا ہے لیکن اس کے ہم تک پہنچنے میں یاتو کوئی ضعف ہے یااس کے قبول ومر دود ہونے میں اختلاف ہے یا کوئی مر دود روایت کو بھی بیان کر تاہے تواس حوالے سے امام ابن تیمیہ تُرِیَّاللَّہ نے اس فصل کو چار اہم مباحث میں تقسیم کیا ہے اور ان پر جامع انداز میں بحث کی ہے۔

ا۔ اسرائیلیات ۲۔ حدیث مرسل سد خبر واحد ہم۔ موضوعات ان میں سے اکثر اخبار کا تعلق اسرائیلیات سے ہے اس لیے سب سے پہلے ان کا حکم ذکر کیا ہے۔

اسرائيليات

وہ روایات جو اہل کتاب سے نقل کی جائیں جیسے کعب الاحبار، وہب بن منبہ اور محمد بن اسحاق وغیرہ نے اہل کتاب سے بہت سی روایات نقل کی ہیں، توامام ابن تیمیہ توٹیاللہ نے ان کا کیا تھم بیان کیا ہے شیخ الاسلام توٹیاللہ فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) ابن تیمیه، مقدمه فی اصول التفسیر، ص:۲۹

"اسرائیلیات سے استشہاد کے لیے روایت تو کی جاسکتی ہے مگر اعتقاد کے لیے نہیں اس کی وجہ اسرائیلیات کی تین اقسام ہیں:

ا۔ ایک وہ روایات ہیں جن کی صحت معلوم ہے اوران کی صحت ہماری شریعت میں موجود ہے۔ تو یہ صحیح روایات ہیں جو مقبول ہیں۔

۲۔ دوسری وہ روایات ہیں جن کا جھوٹا ہو نا ہماری شریعت کی مخالفت کی وجہ سے معلوم ہے،اس لیے پیرمر دود ہیں۔

سد تیسری وہ روایات ہیں جن کے بارے میں خاموشی ہے نہ وہ پہلی قبیل سے ہیں نہ دوسری ۔ تو نہ ان کی تصدیق جائز ہے اور نہ تکذیب البتہ ان کو بیان کر سکتے ہیں۔ حیسا کہ حدیث مبارکہ میں موجو دہے۔ "(۱)

انہوں نے دلیل کے طور پر درج ذیل حدیث پیش کی ہے:

«لا تُصَدِّقُوا أَهْلَ الكِتَابِ وَلا تُكَذِّبُوهُمْ، وَقُولُوا: ﴿ آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا ﴾ » (٢) اللَّ تُصَدِّقُوا أَهْلَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

تا كه اگريه باطل موتواس كى تصديق نه كرواور اگر حق موتواس كى تكذيب نه كرو\_

#### مزيد فرماتے ہيں:

"اسرائیلی روایات کی بہت می امثلہ ذکر کیں، مثلاً اصحاب کہف کے نام کیا تھے؟ان کے کتے کارنگ کیسا تھا؟عصائے موسی کس درخت کا تھا؟ وہ کون سے پر ندے تھے جن کو ابرا ہیم عَالِیًّا اِکے لیے زندہ کیا گیا؟ وغیرہ ایسے بہت سے امور ہیں جن کو اللہ تعالی نے مبہم رکھا ہے اور ان کے علم کا کوئی فائدہ بھی نہیں ہے لیکن اس بارے میں اہل کتاب کا اختلاف نقل کر ناجائز ہے مگر اس بارے میں قر آئی تعلیم ہیہ ہے کہ جب مختلف فیہ واقعہ کا تذکرہ ہو تواس جگہ تمام اقوال کا تذکرہ کرکے صحیح قول کی طرف اشارہ کیا جائے تاکہ بحث طول نہ پکڑے اور لوگ بے فائدہ باقوں میں پڑ کر اہم مسائل سے غافل نہ ہو جائیں جیسے سورہ کہف میں اصحاب کہف کی تعداد کا اختلاف ذکر کیا گیا ہے اور آخر میں ایک قول الگ ذکر کرکے اس کی صحت کی طرف اشارہ کیا ہے۔ "(\*)

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ٦١

<sup>(</sup>٢) بخارى، صحيح بخارى، كتاب التفسير، بَابْ ﴿ قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهُ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا ﴾، حديث نمبر: ٨٥٥

<sup>(</sup>٣) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ص: ١١٠ ٢٢

حدیث مرسل

حدیث مرسل کی تعریف کرتے ہوئے حافظ ابن حجر مِعْ الله فرماتے ہیں:

"هو ما سقط من آخر إسناده مَنْ بعد التابعي"(١)

وہ حدیث ہے جس کی سند کے آخر سے تابعی کے بعد والاراوی گراہو (خواہ وہ صحالی ہویا تابعی)۔

محدثین اور فقہاء کے نزدیک حدیث مرسل کے حکم میں اختلاف ہے۔ جمہور محدثین نے اس کے قبول کرنے میں توقف کیاہے، مالکیہ اور احناف نے اسے مطلقاً قبول کیاہے، امام شافعی عیشات نے اس کو قبول کیاہے مگر اس شرط کے ساتھ کے اس کی دوسری سند موجو دہوجو پہلی سند کو واضح کرتی ہو۔ (۲)

شیخ الا سلام ابن تیمیہ توسیالیہ کے نزدیک مرسل کا حکم امام شافعی تو اللہ کے قول کے قریب ہے، فرماتے ہیں: "مرسل روایتیں اگر کئی طریقوں سے مر وی ہوں اور انہیں گھڑنے کی سازش نہ کی گئی ہو تو قطعاً صحیح ہے۔ جب روایت میں نہ جھوٹ بولا گیا ہو اور بھول چوک بھی نہ ہوئی ہو تو روایت بلاشک صحیح ہوگی۔""

> امام ابن تیمیہ توٹاللہ نے ایک مثال کے ذریعہ مرسل کوواضح کیاہے ، فرماتے ہیں: "بہ توممکن ہے کہ دوشاعرایک ہی شعر کہہ دیں مگر دوشاعرایک لمباقصیدہ ایک ہی الفاظ ومعانی سے کہہ

دیں بیہ عاد تاً ناممکن ہے۔ اسی مثال پر حدیث کو قیاس کرلیس خاص طور کمبی حدیث جس میں متعد د مضامین ہوں۔اکثر منقولات کی صحت انہی مختلف طریقوں سے معلوم کی جاتی ہے۔ لیکن منقولات اور

دوسرے د قائق کی تحقیق کی پیراہ نہیں ہے۔"

خلاصہ کلام ہیہ کہ امام ابن تیمیہ تحیاللہ کے نزدیک خبر مرسل نہ تو مطلقاً قابل قبول ہے نہ مطلقاً مر دود بلکہ کچھ شر ائط کے ساتھ قابل قبول ہے۔

خبر واحد

شیخ الاسلام ابن تیمیہ میں اللہ کے نزدیک خبر واحد حجت ہے خاص طور پر جب امت کے اہل علم سے اسے تصدیق یا عمل کے ذریعہ تلقی بالقبول حاصل ہو جائے تو یہ علم کو واجب کر دیتی ہے۔ آئمہ اربعہ کے متبعین نے بھی اس

<sup>(</sup>۱) ابن حجر عسقلانی، احمد بن علی، النکت علی نزمة النظر فی توضیح نخبة الفکر، تحقیق: علی حسن بن علی، دار ابن الجوزی، طبع دوم: المهروری المعروری المع

<sup>(</sup>٢) الضاً

<sup>(</sup>۳) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ۴۸

بات کو داخنح کر دیا ہے البتہ بعض متاخرین میں سے پچھ نے اس سے اختلاف کیا ہے اور متکلمین کی راہ کو اپنایا ہے اور اکثر متکلمین مثلاً ابواسحاق اسفر اکینی اور ابن فورک وغیر ہ بھی اس مسئلہ میں اصحاب حدیث وسلف سے متفق ہیں۔(۱) **موضوعات** 

یہ موضوع نہایت اہمیت کا حامل ہے کیونکہ بعض مفسرین نے موضوع روایات کو اپنی تفاسیر میں شامل کیا ہے، ضروری تھا کہ ان کی اس غلطی سے آگاہ کیا جائے، امام ابن تیمیہ عظامی نے کتب تفسیر میں موضوعات کے حوالے سے دوقتم کے لوگوں کا تذکرہ کیا ہے:

ایک اہل بدعت اور غالی جیسے روافضہ ہیں جنہوں نے علی ڈگائھڈ اور ان کے آل اور عاشور اءو غیرہ کے فضائل پر احادیث گھڑیں۔ تفسیر میں انہوں نے بڑا گہر ااثر چھوڑا، حتی کہ اہل سنت کی تفاسیر میں یہ روایات داخل ہو گئیں جیسے تفسیر تعلمی۔ دوسر سے بعض اہل زہد جنہوں نے فضائل اعمال میں من گھڑت احادیث بیان کی ہیں۔ امام ابن تیمیہ میشاتیت نے خاص طور پر تین کتب تفسیر پر تنقید کی ہے جن میں موضوع روایات موجود ہیں، اور وہ تفسیر تعلمی، تفسیر واحدی اور تفسیر زمخشری ہیں، ان تینوں تفاسیر نے سور توں کے فضائل میں موضوع روایات ذکر کی ہیں۔ (۲)

#### ۲-استدلال

علم کے حصول کا دوسر ااہم ذریعہ استدلال ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ بھٹاللہ کے نزدیک اس قشم میں لوگوں نے دوجہت سے غلطی کی ہے جو صحابہ ، تابعین اور تیج تابعین کے بعد کی تفسیروں کی پیداوار ہے۔

ایک جہت ان لوگوں کی ہے جنہوں نے پہلے سے اپنے کچھ عقائد اور نظریات بنا لیے کچر قرآنی الفاظ کو تھینج تان کران پر منظبق کرنے گئے۔ یہ صرف اپنے تھرائے معنی پر اڑے رہے۔ بعض مرتبہ ان کی غلطی دلیل اور مدلول دونوں میں تھی جیسے معتزلہ اور اباضیہ مثلاً جنہوں نے قیامت کے دن اللہ کی رؤیت کا انکار کیا اور بعض مرتبہ غلطی صرف دلیل میں تھی جیسے صوفیہ کا آیت فلما فصل طالوت کالینی طرف سے مفہوم بیان کرنا کہ ہون اُول بیت وضع میں تھی جیسے صوفیہ کا آیت فلما فصل طالوت کالینی طرف سے مفہوم بیان کرنا کہ ہوان اُول بیت وضع للناس کی ظاہری معنی خانہ کعبہ ، باطنی معنی رسول اللہ تا اللہ تا اللہ تا اُلہ کی شراد ہیں جن پر ایک موحد شخص ہی ایمان لا سکتا ہے (۱۳)، اس جہت میں اہل بدعت کے درج ذیل فرق خوارج ، روافض ، جہیہ ، معتزلہ ، قدریہ اور مرجئہ شامل ہیں۔ اس جہت میں کھی گئی تفییر وں میں زمیش کالا آن وغیرہ مثامل ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ص: ۲۳۹،۴۰۰

<sup>(</sup>۲) الضاً:۲۳

<sup>(</sup>۳) تستری، سهل بن عبدالله، حقائق التفییر، تحقیق: محمد باسل عیون السود، منشورات محمد علی بیفنون، دار الکتب العلمیة، بیروت، طبع اول: ۱۴۲۳ه، ص: ۵۰

تفسیر میں غلطی کی اس جہت کا سلسلہ رکا نہیں بلکہ چلتا جارہاہے عصر حاضر میں بھی الیی بہت ہی تفاسیر سامنے آر ہی ہیں، جن میں خواہشات کا دخل زیادہ ہے، آیات کے معانی کی اپنی آراء کی طرف چھیر اجارہاہے، ان میں سرسید احمد خان کی تفسیر القر آن ہے۔

اور دوسری جہت ان لوگوں کی ہے جنہوں نے قر آن کی تغییر محض لغت عرب سے کی اور یہ لحاظ نہیں رکھا کہ قر آن کی تغییر محض لغت عرب سے کی اور یہ لحاظ نہیں رکھا کہ قر آن کی کیا مر اد ہے اور نبی کریم علی اُلٹی کے کیا مطلب بیان فرمایا اور صحابہ کرام جو اس کے اولین مخاطب سے انہوں نے کیامفہوم سمجھا۔ ان کی نگاہ صرف الفاظ پر رہی کہ عرب ان الفاظ کے کیامغنی بتاتے ہیں۔ (۱) مثال:

﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾

اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہیں۔

اس مثال میں انہوں نے ید کا معنی نعمت کیا ہے کیونکہ لغت میں اس کا ایک معنی یہ بھی بیان کیا گیا ہے جبکہ یہ تفسیر درست نہیں بلکہ اہل سنت کے نزدیک ید کے معنی کو اس کے ظاہر پر محمول کریں گے جیسے اللہ سبحانہ و تعالی کی ذات کے لائق ہے بغیر تشبیہ و تمثییل اور بغیر کیفیت اور تعطیل کے۔(۳)

اس جہت میں لکھی گئی تفسیر وال میں تفسیر ماور دی (م ۴۵م) کی النکت والعیون اور کرمانی (م بعد ۴۵۰) کی تفسیر غرائب التفسیر و عجائب التأویل، شامل ہیں۔

امام ابن تیمیہ عُرِیْتُ نے فائدہ کے لیے الیمی بہت سی تفاسیر کا بھی تذکرہ کیا ہے جو ان دونوں جہتوں سے پاک ہیں، ان میں تفسیر عبد الرزاق، تفسیر طبری، تفسیر ابن ابی حاتم اور تفسیر عبد بن حمید وغیرہ ہیں۔

## چو تھی فصل: تفسیر کا بہترین طریقہ

تفسیر کاسب سے بہترین طریقہ کون ساہے؟ امام ابن تیمیہ تواللہ نے اس سوال کا جواب اس مکمل فصل میں تفسیل سے دیا ہے۔ اور سب سے پہلے تفسیر بالماثور کاذکر کیا ہے، یہی وہ جوہری خزانہ ہے جس سے ہر مفسر کواپنے کام کا آغاز کرناچا ہے۔ اس کے ذریعے موجو دہ دور کے تفسیری انحر افات سے بچاؤ ممکن ہے اور ان مفاسد سے احتر از ہوتا ہے، جو تاویل مذموم سے پیدا ہوتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمة في اصول التفيير: ۴۸

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة: ۲۴

<sup>(</sup>۳) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير: ۴۶

تفسير القرآن بالقران

امام ابن تیمیه وحقالله فرماتے ہیں:

"أَنْ يُفَسَّرَ الْقُرْآنُ بِالْقُرْآنِ، فَمَا أُجْمِلَ فِي مَكَانٍ فَإِنَّهُ قَدْ فُسِّرَ فِي مَوْضِعٍ آحَرَ وَمَا أُخْتُصِرَ مِنْ مَكَانٍ فَقَدْ بُسِطَ فِي مَوْضِعٍ آحَرَ."(١)

قر آن کی تفییر قر آن سے کی جائے، قر آن میں جو مضمون ایک جگہ مجمل ہے دوسری جگہ مفصل ہے، اور جہال اختصار سے کام لیا گیاہے، دوسری جگہ اس کی تفصیل مل جائے گی۔

چنانچہ مفسر کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک مضمون کی مختلف آیات کوسامنے رکھے تاکہ مضمون کے تمام گوشے نکھر کرسامنے آ جائیں۔لیکن اس سے یہ بات لازم نہیں آتی کہ قرآن کی ہر آیت کی تفسیر دوسری آیت کرتی ہو۔ اس کی بے شار امثلہ میں سے ایک مندر جہ ذیل ہے:

الله تعالی کا فرمان ہے:

﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٢)

سن رکھو کہ جواللہ کے دوست ہیں ان کونہ کچھ خوف ہو گااور نہ وہ غمناک ہول گے۔

اولیاءاللہ کون ہیں؟اس کی تفسیر بعد والی آیت میں بیان کر دی کہ

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿ (٣)

یعنی وہ جو ایمان لائے اور پر ہیز گار رہے۔

اسی طرح ایک اور مثال

"عبدالله بن مسعود رفّالتُمُوُّ فرماتے ہیں جب بیہ آیت مبار کہ نازل ہوئی ﴿الَّذِینَ آمَنُوا وَلَا اللهُ عَلَیْمُ فَرماتے ہیں جب بیہ آیت مبار کہ نازل ہوئی ﴿اللَّهُ عَلَیْمُ اللَّهُ عَلَیْمُ اللّٰ اللّٰهُ عَلَیْمُ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّ

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ٩٥، زركشي، محمد بن عبد الله، البريان في علوم القرآن، تحقيق: محمد ابوالفضل ابراجيم، دار احياءا كتب العربية، طبع اول: ١٩٥٧ء، ٢/ ١٤٥

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۲۲

<sup>(</sup>۳) ایضا: ۲۳

عرض کیا کہ ہم میں سے کون ایسا ہے جس نے کبھی ظلم نہ کیا ہو؟ آپ تَا اُلَّا اِ فرمایا: أَكُمْ تَسْمَعُوا إِلَى قَوْلِ الْعَبْدِ الصَّالِحِ: ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ کیا آپ نے نیک بندے کا قول نہیں سنا۔ لقمان نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ بیٹا کبھی شرک نہ کرنا کیونکہ شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔ "(۱)

اس اصول کے بنیاد پر بہت سے ایسے اشکالات کا ازالہ ہو تاہے جو صرف ایک آیت پر نظر کرنے سے پیدا ہو سکتے ہیں۔

## تفسير القرآن بالسنة

شخ الاسلام ابن تیمیه و تعالق کے نزدیک تفسیر کادوسر ااہم طریقہ تفسیر بالنۃ ہے۔ یعنی اگر قرآن کی تفسیر قرآن میں موجود نہ ہوتو پھر حدیث کے طرف رجوع کیا جائے کیونکہ یہ قرآن کی شرح و تفسیر ہے۔ (۲)
اس حوالے سے امام ابن تیمیہ و تعالقہ نے قرآن وحدیث سے متعدد دلائل پیش کئے ہیں۔ ان میں سے ایک دلیل قرآن مجید میں ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿وَٱنْزَلْنَآ اِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ النَّهِمْ ﴾ (٣)

اور ہم نے تم پر بھی یہ کتاب نازل کی ہے تا کہ جو ارشادات لو گوں پر نازل ہوئے ہیں وہ ان پر ظاہر کر دو۔

اس آیت میں تفسیر قرآن نبی کریم طالیم کی ذمہ داری قرار دی گئی ہے۔ جو کچھ آپ طالیم کی بر نازل ہوا ہے اس کا مطلب اور تشریح و توضیح بھی لوگوں کو بتادیں۔ اگر کسی کو کسی بات کی سمجھ نہ آئے تو سمجھا دیں۔ اگر وہ کوئی سوال کریں تو انھیں اس کا جواب دیا کریں۔ چنانچہ نبی کریم طالیم نے اپنے قول و فعل کے ذریعے قرآن کی تشریک کے ہے۔ امام شافعی عیشہ فرماتے ہیں کہ:

"رسول الله نے جو بھی حکم دیاہے،وہ قر آن سے ہی ماخوذ ہے۔ "<sup>(\*)</sup>

<sup>(1)</sup> بخاري، صحیح بخاري، کتاب التفسير، سورة لقمان، بَابْ ﴿ لاَ تُشْرِكُ بِاللَّهُ ۚ إِنَّ الشِّرِ كَ لَظُمُ عَظِيمٌ ﴾، حديث نمبر: ٣٧٧٦

<sup>(</sup>۲) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ص: ۹۲

<sup>(</sup>٣) سورة النحل:۴۸

<sup>(</sup>٧) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير: ٩٦

حدیث قرآن کی شرحہ، یہ قرآن کے مجمل کا بیان کرتا ہے اور اسی کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی مراد تک رسائی حاصل کی جاسکتی ہے۔ دن ماسکی جاسکی بنیاد کسی نہ کسی طرح قرآن میں موجود ہوتی ہے۔ (۱) نبی کریم طالیٰ کا ارشاد ہے:

«أَلَا إِنَّ أُوتِيت الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ» (٢)

یادر کھومجھے قر آن کے ساتھ اسی کی مثل دی گئی ہے۔

اسی طرح حدیث معاذبن جبل ر الله و الله و الله و اس پر امام شافعی و الله نیز ت دلائل پیش کئے ہیں۔

قر آنی اجمال کے بیان کی ایک مثال درج ذیل آیت ہے:

﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ (٣)

جن لو گوں نے نیکو کاری کی ان کے لیے بھلائی ہے اور مزید اور بھی۔

اس آیت میں نبی کریم مَنَّ اللَّیْمِ نے ﴿ وَزِیَادَةٌ ﴾ کی تفسیر دیدار الہی سے کی ہے کہ جنت میں جنتیوں کوسب سے بڑی نعمت جو ملے گی وہ اپنے رب کا دیدار ہو گا۔ (۴)

چنانچہ قرآن کی تفسیر میں صبیح حدیث ہی بہترین تفسیر ہے کیونکہ نبی کریم تَالَّیْا قرآن کے شارح اور صادق و مصدوق ہیں،اوراس سے بہتر کوئی تفسیر نہیں ہوسکتی۔

### تفسيربا قوال الصحابة

تفسیر کا تیسر ااہم ذریعہ اقوال صحابہ کرام ہیں۔ امام ابن تیمیہ عمیالیہ نے اس فصل میں صحابہ کی تفسیر کے متعلق بعض مسائل کو بیان کیاہے،اجمالی طور پراس کو تین مباحث میں تقسیم کرسکتے ہیں۔

ا۔ تفسیرِ صحابہ کی طرف رجوع کاسب ۲۔ مشہور مفسِّرین صحابہ کرام ۳۔ تفسیر صحابہ میں اسرائیلیات

<sup>(</sup>۱) زرکشی، البر مان فی علوم القرآن، ۱۳۹/۲

<sup>(</sup>۲) احد بن حنبل، مند، حدیث نمبر:۱۷۱۷

<sup>(</sup>٣) سورة يونس:٢٦

<sup>(</sup>٣) مسلم بن حجاج، صحيح مسلم، كتاب الايمان، باب اثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم سجانه وتعالى، حديث نمبر: • ٣٥، دار السلام، طبع اول. ١٩٩٨ء

### تفسير صحابه كي طرف رجوع كاسب

امام ابن تیمیہ تُوٹُلَیْہُ فرماتے ہیں اگر قر آن وسنت میں قر آن کی تفسیر نہ ملے تو صحابہ ٹڑکالُٹیُمُ کے اقوال کی طرف رجوع کیا جائے گا۔ صحابہ کرام ٹڑکالُٹیُمُ کی قدرومنزلت کی بناپر اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔ امام ابن تیمیہ تُوٹُللنَّہ نے صحابہ کرام کی تفسیر کی طرف رجوع کے بعض اسباب کا تذکرہ کیاہے فرماتے ہیں:

"وَجِينَئِذٍ إِذَا لَمْ نَجِدْ التَّفْسِيرَ فِي الْقُرْآنِ وَلَا فِي السُّنَّةِ رَجَعْنَا فِي ذَلِكَ إِلَى أَقْوَالِ الصَّحَابَةِ فَإِنَّهُمْ أَدْرَى بِذَلِكَ لِمَا شَاهَدُوهُ مِنْ الْقُرْآنِ وَالْأَحْوَالِ الَّتِي احْتَصُوا الصَّحَابَةِ فَإِنَّهُمْ أَدْرَى بِذَلِكَ لِمَا شَاهَدُوهُ مِنْ الْقُرْآنِ وَالْأَحْوَالِ النَّيِ احْتَصُوا بِهَا; وَلِمَا هُمُمْ مِنْ الْفَهْمِ التَّامِّ وَالْعِلْمِ الصَّجِيحِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ."(1) اوراس وقت جب تفير قرآن وسنت ميں ندملے تو پھر اقوال صحابہ کے طرف رجوع کيا جائے گا۔ کيونکہ جب"زول قرآن" کے قرآئن واحوال کا مثابدہ ان تک مخصوص تھا، اور وہ فہم تام، علم صحح اور عمل صالح کے حامل تھے، چنانجہ ان کو تفیر کا بہتر اوراک تھا۔

امام ابن تیمیه و اللہ نے جو اساب بیان کئے ہیں وہ مندر جہ ذیل ہیں:

#### مشاہدہ نزول

یہ ایساخاصہ ہے جو ان کے علاوہ کسی اور کے لیے ممکن نہیں۔ جس چیز کاادراک انہوں نے کیا، غائب اس کا ادراک نہیں کر سکتا۔واقعات اور حواد ثات کا و قوع اور اس پر کتاب وسنت کی وحی کانزول، قرائن حالیہ نے ان کے فہم کو مزید بڑھادیا،اس کے ساتھ انہیں اسباب نزول سے واقفیت تھی۔

#### احوال خاصه

صحابہ کرام رفن النّزُ نزول و جی کے عینی گواہ اور ماحول سے واقف تھے۔ نبی کریم اللّٰ اللّٰہ کی صحبت کے ساتھ ، ان کے احوال و معاشرت سے آگاہ تھے، اور نبی کریم اللّٰہ اللّٰہ علم وعمل کوحاصل کیا، اہل زباں ہونے کے ساتھ عادات عرب سے آگاہ، علم میں گہرائی، زبر دست قوت ادراک کے مالک اور حب رسول کے جذبے سے سر شار تھے۔ ان کے دل نور نبوت سے روشن تھے، چنانچہ امت کے تمام طبقات میں صحابہ کا فہم قر آن زیادہ تھا۔ مزید بر آل وہ شعوری طور پر فہم قر آن کو اہمیت دیتے تھے۔ اس حوالے سے امام ابن تیمیہ تو اللّٰہ نے صحابہ کرام دخیاتی کے اقول کی اہمیت اوران کی ترجیح کے بارے میں متعدد اقوال نقل کیے ہیں ان میں سے ایک حضرت ابن مسعود رفیانی کا قول ہے ، فرماتے ہیں:
"کان الرجل منا اذا تعلم عشر آیات لم یجاوزھن حتی یعرف معانیھا والعمل بھن" (۲)

(۲) طبری، جامع البیان فی تغییر القر آن، حدیث نمبر: ۱،۸۱/ ،۸۰ شیخ شعیب الأر نؤوط نے اس کی سند کو صبیح کہا ہے، تفصیل کے لیے ویکھیں: مند احمد، حدیث نمبر: ۲۲۱/۳۸،۲۳۳۸۲

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير: ۳۰

ہم میں ایک شخص جب دس آیات سکھ لیتا تواس وقت تک آگے نہ بڑھتا جب تک ان آیات کے معانی اور عملی احکام کی معرفت حاصل نہ کرلیتا۔

لہٰذا تفسیر میں قر آن وسنت کے بعد سب سے زیادہ اہمیت اقوال صحابہ کی ہے بلکہ امام حاکم تحقیقات کا کہنا ہے کہ صحابی جس نے وحی کامشاہدہ کیا ہے، کی تفسیر کو حدیث نبوی کی حیثیت حاصل ہے۔ (۱) صحابہ کر ام ڈٹٹائٹٹر کی تفسیر کی مثال:

﴿ أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ (٢)

یاتم عور توں سے ہم بستر ہوئے ہو۔

کی تفسیر عبداللہ بن عباس طاللہ نے جماع سے کی ہے۔

## مشهور مفسرين صحابه كرام

امام ابن تیمیہ عین نے صحابہ کرام ٹنگاٹٹر میں مشہور مفسرین میں سے خلفاء اربعہ اور اکابر صحابہ میں سے خاص طور پر عبداللہ بن مسعود ٹرگاٹٹیڈ اور اصاغر صحابہ میں سے عبداللہ بن عباس ٹرگاٹیڈ کا تذکرہ کیا ہے۔(۳)

### تفسير صحابه مين اسرائيليات

تفسیر صحابہ میں بھی اسر ائیلیات کا وجو دہے ، امام ابن تیمیہ بھوٹیٹ کے نزدیک صحابی نے صرف صحیح روایت کو ہی بیان کیا ہے اور تابعین کے مقابلہ میں صحابی کی روایت زیادہ قابل اطمینان ہے۔سدی کمیر نے عبد اللہ بن مسعود مٹالٹھ اور عبد اللہ بن عباس مٹالٹھ اسے اہل کتاب سے بعض اقوال بھی نقل کئے ہیں۔عبد اللہ بن عمر و مُثافِّمة کو جنگ میر موک میں اہل کتاب کی کتابوں کے دوبوجھ او نٹول کے لدے ہوئے ملے۔وہ مندرجہ ذیل حدیث میں اجازت کی وجہ سے ان کتابوں سے روایت کرتے تھے:

﴿أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ، قَالَ: ﴿بَلِغُوا عَنِي وَلَوْ آيَةً، وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَ حَرَج، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا، فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(٥)

<sup>(</sup>۱) حاكم نيسابورى، محمد بن عبد الله، المتدرك على الصحيحين، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، طبع اول: ۲۰۱۰-۲۱،۲۸۳/۳۰ سيوطى، جلال الدين، عبد الرحمن بن ابو بكر، الاتقان فى علوم القرآن، تحقيق: احمد بن على، دارالحديث، قابر ۲۰۰۵/۴۰، ۲۰۰۳، ۴۵۵/۴۰

<sup>(</sup>۲) سورة النساء: ۳۳

<sup>(</sup>۳) طبرى، جامع البيان في تفسير القرآن، حديث نمبر: ۳۸۹/۸،۹۵۸۲

<sup>(</sup>۴) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ص: ۹۹،۲۰

<sup>(</sup>۵) محیح بخاری، کتاب احادیث الأنبیاء، باب ماذکر عن بنی اسرائیل، حدیث نمبر:۳۲۲۱

نبی کریم ﷺ نے فرمایا: میری طرف سے پہنچا دواگر چہ ایک آیت ہی کیوں نہ ہو، اور بنی اسرائیل سے بیان کرواس میں کوئی حرج نہیں، جس شخص نے مجھ پر جان بوجھ کر جھوٹ بولا، اسے چاہیے کہ اپناٹھ کانا دوزخ میں بنالے۔

### تفسيربا قوال التابعين

امام ابن تیمیہ عین نے تفسیر کاچو تھا اہم ذریعہ تابعین کے تفسیری اقوال ذکر کیا ہے کیونکہ روئے زمین پر صحابہ کرام کے بعد سب سے بہترین لوگ تابعین عظام ہیں۔ بہت سے آئمہ نے ان کی تفسیر کی طرف رجوع کیا ہے اس لیے کہ وہ صحابہ سے فیض یافتہ، زمانہ نزول قر آن سے قریب تر اور لغت عربی کے ماہر تھے۔ امام ابن تیمیہ وَ اُللَّ تَعْمِیہ وَ اُللِّ مِعْمِیه وَ اللّٰ اِللّٰ اور اگروہ انہوں نے دلیل کے اختلاف کریں توان کا قول ایک دو سرے کے خلاف یابعد والوں کے لیے جمت نہیں ہے، جیسا کہ انہوں نے دلیل کے طور شعبہ بن تجان کا قول پیش کیا ہے:

" أَقْوَالُ التَّابِعِينَ فِي الْفُرُوعِ لَيْسَتْ حُجَّةً فَكَيْفَ تَكُونُ حُجَّةً فِي التَّفْسِيرِ؟ يَعْنِي أَنَّهَا لَا تَكُونُ حُجَّةً عَلَى غَيْرِهِمْ بِمَّنْ حَالَفَهُمْ. "(1)
اقوال تابعين فروى احكام ميں جمت نہيں تو تفير ميں كيے جمت ہو كتے ہيں ليني ان ميں سے جو اختاف كرلے اس كے خلاف جمت نہيں ہو كتے۔

اس قول کی توضیح یہی ہے کہ اقوال تابعین اختلاف کی صورت میں ججت نہیں ہیں لیکن جب ان میں اتفاق ہو تو پھر حجت ہو نگے۔

## تابعین کی تفسیر کی مثال

﴿ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ ﴾ (٢) اورسباس كے فرمانبر دارہیں۔

عَنْ مُجَاهِدٍ: أَيْ: "كُلُّ لَهُ مُطِيعُونَ، فَطَاعَةُ الْكَافِرِ فِي سُجُودِ ظِلَّهِ" (٣) عَنْ مُجَاهِدٍ وَلَلِهِ الشَّاكِ عَنْ مُجَاهِدٍ وَفَرِمِالِ كَافْرِ وَوَتُولِ الْمِرْمِينَ مِنْ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِي الللَّهُ الللللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِي الللَّهُ الللْمُولِي الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللْمُلِمُ الللِهُ الللللِّهُ اللللْمُ الللِّهُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللِمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلِمُ الللِمُلْمُ الللِ

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ۳۵

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة: ۲۱۱

<sup>(</sup>۳) مخزومی، مجاہدین جبر کمی قرشی، تفسیر مجاہد، تحقیق: ڈاکٹر محمد عبد السلام، دار الفکر الاسلامی الحدیثیة، مصر، طبع اول:۱۹۸۹ء، ص:۲۱۲

# پانچویں فصل: تفسیر بالرائے

تغییر میں ضروری ہے کہ دلیل کے بنیاد پر بات کی جائے، اگر صرف خواہش، ذاتی مفاد، گروہی مقاصد اور فرقے کی حمایت میں، بغیر دلیل کے تغییر کے فرقے کی حمایت میں، بغیر دلیل کے تغییر کی جانے لگے توامت تفرقہ کا شکار ہوگی۔امام ابن تیمییہ وَحُواللّٰہُ نے تغییر کے بہترین طریقے ذکر کرنے کے بعد تغییر سے متعلق مندر جہذیل بعض احکام ذکر کئے ہیں:

ا۔ تفسیر بالرائے کا حکم

۲۔ تفسیر بالرائے سے متعلق احادیث

س سلف صالحین کا تفسیر بالرائے سے گریز کرنا

شیخ الاسلام ابن تیمیه بیشاند کے نزدیک محض رائے سے من گھڑت تفسیر کرناجس کی بنیاد کوئی صحیح علمی دلیل اور معتبر علمی اسلوب نه ہو، تفسیر بالرائے مذموم ہے اور حرام ہے۔ اور اس حوالے سے متعد داحادیث نبویہ کا تذکرہ کیا ہے۔ جیسا کہ ابن عباس ڈالٹیڈ سے مروی ہے کہ رسول الله مُنگیڈ آنے فرمایا:

 $\stackrel{(1)}{\ll}$   $\stackrel{(1)}{\approx}$  وَيْ الْقُرْآنِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ

جس شخص نے قر آن میں بغیر علم کے گفتگو کی اسے چاہیے کہ اپناٹھکانا دوزخ میں بنالے۔

جو شخص محض اپنی رائے و خیال سے تفسیر کرے وہ اپنے ذمہ الی ذمہ داری لے رہاہے جس کا اسے کوئی علم نہیں۔اب اگر وہ کوئی تفسیر صحیح بھی کرلیتاہے، تو پھر بھی غلطی پرہے، کیونکہ وہ سرے سے ہی غلط راہ چلاہے، نبی کریم عَلَيْنَا کا ارشادہے:

«مَنْ قَالَ فِي القُرْآنِ بِرَأْيِهِ فَأَصَابَ فَقَدْ أَخْطَأَ»(٢)

جو کوئی اپنی رائے سے قر آن میں کچھ کہے اور اس کا کہنا صحیح ہو تو بھی اس نے غلطی کی۔

ممانعت کی انہی احادیث کی بنا پر بعض اہل علم نے روایت کیا ہے کہ نبی کریم مَنَّ الْیُمَّ کے صحابہ اس بارے میں سخت سے کہ کوئی شخص بغیر علم کے تفییر کرنے بیٹھ جائے۔ جیسا کہ ابو بکر صدیق ڈالٹیُمُّ سے مروی ہے:
"اَیُّ أَرْضٍ تُقِلُّنِی وَأَیُّ سَمَاءٍ تُظِلُّنِی إِذَا قُلْت فِی کِتَابِ اللَّهِ مَا لَمُ أَعْلَمْ؟"(٣)

<sup>(</sup>۱) سنن ترمذی، ابواب التفییر، باب فی الذی یفسر القر آن برایه، حدیث نمبر: ۲۹۵، امام ترمذی تُواللَّهُ نے حسن جبکہ علامہ البانی تُواللَّه نے ضعیف اور شِیخ شعیب الأر نؤوط نے عبد الا علی الثعلبی کے ضعف کی بناپر اس کی سند کو ضعیف کہاہے۔

<sup>(</sup>۲) سنن ترمذی، حدیث نمبر:۲۹۵۲، علامه البانی تیشالله نے ضعیف اور شیخ شعیب الأر نؤوط نے سھیل بن مہران کے ضعف کی بناپر اس کی سند کوضعیف کہاہے۔

<sup>(</sup>۳) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفسير، ص: ۲۲

کون سی زمین مجھے اٹھائے گی اور کون سا آسان مجھ پر سامیہ کرے گا اگر کتاب اللہ میں الیی بات کہوں جس کا مجھے علم نہیں۔

یہی وجہ ہے کہ بعض سلف جیسے سعید بن المسیب، عامر شعبی اُٹھٹا وغیرہ تفسیر میں مختاط رہتے تھے اور اس کو ایک خطرناک عمل سمجھتے تھے کہ مبادا کہیں مر اداللی کے خلاف تفسیر نہ کر ہیٹھیں یابیہ کہ لوگ ان کے دیکھا دیکھی یہ راستہ اختیار نہ کرلیں۔

مجاہد اور قادہ فَیْتَالِیْہُ و غیرہ نے جو تفسیریں کی ہیں ان کے بارے میں یہ گمان نہیں کیا جاسکتا کہ انہوں نے بغیر علم کے یا محض اپنی رائے سے تفسیر کردی ہے۔ مجاہد وَیْتَالَیْہُ تو تفسیر میں اللہ کی نشانی سے انہوں نے تین مرتبہ عبداللہ بن عباس وُلِّاتُونُہُ سے قر آن مجید کوشر وع سے آخر تک پڑھا، ہر آیت پر کھہر تے اور اس کی تفسیر پوچھے۔ (۱)
تفسیر کی مقررہ بنیادوں سے استدلال کے بغیر، دل میں آئی بات اور خیالات سے تفسیر کرنے والا غلطیوں کا شکار ہو گا۔ چنانچہ احتیاط ضروری ہے۔ اگر ہر باطل پرست کو یہ موقعہ دیا جائے کہ وہ خواہش کے مطابق تفسیر کرے، تو پھر تفسیر و تحریف میں امتیاز باقی نہ رہے گا اور قر آن کی "فارق بین الحق والباطل" کی حیثیت ختم ہو جائے گی۔ امام ابن تیمیہ وَیُشالیٰہ نے متعدد آثار کو ذکر کیا ہے کہ سلف صالحین بغیر علم کے تفسیر میں دخل نہیں دیتے سے الکن جس شخص کو شریعت اور لغت کا علم ہو اس کے لیے تفسیر کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ سلف سے تفسیریں بھی روایت کی گئی ہیں۔ وہ بولئے تھے جب جانتے تھے اور جس کا علم نہیں ہو تا تھا اس پر سکوت سلف سے تفسیریں بھی روایت کی گئی ہیں۔ وہ بولئے تھے جب جانتے تھے اور جس کا علم نہیں ہو تا تھا اس پر سکوت کرتے تھے اور بھی میں ہو راجب ہے۔

#### سفارشات

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ عنی السلام امام ابن تیمیہ عنی السلام امام ابن تیمیہ عنی اید اسلام امام ابن تیمیہ و اللہ کا یہ رسالہ امت اسلامیہ کے لیے ایک بہت بڑااحسان ہے۔ جس میں علوم کے خزانوں کو جمع کر دیاہے اور امت کو بتایا کہ کتاب اللہ کو کہ ابنا کہ سمجھنے کی بجائے اسے بحث و جدل، علمی ورزش اور اظہارِ قابلیت کا ذریعہ بنادیا ہے۔ تفسیروں کے انبارلگ گئے لیکن ان تفسیروں نے کتاب اللہ پر پردے ڈال دیئے۔ شیخ الاسلام نے یہ بھولی ہوئی بنیادی حقیقت بڑی خوبی سے یاد دلائی ہے اور ان اصولوں کو بیان کیا ہے جو کتاب اللہ کی تفسیر کے لیے ضروری ہیں۔ اصول تفسیر پر یہ مختصر اور جامع رسالہ نہایت اہمیت کا حامل ہے، اس کی اہمیت کے پیش نظر اس کو نصاب میں شامل کرنا چا ہیے تاکہ صبحے اور غلط تفاسیر میں امتیاز ہوسکے، نیز بغیر علم کے قرآن کی تفسیر نہ کی جائے۔ طلباء میں صبحے تفسیر کا شعور بیدا ہو کیونکہ مصنف نے جہاں جہاں متکلمین اور بدعتی فرقوں نے ٹھوکریں کھائیں، ان مقامات کی تفسیر کا شعور بیدا ہو کیونکہ مصنف نے جہاں جہاں متکلمین اور بدعتی فرقوں نے ٹھوکریں کھائیں، ان مقامات کی

<sup>(</sup>۱) ابن تيميه، مقدمه في اصول التفيير، ص: ۶۱۴

نشاند ہی کی ہے اور ان کے علمی وعقلی مغالطوں کے پر دے چاک کئے ہیں۔ اس کے علاوہ اصحاب تفسیر کو اصول تفسیر میں جو الجھنیں پیش آتی رہی ہیں ان کو نہایت عمد گی سے سلجھایا ہے۔

ان اصولوں کی روشنی میں آج کل کی جدید تفاسیر کوجانچنے کی ضرورت ہے کیونکہ بعض جدت پسند مفسرین تفسیر ممدوح کی حدیار کرکے تفسیر مذموم کا شکار ہو گئے ہیں اور بیہ اصول ان کے لیے مینارہ نور ثابت ہونگے۔ خلاصہ بیر کہ ان اصولوں کی افادیت جیسے ماضی میں تھی ویسے ہی حال اور مستقبل میں بھی ہے۔

