# اروومضاهن

# خلافت اورجمهوريت: نتائج وعواقب

### Caliphate and Democracy: Results & Consequences

ڈاکٹر حافظ محمہ خالد شفیع\*

### **ABSTRACT**

Islām is a complete code of life. Man is the vicegerent and representative of Allāh. The role of vicegerent and caliphate can only be fulfilled in a complete manner, when the system of the Islamic Caliphate is established. It is the duty of Muslims to endeavor for establishing such a system in the world.

The caliphate is the political title of Islām. It is, actually, the sovereignty of Almighty God on the earth. God creates its sovereignty by selecting the pious people from the humankind. With the help of Caliphate, unity, strength and equality can be established in the Muslim world. Democracy is the system of government, which is based on the wishes of the majority of the people of a state. However, the real democracy is the one in which wishes of people are directly or indirectly catered. An ideal democracy is the one in which all affairs of the country are run with the consultation of all the people. If the affairs of any state are run by the majority of the people, then that state will move towards its destruction. Allāh says, "O Muhammad..! If you obey most of the dwellers of the earth they will lead you astray from Allah's way."

The affairs of the Islamic state must not run by the wishes of the majority nor the minority of the people, but, on the values of truth and justice. The author of this paper presents a critical and comparative study of the Islamic Caliphate and democracy, and concludes that it is the Caliphate and not democracy, which is the true Islamic system of government.

**Keywords:** Democracy, Caliphate, Sovereignty, Consultation, Justice

\* اسىٹنٹ پروفيسر، سکھر، آئی بیائے، سندھ

دین اسلام وہ دین ہے جس کی سنہری تعلیمات انسانیت کے لئے سراپار حمت ہیں۔ فخر کی بات یہ ہے کہ اس کی یہ تعلیمات صرف منبر و محراب تک محدود نہیں بلکہ حیات انسانی کے ہر شعبہ پر حاوی ہیں۔ گویا حیات انسانی ایک کل ہے اور تہذیب و تدن، تعلیم و تربیت، عادات و اطوار ، اخلاق و آداب، معیشت ومعاشرت اس کے اجزاء ہیں۔ سیاست بھی اس کل کا نہیت اہم جزوء ہے۔ دین اسلام نے سیاست میں طرنِ خلافت کا حکم میں خلافت کا حکم میں خلافت کا حکم دیا ہے۔ خلافت کا حکم دیا ہے۔ خلافت کا حکم میں اپنیانا اختیاری ہے یالازمی ؟ تمام امور تشر ت کے محتاج ہیں اور یہ مشتمل سیاست میں جمہوریت کے طرزِ حکومت کی حیثیت بات بھی تشر تے طلب ہے کہ تقریبانصف صدی پر مشتمل سیاست میں جمہوریت کے طرزِ حکومت کی حیثیت کیا ہے ؟ دور حاضر میں اسے اپنایا جاسکتا ہے یا نہیں اور اگراسے اپنایا گیا تواس سے کیا نتائج مرتب ہونگے ؟ یہ تمام کیا ہے ؟ دور حاضر میں اسے اپنایا جاسکتا ہے یا نہیں اور اگراسے اپنایا گیا تواس سے کیا نتائج مرتب ہونگے ؟ یہ تمام قضایا بھی محل بحث ہیں۔

### خلافت كالغوى مفهوم:

خلافت اور خلیفہ کامادہ لغوی "خ لے لے اسے (حَلَفَ) اس مادہ کے لغوی معنی جانشین ہونا، ایک کے بعد دوسرے کا آنااور نیابت کے ہیں۔ یہ مادہ مختلف ابواب کے صیغوں سے کئی بار قرآن مجید میں آیا ہے، اور خصوصیاتِ ابواب کی وجہ سے اصل معنی کے ساتھ اضافی مفہوم بھی شامل ہوتا ہے۔

علامه ابن منظور خلافت كالغوى مفهوم بيان كرتے ہيں:

"وخَلَفَ فُلَانٌ فُلَانًا إِذَا كَانَ خَلِيفَته. يُقَالُ: خَلَفَه فِي قَوْمِهِ خِلافَةً. "(1)

ترجمہ: اور فلال فلال کے بیچھے آیاجب وہ اس کا قائم مقام ہوا۔ کہاجاتا ہے وہ قوم میں اس کا قائم مقام ہوا۔ کہاجاتا ہے وہ قوم میں اس کا قائم مقام ہوا۔

قرآن مجيد ميں ہے: ﴿ وَقَالَ مُوسى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي ﴾ (2) ترجمہ: اور کہاموسی نے اینے بھائی ہارون سے کہ میر اخلیفہ رہیری قوم میں۔

# خلافت كي اصطلاحي مفهوم:

علامه ابن خلدون خلافت كى تعريف بيان كرتے هوئ در قمطر از بيں:
"وأنه نيابة عن صاحب الشريعة في حفظ الدين، وسياسة الدنيا به، تسمى خلافة وإمامة، والقائم به خليفة وإماماً. "(3)

ترجمہ: نیابت دین کی حفاظت اور دنیا کی سیاست کے لیے صاحب شریعت کی جانشینی کو خلافت اور امامت کہاجاتا ہے اور جو شخص اس کا انتظام کرتا ہے اسے خلیفہ اور امام کہتے ہیں۔ شاہ ولی اللّٰہ دہلو کی خلافت کی ایک جامع تعریف کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" الخلافة هي الرياسة العامة في التصدي لاقامة الدين بإحياء العلوم الدينيه واقامة اركان الاسلام والقيام بالجهاد وما يتعلق به من ترتيب الجيوش والفرض للمقاتلة واعطاءهم من الفيء والقيام بالقضاء واقامة الحدود ورفع المظالم والامر بالمعروف والنهي عن المنكر نيابة عن النبي

ترجمہ: خلافت وہ نیابتِ عامد ہے جو نبی اکرم لمٹی آئیٹم کی نیابت کرتے ہوئے مملًا اقامت دین کے لیے حاصل ہوئی ہو یعنی علوم دینیہ کا احیاء ارکان اسلام کی اقامت، جہاد اور متعلقات جہاد کا قیام جیسے افواج کی ترتیب، مجاہدین کو وظائف دینا، مال غنیمت کی تقسیم، نظام قضا کا قیام، حدود کا اجراء مظالم کو دور کرنااور امر بالمعر وف اور نبی عن المنکر کافر نضر انجام دینا۔

مولاناا بوالکلام آزاد خلافت کے بارے میں اپنی رائے کا اظہار ان الفاظ میں کرتے ہیں: "قرآن کی زبان میں خلافت اور "استخلاف فی الارض" اور "وراثت و تمکن فی الارض" ہے مقصود زمین کی قومی عظت وریاست اور قوموں اور ملکوں کی حکومت وسلطنت ہے"۔ (5)

علاء اسلام کی بیان کردہ شرعی واصطلاحی تعریفات کا جائزہ لیاجائے، تو خلافت کا ایک جامع مفہوم ہمارے سامنے آتا ہے جو اسلامی نظام خلافت میں خلیفہ المسلمین کے دائرہ اختیار اور مضبی ذمہ داریوں تک کے تعین میں مددگار ہو سکتا ہے۔ اس لیے کہ خلیفہ، صرف خلیفہ کے طور پر کوئی حیثیت نہیں رکھتا جب تک وہ اللہ اور سول ملی آیا ہم کی نیابت میں منصبی ذمہ داریاں ادائہیں کرتا۔

### قرآن اور خلافت:

قرآن کریم میں خلافت کا تذکرہ متعدد بار ہواہے۔ جہاں جہاں خلیفہ کالفظ استعال ہواہے اس کے بعد (الارض)کالفظ بھی آیاہے۔ ﴿ إِنِيّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (6) سے ثابت ہوتاہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم یعنی (بنی آدم)کوز مین میں خلیفہ بنایاہے۔ بنی آدم کا اشر ف المخلوقات ہونا ظاہر اور نوع انسانی کا زمین مخلوقات ہونا عیاں ہے، پس انسان کی بیہ خلافت جوز مین کے ساتھ مخصوص ہے یقینا خلافت الہیہ ہے

اور نوع انسانی خلیفۃ اللہ لیکن اللہ تعالیٰ کی ذات ہے ہمتاجو سب کی خالق ومالک ہے اس سے بہت اعلی وار فع ہے کہ "من کل الوجوہ" کوئی مخلوق ہا ہے وہ اشر ف المخلوقات ہی کیوں نہ ہواس کی جانشین یعنی خلیفہ ہو سکے ۔ پس نوع انسان کی خلافت الہیں "من وجہ" تسلیم کرنی پڑے گی اور وہ بجراس کے اور پچھ نہیں ہو سکتی کہ جس طرح اللہ تعالیٰ تمام موجودات مخلوقات کا حقیقی حکمر ان اور شہنشاہ ہے اسی طرح زمین میں صرف نوع انسان ہی تمام دوسری مخلوقات پر بظاہر حکمر ان نظر آتا ہے اور ہر چیز اور ہر مخلوق سے انسان ہی اپنی فرماں برداری کرالیتا ہے بس ثابت ہوا۔ ﴿ إِنّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ حَلِيفَةً ﴾ میں خلیفہ سے مراد حکمر ان ہے نہ کہ کچھ اور (7) کیس ثابت ہوا۔ ﴿ إِنّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ حَلِيفَةً ﴾ میں خلیفہ سے مراد حکمر ان ہے نہ کہ کچھ اور (7)

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (8)

تر جمہ: وہی توہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجاہے تا کہ اسے پورے کے پورے دین پر غالب کر دے خواہ مشر کین کو یہ کتناہی نا گوار رہو۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی نے اس آیت کو قر آن مجید کا عمود قرار دیاہے کیونکہ اس آیت میں یہ بتایا گیاہے آپ ملٹی نیاتی کی بعثت کے دومقصد تھے۔

ـ دعوت وتبليغ 2 ـ غلبه دين حق

مولا ناشبير احمد عثماني اس آيت كي تفسير ميں لکھتے ہيں:

"اسلام کا غلبہ باقی تمام ادیان پر معقولیت اور ججت و دلیل کے اعتبار سے ، ہر زمانہ میں بحد اللہ نمایال طور پر حاصل رہاہے۔ باقی حکومت و سلطنت کے اعتبار سے وہ اُس وقت حاصل ہواہے اور ہوگا، جبکہ مسلمان اصول اسلام کے پوری طرح پابند اور ایمان و تقوی کی راہوں میں مضبوط اور جہاد فی سبیل اللہ میں ثابت قدم تھے یاآ ئندہ ہوں گے "(<sup>(9)</sup>)

تاریخ گواہ ہے کہ اس دین کو اللہ تعالی نے سینکڑوں برس تک سب مذاہب پر غالب کیا اور مسلمانوں نے تمام مذاہب والوں پر صدیوں تک بڑی شان و شوکت سے حکومت کی اور آئندہ بھی دنیا کے خاتمہ کے قریب ایک وقت آنے والا ہے جب ہر چہار طرف دین برحق کی حکومت ہوگی اور باطل سر نگوں ہو گا۔ آج جو پچھ مسلمانوں کے ساتھ ہور ہاہے بیان کے اپنے اعمال کا نتیجہ ہے۔ مولاناعبدالشکور فاروقی لکھنوی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

"آ مخضرت ملی ایش کی بعث کامقصود میہ ہے کہ (دین اسلام) کو تمام ادیان پر غالب کر دیا جائے۔ پس اس آیت میں اگر سیجھنے کی کوئی چیز ہے توبیہ ہے کہ غالب کردیئے سے کیامر ادہے ؟ غلبہ دوقسم کاہوتا ہے ایک میہ کہ دلیل میں غالب کیا جائے بعنی دین حق کی حقانیت اور دوسرے ادیان کے بطلان پرالیک دلیل قائم کی جائے جس کار دنہ ہو سکے۔ دوسرے میہ کہ تیخ وسنال کے ذریعے سے غالب کیا جائے بینی دین حق کی شوکت وسطوت کے سامنے تمام نداہب کو سر نگوں کر دیا جائے۔ ہم کہتے ہیں کہ دونوں قسم کا غلبہ مرادے "(10)

رسول الله طَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَعَ عَرْبِ كَ مَشْهُور قَبَائُل كُوان الفاظ مِين اسلام كَى دعوت دى: ((يَا أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ تُفْلِحُوا وَتَمْلِكُوا هِمَا الْعَرَبَ وَتَذِلَّ لَكُمُ الْعَجَمُ وَإِذَا آمَنْتُمْ كُنْتُمْ مُلُوكًا فِي الْجُنَّةِ))(11)

ترجمہ: اے لوگو! کہہ دوسوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں توکامیاب ہو جاؤگے، عرب کے حکمر ان بن جاؤگے اور عجم بھی تمہارے ماتحت ہو جائیں گے اور جب تم ایمان لے آؤگے تو جت میں بھی باد شاہ بن حاؤگے۔

### أمت كي منصبي ذمه داري:

مذکورہ آیت مبارکہ کی تشر <sup>س</sup>ے و تفسیر کے ضمن میں ڈاکٹر اسرار احمد امت کی منصبی ذمہ داری کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ختم نبوت ورسالت کاایک لاز می نتیجہ بیہ ہے کہ جوکام آنحضور ملی اینیاءورسل کیا کرتے سے آپ ملی اینیاءورسل کیا کرتے سے آپ ملی اینیائی کی اُمت کے ذمے ہیں گویا خواہ دعوت و تبیغ ،انذارو تبثیر، تعلیم و تربیت اور اصلاح و تزکیہ پر مشتمل فر نصه شهادتِ حق ہوجو بعثت انبیاءورُسُل کی غرضِ اصلی اور غایتِ اساسی ہے خواہ اعلاء کلمة الله یہ ، اقامتِ دین اور اظہار دین حق علی کی غرضِ اصلی اور غایتِ اساسی ہے خواہ اعلاء کلمة الله یہ ، اقامتِ دین اور اظہار دین حق علی الدین کلہ پر مشتمل بعثتِ مجمدی کامقصد انتیازی اور منتہائے خصوصی ہو جملہ اہل ارض اور جمع کرہ الرضی کے اعتبار سے یہ سارے فرائض اب ان لوگوں پر عائم ہوتے ہیں جو آنحضور المی ایک نام لیوا ہیں اور آپ ملی ایک امت میں ہونے کوموجہ سعادت جانتے ہیں "(12)

للذاا قامت دین کی جدوجہداور اسلامی نظام خلافت کا قیام امت کے فرائض منصی میں سے ہے۔

### خلافت حدیث کے آئینہ میں:

حضرت نعمان بن بشير سے روايت ہے كه رسول الله طرفي يَرَبِّم نے فرمايا:

((تَكُونُ النَّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمُّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعُهَا، ثُمُّ تَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمُّ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرْفَعَهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِيَّةً، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمُّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ مُلْكًا جَبْرِيَّةً، فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمُّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ خِلَافَةً عَلَى مِنْهَاج نُبُوّةٍ ثُمَّ سَكَتَ)) (13)

ترجمہ: تمہارے در میان نبوت رہے گی جب تک اللہ چاہے گا۔ پھر جب اللہ چاہے گااُس کو اٹھا لے گا۔ اللہ چاہے گااُس کو اٹھا لے گا۔ اس کے بعد نبوت کے طریقے پر کام کرنے والی خلافت آئے گی۔ جورہے گی جب تک اللہ چاہے گا۔ پھر وہ جب چاہے گااُس کو بھی اٹھالے گا۔ پھر کاٹ کھانے والی باد شاہت آجائے گی، جورہے گی جب تک اللہ چاہے گا، پھر وہ جب چاہے گااُس کو اٹھا لے گا۔ پھر جابرانہ ملوکیت کا دور ہوگا۔ جو جب تک اللہ چاہے گارہے گا۔ پھر وہ جب چاہے گائس کو بھی اٹھالے گا۔ اس کے بعد پھر نبوت کے طریقے بیک اللہ چاہے گارہ کی کے بھر وہ جب چاہے گائس کو بھی اٹھالے گا۔ اس کے بعد پھر نبوت کے طریقے بیک کام کرنے والی خلافت آجائے گی۔ پھر آپ مائی آئی نے خاموش ہو گئے۔

حضرت ثوبان روایت کرتے ہیں که رسول الله طبق البخ نے ارشاد فرمایا:

((إِنَّ اللَّهَ زَوَى لِيَ الأَرْضَ فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُويَ لِى مِنْهَا))(14)

ترجمہ: بے شک اللہ تعالی نے میرے لئے زمین کوسکیڑ دیا(یالپیٹ دیا) میں نے اس کے تمام مشرق و مغرب دیکھ لئے۔اوریقینامیری اُمت کا اقتدار وہاں تک پہنچ کر رہے گا، جہاں تک زمین کو میرے لئے لپیٹا گیا۔

حضرت مقداد خالنگئے سے روایت ہے ، انہوں نے نبی اکر م طلق ایک کو بید فرماتے سنا:

((لَا يَبْقَى عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ بَيْتُ مَدَرٍ، وَلَا وَبَرٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ كَلِمَةَ الْإِسْلَامِ، بِعِزِ عَزِيزٍ أَوْ ذُلِّ ذَلِيلٍ، إِمَّا يُعِرُّهُمُ اللهُ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِهَا، أَوْ يُنِاهُمُ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِهَا، أَوْ يُؤْهُمُ اللهُ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِهَا، أَوْ يُنِاهُمُ فَيَدِينُونَ هَا)) (15)

ترجمہ: روئے زمین پر نہ کوئی اینٹ گارے کا بناہوا گھر رہ جائے گا اور نہ اونٹ کے بالوں کا بناہوا کوئی خیمہ، جس میں اللہ کلمہ اسلام کو داخل نہ کر دے خواہ کسی سعادت مند کو عزت دے کر اور خواہ کسی بد بخت کی مغلوبیت کے ذریعے یعنی یا تواللہ تعالی لوگوں کو (اسلام کی بدولت) عزت عطافر مادے گا اور انہیں کلمہ اسلام کا قائل و حامل بنادے گایا (حالت کفریر بر قرار رہنے کی صورت میں) انہیں مغلوب فرمادے گا کہ وہ اس کے محکوم اور تابع بن کر ہیں گے۔

حضرت مقداد ٹرگانٹیُزُ فرماتے ہیں کہ اس پر میں نے (اپنے دل میں) کہا! " پھر تو واقعتادین کل کا کل اللہ ہی کے لیے ہو جائے گا"۔

# خلافت فقها کی نظر میں:

علامه ابن حزم ظاہری غلیفہ کے تقرر اور انعقاد خلافت کے حوالے سے فرماتے ہیں۔ "ولا یجوز التردد بعد موت الامام فی اختیار الامام اکثر من ثلاث." (16)

ترجمہ: امام کی وفات کے بعد دوسرے امام کے تعین میں تین دن سے زیادہ کا تر د د جائز نہیں۔

الم ابوالحسن الماورى المتوفى في خليفه ك تقرر كوبالا جماع واجب قرار ديا به - آپ فرمات بير - الإمامة ، وَعَقْدُهَا لِمَنْ يَقُومُ كِمَا فِي الْأُمَّةِ وَاجِبٌ بالإجْمَاع "(17)

ترجمہ: ریاست کی سربراہی کے لیے اُس شخص کا تقرر جو پیر فرض انجام دے سکتا ہو بالاجماع واجب ہے۔

امام عبدالقاہر البغدادی بھی خلیفہ کا تقر راور خلافت کاانعقاد بالا جماع واجب اور فرض قرار دیتے ہو ئے رقمطراز ہیں:

" فقال جمهور أصحابنا من المتكلمين والفقهاء، من الشيعة والخوارج واكثر المعتزلة، بوجوب الإمامة وأنها فرض و واجب "(18)

تر جمہ : ہمارے اساتذہ میں سے جمہور علماء علم عقائد اور فقہاء نے ، اسی طرح شیعہ ، خوارج اور کثیر معتز لہنے بھی کہاہے کہ اسلامی حکومت کا قیام فرض اور واجب ہے۔

شيخ الاسلام ابن تيميه فرماتے ہيں:

"ان ولاية أمر النَّاسِ مِنْ أَعْظَمِ وَاجِبَاتِ الدِّينِ بَلْ لَا قيام للدين ولا للدنيا إلَّا بِهَا." (19)

ترجمہ: حکومت اسلامیہ دین کابلند ترین فرض اور واجب ہے، بلکہ اس کے بغیر دین ودنیا قائم نہیں رہ سکتے۔

شاه ولى الله د ہلوى فرماتے ہيں:

"واجب بالكفايه است بر مسلمين الي يوم القيامه نصب خليفه مستجمع شروط به چند وجه " (20)

ترجمہ: قیامت تک مسلمانوں پر فرض کفامیہ ہے کہ ایسے خلیفہ کا تقرر کریں جس کے اندر خلافت کی شرائط موجود ہوں۔

# احیائے خلافت، عہد حاضر کی اہم ضرورت

خلافت اسلامیہ کا یہ سلسلہ 632ء سے لے کررسول اللہ طرفی ایٹی کے بعد تک خلافت راشدہ کی شکل میں کم و بیش 31 سال جاری رہااس کے بعد اگرچہ خلافت اس صورت میں قائم نہ رہ سکی لیکن پھر بھی شکل میں کم و بیش 31 سال جاری رہااس کے بعد اگرچہ خلافت عثانیہ کے آخری خلیفہ سلطان عبد الحمید ثانی پر یہ سلطان عبد الحمید ثانی پر یہ سلسلہ ختم ہوا، سلطان عبد الحمید ثانی کو معزول کر کے خلافت کا ادارہ ختم کردیا گیا اور اسلامی ممالک میں مغربی جمہوریت کی داغ تیل ڈال دی گئی۔

علامہ اقبال خلافت کے خاتمے کے تاریخی پس منظر کو یوں بیان کرتے ہیں۔ چاک کر دی ترکِ ناداں نے خلافت کی قبا سادگی مسلم کی دیکھ اور وں کی عیاری بھی دیکھ <sup>(21)</sup>

زوالِ خلافت کے بعد اسلامی نظام خلافت کا احیاء اہل اسلام کی دینی ذمہ داری ہے۔ قرآن مجید میں مختلف پیرائے میں اس ذمہ داری کا احساس دلایا گیاہے۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (22)

ترجمہ: وعدہ کر لیااللہ نے ان لوگوں سے جوتم میں ایمان لائے ہیں اور کیے ہیں انہوں نے نیک کام،
البتہ چیچے حاکم کردے گاان کو ملک میں جیساحاکم کیا تھاان سے اگلوں کو اور جمادے گاان کے لیے دین
ان کا جو پہند کر دیاان کے واسطے اور دے گاان کو ان کے ڈرکے بدلے میں امن میر کی بندگی کریں
گے شریک نہ کریں گے میر اکسی کو اور جو کوئی ناشکری کرے گااس کے پیچے سووہ ہی لوگ ہیں
نافرمان۔

یعنی (وَلَیُمَکِّنَنَّ لَهُمْ دِینَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ) اور (یَعْبُدُونَنِي لَا یُشْرِکُونَ بِي شَیْئًا) میں خلیفہ بنانے کی علت غائیہ کا بیان ہے جیسا کہ اللہ عزوجل نے فرمایا ہے خلیفہ بنانے سے مقصد یہ ہے کہ دین لیسندیدہ تمکین پائے اور کلمہ الی کی بلندی ظاہر ہوجائے اور دین حق کا غلبہ تمام ادیان پر ثابت ہوجائے۔

چنانچہ آیات قرآنیہ کی روشن میں اسلام کا قانون شرعی بیہ ہے کہ خلافت کو قائم کرناپوری دنیا کے مسلمانوں پر فرض ہے۔ جن کواللہ تعالی نے مسلمانوں پر فرض ہے اور اس کا قیام ان دوسرے فرائض کی ادائیگی کی طرح فرض ہے۔ جن کواللہ تعالی نے تمام مسلمانوں پر فرض کیا ہے ، یہ ایک لازمی فر نضہ ہے جس میں کوئی اختیار اور کسی قسم کی سستی کی کوئی گنجائش نہیں اور اس کی اقامت میں کوتا ہی کرنائن بڑے عظیم گناہوں میں سے ایک گناہ کاار تکاب کرناہے جن پر اللہ تعالی کی ناراضگی ہے۔

قرآن مجيد مين رسول الله مل الله الله و خطاب كرتے ہوئ الله تعالى فرماتا ہے۔ ﴿ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ الله وَلَا تَتَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحُقِ ﴾ (23)

ترجمہ: پس اُن کے در میان اللہ تعالیٰ کے نازل کردہ (احکامات) کے مطابق فیصلہ کریں اور جو حق آپ کے پاس آیا ہے اس کے مقابلے میں اُن کی خواہشات کی پیروی نہ کریں۔

دوسری جگہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْض مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ (24)

ترجمہ: پس اے محد! تم اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق ان لوگوں کے معاملات کا فیصلہ کرو اور ان کی خواہشات کی پیروی نہ کرو۔ ہوشیار رہو کہ بیالوگ تم کو فتنہ میں ڈال کراس ہدایت سے ذرہ برابر منحرف نہ کرنے پائیں جو خدانے تمہاری طرف نازل کی ہے۔

چنانچەار شاد بارى تعالى ہے:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (25) ترجمه: الدائيان والو! الله تعالى اوررسول الله كى اطاعت كرواور الني ميس اولو الله (حكمر انول ) كى بھى \_

اللہ تعالیٰ تبھی بھی اس شخص کی اطاعت کا تھم نہیں دیتا جس کا وجود ہی نہ ہو، چنانچہ یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اولو الامر کا ہوناضر وری ہے کیونکہ اولو الامر کے وجود پر شرعی تھم کا دار و مدار ہے اوراس کے نہ ہونے کی صورت میں تھم شرعی ضائع ہوجاتا ہے لہذا اس کا وجود فرض ہے۔

نظام خلافت کا احیاء آج ملت اسلامیه کی اہم ضرورت ہے کہ گذشتہ تقریباً ایک صدی کی تاریخ بیہ بتاتی ہے کہ مسلمانوں میں خلافت کا ادارہ جیسا بھی موجود رہا۔ اس میں مرکزیت کا احساس قائم رہا ہے اور ان کے بہت سے مسائل خلافت کی مرکزیت سے حل ہوتے رہے۔ آج ہم اس مرکزیت کی غیر موجودگی کی وجہ سے ملکی اور بین الا قوامی سطح پر بہت می پریشانیوں اور مشکلات سے دوچار ہیں، جس کا حل بیہ نظر آتا ہے کہ مسلمانوں میں خلافت کا دوبارہ احیاء ہو، نظام خلافت دوبارہ قائم ہو اور ملت اسلامیہ ایک مرکز کی رہنمائی میں اینی مشکلات و مصائب سے نکلنے کے لئے مشتر کہ جدوجہد کرے۔

اب تک کی بحث میں یہ بات پایہ ُ ثبوت کو پہنے جاتی ہے کہ خلافت کا لفظ قرآن کیم کے اختیارات لغویہ میں سے ہے۔ قرآن کریم کی زبان میں خلافت سے مقصود زمین میں اللہ تعالیٰ کے احکام کو حکومت کے ذریعے نافذ کرنا ہے۔ قرآن کے نزدیک اس کا مقصد سے ہے کہ دنیا میں نوع انسانی کی ہدایت وسعادت کے لیے ایک خاص ذمہ دار حکومت قائم ہو، وہ اللہ تعالیٰ کی عدالت کو دنیا میں نافذ کرے تاکہ ظلم وجور اور صلالت و طغیان سے اس کی زمین یاک ہوجائے۔

سب سے پہلے خلافت کا یہ منصب اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت آدم عَلیّمِلاً کو ملا۔ وہ زمین میں اللہ تعالیٰ کے پہلے خلیفہ ہوئے اور آپ کے بعد ہر نبی عَلیّمِلاً اپنے سابق کا نائب اور خلیفہ قرار پایا۔ ظہور اسلام کے ساتھ جب جناب محمد طلق ایکی نبوت کے ختم ہونے کا اعلان ہوا، توقر آن نے خلافت کا یہ منصب امت مسلمہ کے سپر دکر دیا، یہی تھکن فی الارض ہے، یہی استخلاف فی الارض ہے اور اس کا نام خلافت ہے۔

# جهروريت: مخضر تعارف،اصول ومبادى

جہہوریت کی اصطلاح اگرچہ اس وقت عالمی سطح پر رائے ہے، گر اس اصطلاح کا کوئی ایک منہوم متعین کرنامشکل ہے۔ مغربی دنیا میں جہہوریت کی اصطلاح اور جہہوری نظام کوفر دکی فلاح کا ضامن سمجھا جارہا ہے۔ جبکہ تیسر می دنیا کے ممالک میں استعار کی نگرانی میں پرورش پانے والی جہہوریت بیان انسانی زندگی کے کرب اور دکھ کی ذمہ دار قرار دی جارہی ہیں، چنانچہ جب ہم پاکستان میں جہہوریت کا شور سنتے ہیں تو معاشر ہے کے عام افراد کے دل و دماغ میں امید اور المنگ پیدا ہونے کی بجائے مایوسی اور پریشانی کا احساس غالب آ جاتا ہے۔ اس لئے کہ پاکستان میں جس فتم کی جہہوریت سے عوام کا واسطہ ہے، اس کے ذریعے آج تک فرد کی فلاح، معاشر ہی بہبود اور قوم کی خوشحال کی کوئی ضانت نہیں دی جاسکی۔ اس کے بر عکس مذہبی، معاشر تی، معاشی معاشر ہی مبہود اور قوم کی خوشحال کی کوئی ضانت نہیں دی جاسکی۔ اس کے بر عکس مذہبی، معاشر تی، معاشی اور سیاسی میدانوں میں آزاد خیالی کے فتنوں نے راہ پائی جسے عصر حاضر کے دانشور وں نے Liberal کا نام دیا۔ جس کا نتیجہ فکری انتشار، ذہنی پراگندگی اور ایمان ویقین کی کی کی صورت میں نگل ہے کیونکہ جمہوریت اپنی ہر شکل میں عوام کی حاکمیت اور سیکولراز م کی دعود پدار ہے۔ عوام کی حاکمیت اور سیکولراز م کا منطقی متیجہ بے قید اور مادر پور آزاد ی ہی ہو سکتا ہے اور یہ عوام کا جمہوری حق مانا جاتا ہے۔ اس کی تورید ان اختا ہے۔ اس کی آزاد کی کے تحت مغرب کا ایک شخص خدا اور رسول کوگالی دے سکتا ہے۔ شعائر دین کا نداق اڑ اسکتا ہے۔ اس کی

بہن اور بیٹی کے ساتھ جنسی تعلق قائم رکھ سکتاہے۔والدین تک کیلئے کسی کی نجی زندگی میں دخل دینا قانونا گجرم ہے اور بیسب کچھ آزادی اور جمہوری حقوق کے نام پر ہور ہاہے۔

تونے دیکھانہیں مغرب کاجمہوری نظام

چېره روشن اندرول چنگيز سے تاريک تر (<sup>(26)</sup>

جمہوریت اینے اصل عربی مفہوم کے اعتبارے کوئی بُری چیز نہیں ہے۔

ابن منظور افريقي لكصة بين:

"الجُمْهُورُ هي الرملة المشرفة على ما حولها المجتمعة الرمل الكثير المتراكم الواسع والجُمْهُور الأرض المشرفة على ما حولها وجُمهورُ كل شيء معظمُه وجُمهورُ الناس جُلُّهُم" (27)

ترجمہ: جمہوریت ریت کے اُس ڈھیر کو کہتے ہیں جوار دگر دکی زمین سے بلنداور مجتمع ہواور بہت می مند بہت میں مند بہت کے وسیع میدان کو بھی جمہور کہاجاتا ہے۔ "جُمُھُورہ"وہ زمین ہوتی ہے جوار دگر دکی زمین سے بلند ہو۔ ہر چیز کے بڑے جھے کو جمہور کہاجاتا ہے "جمہور الناس" سے مراد ہے لوگوں کے ممتاز اور نمایاں افرادیائن کی اکثریت۔

اس نظام میں معیار حق اور ماخذ قانون عوام کی مرضی اور منشاء ہوتی ہے، جمہورالناس مختارِ کل اور مقتدرِ اعلیٰ ہوتے ہیں اور جمہوریت مطلق العنان ہوتی ہے۔ اس نظام کے قومی اور عوامی نما ئندوں کے لئے خدا، رسول، دین اور آسانی کتابوں یااخلاقی قدروں کی تابعداری ضروری نہیں، ہوتی، بلکہ عوام کی مرضی اور اُن کی پیند کی تابعداری اور عوامی نما ئندے اُن کے رسول کی پیند کی تابعداری اور عوامی نما ئندے اُن کے رسول

ہوتے ہیں۔ چنانچہ یہ ایک مشرکانہ نظام سیاست ہے۔ اس کے ذریعے ایک اسلامی نظریاتی مملکت کی کوئی خدمت نہیں ہوسکتی۔ (28)

جہہوریت دراصل مغربی معاشرے میں پروان چڑھی تواس کا اپنا مخصوص تاریخی پس منظرہے بیہ محض انسانی حقوق اور آزادی کے تحفظ کے طور پر متعارف نہیں ہوئی، بلکہ اس نے مغرب میں مذہب اور اخلاتی اقدار کے ہر نظام کو شکست سے دوچار کر کے اپنی بنیاد لاد بنیت (Secularism) پر استوار کی مگر آگے چل کر جہوریت کے تحت جو مغربی معاشرہ تشکیل پایا۔ اس میں سکولر ازم کے امکانات کو مسدود کر کے فرد کی خواہش کے معبود کی پر ستش کار استہ دکھایا گیا، تواس کانام ہی جمہوریت، لبرل جمہوریت، اور لبرل ازم قرار پایا۔ مسلمانوں کے بال جمہوریت عالمی سطح پر مسلمانوں کے زوال کے بعد آئی، لیکن لفظ "جمہوریت مسلمانوں کے بال جمہوریت عالمی سطح پر مسلمانوں کے زوال کے بعد آئی، لیکن لفظ "جمہوریت کر بیاور علوم اسلامیہ میں کثرت سے استعال ہونے والے لفظ "جمہور" سے ماخوذ ہے۔ اٹھار ویں صدی میں ترکی میں جمہوریت کی اصطلاح عربی میں مستعمل "لفظ" جمہور" سے ہی اخذ کی گئی، جس کا مطلب آد میوں کا مجموعہ سے ، مجموعہ میں عام طور پر سارے لوگ ہیں۔ (29)

جمہوریتِ کے اصطلاحی مفہوم میں اس سے مرادایک ایبانظامِ حکومت ہے جولوگوں کی اکثریت کی مرضی سے وضع کیا جاتا ہے۔ یعنی لوگوں کی اکثریت خود اپنے بھلے اور بُرے کا فیصلہ کرے گی اور اس کا دوسرا مطلب یہ لیا گیا ہے کہ عوام کی مرضی سے بالاتر کوئی ہستی اور قانون کا کوئی منبع تسلیم نہ کیا جائیگا۔ جمہوریت کا یہی تصور جب مغربی استعار کے ذریعے نوآبادیاتی نظام میں عالم اسلام میں متعارف ہوا، توایک زبردست فکری کشکاش کا سلسلہ نثر وع ہوگیا، جس کے نتیج میں دونمایاں طبقات سامنے آئے۔

مسلمان اسلام سے کسی بھی دور میں اس طرح بد ظن اور بددل نہیں ہوئے، جس طرح ستر ہویں اور اٹھار ویں صدی کی عیسائیت نے اپنے پیروکاروں کو کیا۔ چنانچہ جب جمہوریت عالم اسلام میں اپنار استہ بنارہی تھی تو تجد دیسند طبقے نے جمہوریت کی جڑیں مغرب کے معاشر سے سے زیادہ قر آن وسنت میں تلاش کرنے کی منظم کوشش کی اور یہ نتیجہ لکلا کہ اسلام تو سراسر ہے ہی جمہوریت للذا اس طبقے سے اسلامی جمہوریت کی اصطلاح متعارف کرائی۔

د وسراطقہ وہ ہے جو ہر اعتبار سے اسلام کو مکمل ضابطہ ، حیات اور نجات کا ذریعہ قرار دیتا ہے۔ اور مغربی جمہوریت کو بین دلا کل سے ردؓ کرتا ہے ، جبکہ اس کے برعکس پیش کئے جانے والے خلافت یااسلامی حکومت کے تصور کا کوئی عملی ماڈل موجود نہیں ہے۔اس کئے مخالف اسلام پیندوں کو اپنی فکر سمجھانے کے لئے کافی مشکل پیش آتی ہے۔ (30)

# موجودہ جمہوریت کے بارے میں اہل علم کی آراء:

ڈاکٹر جاویدا کبرانصاری رقمطراز ہیں:

"پاکستان میں وہ حالات نہ آج ہیں نہ پہلے کبھی تھے جو اسلامی جماعتوں کی جمہوری فتح کے لئے ضرور ہیں،
پاکستانی سیاست ہمیشہ سے غرض کی سیاست رہی ہے۔اس میں غرض ہی کی بنیاد پر سیاسی گروہ بندی عمل
میں آتی ہے اور غرض کے بندے ہی سیاسی عمل میں شریک ہوتے ہیں۔ پاکستانی عوام کی روحانی اور
اخلاقی حالت روز بروز اہتر ہوتی جارہی ہے۔ان حالات میں اُن سے یہ تو قع رکھنا کہ وہ اپنی ذاتی اغراض
کو پس پشت ڈال کر اسلامی حمیت اور عصبیت کی بنیاد پر جمہوری عمل میں حصہ لیکر اسلامی نمائندے
منتی کرس گے، نہایت غیر حقیقت بیندانہ ہے۔ "(31)

پاکستان کی تمام اسلامی تحریکات نے اس حقیقت سے بھی صرف نظر کیا ہے کہ عوام کی اخلاقی اور روحانی حالت غلبہ دین کی جدوجہد کی راہ میں ایک بڑی روکاوٹ ہے۔ جمہوری اور دستوری عمل کی تصدیق کر کے اسلامی جماعتیں عوام کی اخلاقی گراوٹ کا جواز پیش کرتی ہیں۔ انتخابی عمل میں شمولیت کے متیجہ میں عوام میں قربانی دینے کاجذبہ نہیں ابھر تابلکہ عوام اسلامی جماعتوں کو بھی انہیں پیانوں پر پر کھنے لگتے ہیں، جن کی بنیاد پر وہ سیکولر جماعتوں کو پر کھتے ہیں۔ چنانچہ اسلامی جماعتوں کا دینی اور اخلاقی تشخص مجروح ہوتا ہے اور اُن کا سیاسی پرو گرام اس دعوے پر مرکوز ہوجاتا ہے کہ وہ جمہوری اور سرمایہ دارانہ عمل کو شفاف اور غیر کر پٹ سرمایہ دیں گے جبکہ سرمایہ دارانہ جمہوریت کر پشن ہی کا دوسرام نام ہے۔ غیر کر پٹ جمہوریت اور غیر کر پٹ سرمایہ داری نہ جمہوریت اور خور ممکن ہے۔ المذابہ کوئی تعجب کی بات نہیں کہ عوام اسلامی جماعتوں کے انتخابی منشور کور ڈکر دیتے ہیں۔ اور انہیں ہر انتخاب میں بری طرح ناکامی سے دوچار ہو ناپڑتا ہے۔

### خرم مراد لکھتے ہیں:

"جمہوری راستہ اختیار کرنے سے عام سیاسی جماعتوں کے ساتھ مذہبی سیاسی جماعتوں کو بھی جمہوری عمل میں بعض لبرل رویے اختیار کرنے پڑتے ہیں، اگرچہ وہ ان لبرل رویوں کو اسلامائز کرنے کی کوشش میں گے رہنے کے باعث داخلی طور پر کھکش اور تضادات میں مبتلار ہتے ہیں مثلاً جماعت اسلامی پاکستان آج تک صدرایوب کے خلاف انتخابی جد وجہد میں محتر مہ فاطمہ جناح کی حمایت پر ہدف تنقید بنتی ہے اسی طرح دیو بند کے راہنما مولانا حسین احمہ مدنی کا نگریں کے حمایتی رہے جس میں عور تیں بھی سرگرم اور نمایاں تھیں بھراسی تسلسل میں مولانا فضل الرحمن نے عصہ لیا۔ عصہ لیا۔ عکم آر ڈی کے فورم پر جمہوری جد وجہد میں حصہ لیا۔ عکم انتخابات میں مولانا فضل الرحمن نے کھل کرنے نظیر کاساتھ دیااور وزار توں میں بھی حصہ لیا۔ "کے انتخابات میں مولانا فضل الرحمن نے کھل کرنے نظیر کاساتھ دیااور وزار توں میں بھی حصہ لیا۔ "(32)

یہ سب جمہوریت کا فیض ہے کہ اسلامی نظام کے نفاذ اور غلبہ دین کی جدوجہد کرنے والی شخصیات اور اسلامی تحریکیں۔یورپ کی تغمیر کردہ شاہر اہ جمہوریت پر سفر کرتے ہوئے اسلام کے مرکز ومبدا حجاز مقد س پنچنا جاہتے ہیں جو شاید کبھی ممکن نہ ہو سکے۔

قیام، پاکتان کے فوراً بعد عمین علاء کی جدوجہدسے آئینی طور پر قرار دادِ مقاصد کی منظور کی منظور کی گوکہ خوشگوار فیصلہ تھالیکن اس نے مذہبی جماعتوں کو جمہوریت کے بارے میں پُر امید کر دیا۔ اس قرار داد کی منظور کی میں اسمبلی کے اندر علامہ شبیر احمد عثانی اور اسمبلی سے باہر عوامی سطح پر مولا نامود ود کی نے نمایاں کر دار اداکیا چنانچہ اس کے بعد مولا نامود ود کی نے اسلامی حکومت کے قیام کے لئے جمہور کی جدوجہد کو اپنالیا۔ جس کے باعث جماعت اسلامی میں شامل بعض نامور علماء نے مولا نامود ود کی سے اختلاف کرتے ہوئے اپنی راہ الگ کر لے۔

قرار داد مقاصد کی منظوری کے بعد جمہوریت کے بارے میں جوخوش فہمی پیدا ہوئی۔اُس کی وجہ عوام کی فہم دین اور اسلامی شعور کی بجائے تحریک پاکستان کی جذباتی فضا تھی۔ لہذا یہ سمجھ لیا گیا کہ عوام کی اکثریت نہ صرف اسلامی نظام حیات کا فہم رکھتی ہے۔ بلکہ روحانی واخلاقی اعتبار سے اسلامی حکومت کے ساتھ چلنے کے لئے تیار بھی ہے، جس کا ثبوت قرار داد مقاصد ہے۔ جس کے نتیج میں بقول مولانا مودودی ریاست نے آئینی طور پر کلمہ پڑھ لیا ہے۔ چنانچہ مغربی طرزانتخاب کو اسلامی حکومت کے قیام کے لئے اپنالیا گیا، مگر برقسمتی سے ہر مرحلہ اس حوالے سے نقش برآب ثابت ہوا اور اسلامی انقلاب کے لئے اٹھنے والی ہر آواز یکستانی معاشرے کی جمہوری تاریخ میں صدائے صحر ثابت ہوئی۔

مولا ناعبدالرحمن کیلانی لکھتے ہیں کہ جمہوریت میں پانچ ار کان ایسے ہیں، جو شر عاً ناجائز ہیں۔ حق بالغ رائے دہی بشمول خواتین (سیاسی اور جنسی مساوات)۔

- ۔ ہرایک کے ووٹ کی کیساں قدر وقیت۔
- ۔ درخواست برائے نمائند گیاوراس کے جملہ لواز مات۔
  - ۔ سیاسی پارٹیوں کاوجود۔
  - ۔ کثرتِ رائے سے فیصلہ۔

ان ارکان خمسہ میں سے ایک رکن بھی حذف کر دیاجائے توجمہوریت کی گاڑی ایک قدم بھی آگے خہیں چل سکتی۔ جب کہ اسلامی نظام خلافت میں ان ارکان میں سے کسی ایک کو بھی گورا نہیں کیا جا سکتا۔ یہ دونوں نظام ایک دوسرے کی ضداور ایک دوسرے سے متصادم ہیں۔ یعنی نہ توجمہوریت کو مشرف بہ اسلام کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی جمہوریت کے مروجہ اصول نظام خلافت میں شامل کر کے اس کے سادہ، فطری اور آسان طریق کار کو خواہ مُخواہ مکدر اور مہم کیا جا سکتا ہے وجہ یہ ہے کہ جمہوریت ایک لادینی نظام ہے اور اس کے علمبر دار مذہب سے بیزار سے جبکہ خلافت کی بنیادہی خدااور اُس کے رسول اور آخرت کے تصور پر ہے اور اس کے علمبر دار مذہب سے بیزار سے جبکہ خلافت کی بنیادہی خدااور اُس کے رسول اور آخرت کے تصور پر ہے اور اس کے کا ینا نے والے انتہائی متقی اور بلنداخلاق انسان شے۔ (33)

آج کے دور میں بعض اسلامی ذہن رکھنے والے حضرات اور نیک نیتی سے اسلامی انقلاب کے داعی لیڈر جب دیکھتے ہیں کہ اقتدار پر قبضہ کئے بغیر اسلامی نظام کی ترویج ناممکن ہے تواس کاحل انہوں نے یہ تلاش کیا کہ نیک شہر ت رکھنے والے امید وارا نتخاب کے لئے نامز دکئے جائیں اور عوام میں اسلامی تعلیمات کا پر چار کر کے ایسے نمائندوں کی ہر ممکن امداد پر لوگوں کو ابھارا جائے تاکہ اسمبلی میں نیک لوگوں کی کثرت ہو جائے۔ موجودہ جمہوری دور میں معاشرہ کی اصلاح اور اسلامی نظام کی ترویج کی یہی واحد صورت ہے۔ تاریخ شاہد ہے کہ ووٹوں کے ذریعہ نہ آج تک بھی اسلام آیا ہے اور نہ آئندہ آسکتا ہے۔ اگر ایساہونا ممکن ہو تا توانبیاءور سل اس بُرامن ذریعہ انتقال اقتدار کو ضرور استعمال کرتے۔

بنی نوع انسان کیلئے قرآن کریم اور حضورا کرم ملٹی آیکٹی کی سنت سے بہتر دستور ناممکن ہے دین کی تبلیغ کے لئے جوان تھک اور جان توڑ کوششیں حضورا کرم ملٹی آیکٹی نے فرمائیں دوسرا کوئی نہیں کر سکتا۔ آپ ملٹی آیکٹی کو جان نثار اور مخلص افراد کی ایک جماعت بھی مہیا ہو گئی تھی جو اسلام کے عملی نفاذ کے لئے صرف تبلیغ واشاعت پر ہی انحصار نہیں رکھتے تھے بلکہ انہوں نے اپنی پوری پوری زندگیاں اسی قالب میں ڈھال کی تھیں۔ صحابہ کرام

ر شکالٹی کی جماعت کو یااسلامی تعلیمات کے چلتے پھرتے عملی نمونے تھے لیکن تیرہ سال کی انتھک کو ششوں کے باوجودیہ نہ ہوسکا کہ آپ ملٹی آلیا کی کمی میں اسلامی ریاست قائم کر لیتے۔

جب ایک بہترین دستور بھی موجود ہواور اُس کو عملًا نافذ کرنے والی جماعت بھی مثالی کر دارکی مالک ہووہ تواس دستور کو کثرت رائے کے ذریعے نافذنہ کر سکی توآج کے دور میں پیریونکہ ممکن ہے؟

اسلامی نظام کی تروت کے لئے اقتدار کی ضرورت سے انکار نہیں۔ لیکن رائے عامہ کو صرف تبلیغ کے ذریعے ہموار کر نااوراس طرح اسلامی انقلاب برپاکر ناخیالِ خام ہے اس کے لئے ہجرت، جہاداور دوسرے ذریعے ہموار کر نااوراس طرح اسلامی انقلاب برپاکر ناخیالِ خام ہے اس کے لئے ہجرت، جہاداور دوسرے ذریعے ہی اختیار کرنے پڑیں گے جیسا کہ انبیاء اور مجاہدین اسلام کا دستور رہا ہے۔ علامہ محمد اقبال جنہیں سیاسی بصیرت کے اعتبار سے مقرب اسلام سمجھا جاتا ہے انہوں نے مغربی جمہوریت کا بغور مطالعہ کیااور اس کی قباحتوں سے متنبہ کرتے ہوئے فرمایا۔

گریزاز طر زجمہوری غلام پختہ کار شو کہ از مغز دوصد خر فکرانسانے نے آید

مزيد فرماتے ہيں:

جمہوریت اک طرزِ حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو گناکرتے ہیں تولانہیں کرتے

مولانازامدا قبال رقمطراز ہیں:

"حقیقت ہیہ ہے کہ انتخابی سیاست سے الگ رہ کر اصلاح احوال کی جدو جبد کے اتنے اور ایسے میلان بیں کہ اُن پراگر صحیح توجہ دی جائے تونہ صرف میہ کہ بہتر نتائج حاصل ہو سکتے ہیں بلکہ اُن کے زیادہ پائیدار ہونے کی بھی توقع ہے۔"(34)

ا بتخابی سیاست میں ایک عرصہ تک سر گرم رہنے کے بعد اپنے آپ کو عملی فکری اور نظری سر گرمیوں تک محدود کر لینے والے معروف عالم دین مولا نازاہدالراشدی فرماتے ہیں:

"اسلامی جمہور سے پاکستان کا قیام اسلام کے نام پر اور اسلامی نظام کے نفاذ کے وعدے پر عمل میں آیا تھا اور جنو بی ایشیا کے جذبہ کے ساتھ اس کے لئے تھا اور جنو بی ایشیا کے جذبہ کے ساتھ اس کے لئے قربانیاں دی تھیں مگر قیام پاکستان کے بعد سے اس مملکت خداداد میں اسلامی نظام کے نفاذ اور قرآن و سنت کے احکام کی عمل داری کامسکہ ابھی تک مسلسل سوالیہ نشان بنا ہوا ہے۔ اس کے اسباب میں دیگر

بہت سے عوامل کے علاوہ ایک بنیادی سبب ہیے بھی ہے کہ مذہبی قوتوں نے نفاؤ اسلام کے لئے اپنی ساری تگ و تاز کا ہدف انتخابی سیاست کو قرار دے رکھا ہے جبکہ جدوجبد کے دیگر فکری و نظریاتی اور عملی تقاضوں کو مکمل طور پر پس پشت ڈال دیاہے۔"(35)

مولا ناز اہدالراشدی مذہبی جماعتوں کی امتخابی سیاست اور جمہوری جد وجہد پر یوں تبصر ہ فرماتے ہیں۔

" ملکی سیاست میں حصہ لینے والی جماعتیں اس وقت عجیب مخمصے میں ہیں اور ریگتان میں راستہ بھول
جانے والے قافلے کی طرح منزل کی تلاش بلکہ تعین میں سر گرداں ہیں مر وجہ سیاست میں حصہ لیتے
وقت ، فہ ہی جماعتیں یقینا اپنے اس اقدام میں پور کی طرح مطمئن نہ تھیں اور وہ فدشات و خطرات اس
وقت بھی ان کے ذہن میں اجمالی طور پر موجود تھے جن سے انہیں آج سابقہ در پیش ہے لیکن اُن کا
خیال میہ تھا کہ مر وجہ سیاست میں شریک کار بنے بغیر ملکی نظام میں تبدیلی کی کوئی کوشش نتیجہ خیز نہیں
ہوستی۔ اور مر وجہ سیاست کی خرابیوں پر وہ فہ ہی قوت اور عوامی دباؤکے ذریعے قابو پانے میں کامیاب
ہوستی۔ اور مر وجہ سیاست کی خرابیوں پر وہ خیر سیاست کی دلدل میں کو دیڑنے کار سک لے لیا لیکن
ہو جائیں گے۔ اس لئے نہ ہمی جماعتوں نے مر وجہ سیاست کی دلدل میں کو دیڑنے کار سک لے لیا لیکن
سے دبنی مقاصد کے حصول کا کوئی امکان نظر آتا ہے نہ وہ اس کے کابار بن گئی ہے۔ کہ نہ تو انہیں اس کے ذریعے
سے دبنی مقاصد کے حصول کا کوئی امکان نظر آتا ہے نہ وہ اس کے بس کی بات ہے اور نہ ہی وہ تو وہ سیاست
مند اس مر وجہ سیاست کے ناگزیر قاضوں کا پورا کر ناان کے بس کی بات ہے اور نہ ہی وہ تو وہ سیاست
میں اپنے موجودہ مقام اور بھرم کو باقی رکھنے میں کامیاب ہور ہی ہیں۔ ضرور در ساس امن کی کہ اس
صورت حال کا شھنڈے دل وہ ماغ کے ساتھ سنجیرہ تجربیہ کیا جائے اور اُن اساب و عوائل کا سراغ لگایا
جائے، جو ملکی سیاست میں نہ بمی جماعتوں کی ناکا می کا سب بنتے ہیں۔ تاکہ اُن کی روشنی میں دبنی وسیاتی
جماعتیں اپنے مستقبل کو حال ہے بہتر بنانے کی منصوبہ بندی کر سیس۔ تاکہ اُن کی روشنی میں دبنی وسیاتی

# عصرِ حاضر کے جیدِ علماء کی رائے:

عصر حاضر کے جید علماء ماضی کے نتائج اور مستقبل کے خطرات کو مد نظر رکھتے ہوئے جمہوری طرز حکومت کومت کومت کومت کومت کومت کومت کمجی غلبہ اسلام کے لئے معین و مددگار نہیں ہو سکتا۔ ذیل کی سطور میں اس کے چنداقتباسات پیش خدمت ہیں۔ وفاق المدارس پاکستان کے صدر شیخ الحدیث مولانا سلیم اللہ خان فرماتے ہیں: "جمہوری سسٹم شریعت کے خلاف ہے۔ جمہوری سسٹم سے نفاذِ اسلام مجھی نہیں ہوگا۔ موجودہ وقت میں (مراد MMA) دورہے) قومی اسمبلی اور سینٹ میں علماء کی جتنی بڑی تعداد پہنچی ہے اتنی بڑی تعداد پہلے مجھی نہیں پہنچی اور نہ ہی آئندہ اس طرح کا کوئی امکان ہے۔ متحدہ مجلس عمل کے استخدار کان ہونے کے باوجود "تحفظ حقوق نسواں بل" پاس ہو گیااور مجلس عمل نے واک آؤٹ کرنے اور ڈریسک بجانے کے سوا بچھ نہیں کیا۔ امتخابی سیاست کا بچھ فائدہ نہیں۔۔۔انتخابی سیاست جھوڑ کر کوئی دوسرار استہ اختیار کیا جائے اور اس حوالے سے علماء سے مشاورت کی جائے۔ "(37)

مفتی نظام الدین شامزئی فرماتے ہیں:

"اڑتالیس سال علاء انتخابی وجمہوری سیاست میں ضائع کر دیئے ہیں دھڑلے سے کہتا ہوں کہ اس طرز سیاست و حکومت سے اڑتالیس ہزار سال میں بھی اسلام نہیں آئے گا۔" (38)

## خلافت اورجمهوريت كاتقابلي جائزه

- جہوریت کابنیادی فکر "عوام کی حکومت، عوام کے ذریعے، عوام کے لئے اسلامی نظام خلافت کے نظریہ سے متصادم ہے اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے عوام سے دوٹ مانگنے کا مطلب یہ ہے کہ عوام کا حق حکمر انی و قانون سازی، تسلیم کیا جارہاہے کہ وہ اسلامی نظام خلافت قبول کریں۔ یااس کے مقابل کسی اور نظام کو، یہ اسلامی فکر وفلفہ کے خلاف ہے۔
- ۔ پارلیمٹ میں اکثریت رکھنے والی سیاسی جماعت کو قانون سازی کاحق ہوتا ہے۔ جبکہ دینی سیاسی جماعت پارلیمٹ میں اکثریت نہ ہونے کی وجہ سے کسی قشم کی قانون سازی نہیں کر سکتی۔مزید بید کہ اکثریت نہ ہونے کی وجہ سے کسی قشم کی قانون سازی بھی کر سکتی ہے اسے اُس کا جمہور کی سیاسی حق مانا جائے گا۔جو سراسر اسلام کے اصولوں کے خلاف ہے۔
- ۔ جمہوری جدوجہد میں حصہ لینے والی سیاسی و دینی جماعت کو، جمہوری دستور پر حلف اٹھانااور اُسکی پاسداری کر نالاز می ہوتا ہے خواہ اُس میں خلاف اسلام وفعات شامل ہوں۔ ورنہ وہ حکومت کا حصہ نہیں بن سکتی۔ یہ طرز عمل اسلام کے خلاف ہے۔
- ۔ موجودہ جمہوریت میں انتخابات میں اکثریت حاصل کر کے اقتدار میں آنے والی جماعت کو صرف پانچ سال تک حکومت کرنے کا حق ہے۔ مقتدر جماعت کو بیر شرط قبول کر نااور اس پر عمل کر نالازم ہے۔ بالفرض اگر جمہوری جدوجہد کے نتیج میں کوئی دینی جماعت برسراقتدار آکر اسلامی نظام

- خلافت قائم کردیتی ہے تو یہ مدت صرف پانچ سال کے لئے ہوگی۔اس کے بعد اُس جماعت کو اقتدار سے دستبر دار ہوناپڑے گا۔اس کا مطلب عوام کو پھر سے اسلامی نظام یااس کے مقابل کسی باطل نظام کے انتخاب کاحق دینا ہے۔ یہ اسلامی نظام، خلافت کے اصول کے خلاف ہے۔
- ۔ اسلام نظام خلافت اور جمہوری نظام حکومت دومتوازی نظام ہیں۔ دونوں کے اصولِ حکمر انی ایک دوسرے سے متصادم اور متضاد ہیں چنانچہ دینی جماعتوں کی جمہوری سیاست میں شرکت سے باطل جمہوری نظام کی تائید و توثیق ہوتی ہے جو تعاون علی البروالتقوی کی بجائے تعاون علی الاثم والعدان کی ایک شکل ہے۔
- ۔ جمہوری نظام کی بنیادی فکر سیکولرازم ہے، نظام خلافت کی بنیادی فکر اسلام ہے دونوں نظاموں کو قائم کرنے اور چلانے کے طریقے الگ الگ ہیں دونوں کی پیوند کاری غیر شرعی، غیر فطری اور خلاف عقل ہے۔
- ۔ جمہوریت سرمایہ دارانہ نظام کی ایک شاخ کی حیثیت رکھتی ہے، سرمایہ دارانہ نظام جمہوریت میں ہی پروان چڑھتااور پرورش پاتا ہے۔ جبکہ اسلامی نظام خلافت، سرمایہ دارانہ نظام کے خلاف ہے۔ للمذا جمہوری جدوجہد اسلامی نظام خلافت کے قیام کے حوالے سے ایک سعی لاحاصل ہے۔
- ۔ جمہوری سیاست کے دلدل میں داخل ہونے کے بعد دینی سیاسی جماعتیں اپنے دینی تشخص کو بر قرار رکھنے میں بُری طرح ناکام رہی ہیں۔ تمام تر حیلے اختیار کرنے کے باوجود آج تک پاکستان میں اکثریت حاصل نہیں کر سکیں، للذا جمہوری جدوجہد پر تاریخ گواہ ہے کہ جمہوریت کا منہج نظام خلافت کے قیام کا منہج نہیں۔
- ۔ جمہوری سیاست میں انتخابی مہم چلانے کے لئے جس قدر وسائل کی ضرورت ہوتی ہے وہ دینی جمہوری سیاست میں انتخابی مہم چلانے کے لئے جس قدر وسائل کی ضرورت ہوتی ہے وہ دینی جماعتوں اور صالح افراد کے بس کی بات نہیں، مزید یہ کہ اخلاف امید وار پر جھوٹے الزامات لگاکر اس کی کر دار کشی کرناانتخابی سیاست کالازمی حصہ ہے جو کہ اسلامی تعلیمات کی سراسر خلاف ورزی ہے۔
- ۔ پاکستان کے معروضی حالات میں سرمایہ دارانہ نظام معیشت اور جاگیر داری نظام کبھی بھی دینی جماعتوں کو جمہوری جدوجہد کے ذریعے اقتدار تک پہنچنے کاراستہ نہیں دے گا پاکستان کی 65سالہ

تاریخ اس پر گواہ ہے للمذا پاکستان میں اسلامی نظام خلافت کے قیام کا ایک ہی راستہ نظر آتا ہے پر امن انقلابی جدوجہد کاراستہ۔

چنانچہ انقلابی جدوجہد کے لئے رہنمائی کسی آزاد سوچ اور باغی فکرسے حاصل کرنے کی ضرورت نہیں، بلکہ اُسوہ درسول ملٹی آئی کے اکا مطالعہ ضروری ہے کہ آپ ملٹی آئی نے کفروشر ک اور ظلم وجور کے اندر گھرے ہوئے معاشرے میں کس طرح انقلاب برپاکیا جس کے نتیجے میں نہ صرف لوگوں کی انفراد کی زندگی میں تبدیلی آئی بلکہ اُن کی معاشرت، معیشت، سیاست، عدالت ہر چیز کا دھار ابدل گیا۔ اور وہ دنیا کے لئے روشنی کا مینار بن گئے۔

# حواشي وحواله جات

- 1) علامه ابن منظور ، لسان العرب ، دار صادر ، بيروت ، سن ندار د ، ص: ۹/
  - 2) سورة الاعراف: 4/
- 3) عبدالرحمن بن محمد بن خلدون، مقد مه ابن خلدون، مؤسسه الاعلى للمطبوعات، بيروت لبنان، سن ندارد، ص:
  - 4) شاه ولى الله دبلوى، از الة الخفاعن خلافة الخلفاء، قديمى كتب خانه آرام باغ كرا چى، من ندار د، ص: ا/

- 5) مولاناابوالكلام آزاد،مسّله خلافت، مكتبه جمال ار دوباز ارلا هور، ء،ص:
  - 6) سورة البقرة: ٣٠
- 7) محمد اكبرشاه خان نجيب آبادى، تاريخ اسلام، دارالمسلم لا بور، سن: ندار د، ص: ا/
  - 8) سورة التويه: ٩/ ، سورة الصف: ٦١/
  - 9) مولاناشبيراحمد عثاني، تفسير عثاني، دارالتصنيف، شاہراه لياقت، كراچي، ص:
- 10) عبدالشكور لكھنوى، تخفہ خلافت، تحريك خدام القرآن اہل سنت پاكستان جہلم، س: ھ،ص:
  - 11) محمد بن سعد، طبقات ابن سعد، مكتبة العلم والحكم، مدينه منوره، ص: ا/
  - 12) اسراراحمد، ڈاکٹر، نبی اکرم 🗆 کامقصد بعثت، انجمن خدام القرآن، لاہور، طبع ہشتم، 👚 ء، ص
    - 13) امام احمد بن حنبل، منداحمه ،المكتب الاسلامي للطباعة والنشريير وت، سن: ندارد، ص: ۴/
      - 14) امام ترمذي، جامع ترمذي، دارالغربالاسلامي، سندارد، ص:
      - 15) امام احدين حنبل، منداحد، موسية الرسالية، طبع اول، 2001ء، ص: ٢/
        - 16) علامه ابن حزم ظاہری، المحلّی، طبع بیروت، س ندارد، ص: ال
      - 17) الماوردي، ابوالحن على بن محمد، الاحكام السلطانيي، دار الحديث، قاهره، ص:
      - 18) امام عبدالقاهر البغدادي،اصول الدين، طبع جامعه اشر فيه لا هور، سن: ندارد، ص:
        - 19) شيخ الاسلام ابن تيميه، السياسة الشرعيه، طبع مصر، س: و، ص:
    - 20) شاه ولى الله ، از الة الخفاء عن خلافة الخلفاء ، مترجم عبد الشكور ، قديمي كتاب خانه كراچي ، ص: ا/
      - 21) علامه اقبال، كليات اقبال، اقبال اكاد مي لا مور، ص:
        - 22) سورة النور: ۲۲/
        - 23) سورة المائده: ۵/
        - 24) سورة المائده: ۵/
        - 25) سورة النساء: ۱۸/
      - 26) علامه اقبال، كليات اقبال، اقبال اكاد مي لا مور، ص:
      - 27) الافريقي، محمد بن مكرم، لسان العرب، ماده جمهم، دار صادر، بيروت ص: ۱۴۹/۴
- 28) گوېر رخمن، مولانا، اسلامي سياست، اداره معارف اسلامي منصوره لا مور، ايديشن: ،س: -،ص:

- 29) ار دودائره معارف اسلاميه ، زيرا هتمام دانش گاه پنجاب لا هور ، س: ، ص: ۷/۴۳۰
- 30) ا شتیاق احمد، گوندل، ڈاکٹر، پاکستان میں اسلام اور لبرل ازم کی کشکش، شیخ زاید اسلامک سنٹر پنجاب یو نیورسٹی، لاہور، ،ص:
- 31) جاوید اکبر انصاری، ڈاکٹر، پاکستان میں تحریک غلبہ دین، ماہنامہ ساحل، فیڈرل بی ایر یا کراچی، جنوری ء: ص:
  - 32) خرسم مراد، لمحات، منشورات منصوره لا مور، سن: ء، ص:
  - 33) عبدالرحمن كيلاني، مولانا، خلافت وجمهوريت، مكتبه اسلام وسن پوره لا مور، سن: -، ص:
  - 34) محدز اہداقبال، مولانا، تحریک پاکستان کے دینی اسباب و محرکات، مکتبہ العارفی جامعہ اسلامیہ امدادیہ فیصل آباد، ،ص:
    - 35) زاہدالراشدی،مولانا،مذہبی جماعتیں اور قومی سیاست ،الشریعہ اکاد می گو جرانوالہ، ن: ،من:
      - 36) ايضاً، ص: ١١-١١
      - 37) سليم الله خان، مولانا، خطاب علماء كنونشن اسلام آباد، روزنامه اسلام، ستمبر ء، ص:
        - 38) نظام الدين شامزي، مفتى، خطبات شامز كي، ص: ا/

\*\*\*\*\*\*\*\*

فلسفه نماز اور مكافات عمل

# فلسفه نمازاور مكافات عمل

### Philosophy of Prayer and its Remunerations

ڈاکٹر حافظ محمہ فاروق \* ڈاکٹر سید عبدالغفار بخاری\*

### **ABSTRACT**

Prayer [al-Ṣalāh] is the second most important pillar of Islām. This is the ritual which is supposed to be offered by all the Muslims, who come of age and are sane, regardless of their status and wealth. Following the acceptance of Islām, offering Prayer is the foremost obligation of a Muslim, which is considered the prime manifestation and the testimony of his or her practical submission to Allāh and His religion, Islām.

Faith in Allāh is the foundation of Islām, in the same way, Prayer is the practical foundation of Islām. Therefore, the Prophet (S.A.W) laid stress on the significance of Prayer, the most. Only those, who are steadfast in their Prayers and safeguard them are really aware of its importance, and only they can expect from Allāh to give them their reward, thus, they are the true believers. The importance and reality of Prayer can be understood only by that person who is well aware of this relation between man and Allāh and only he can feel its true spiritual pleasure. The effects of Prayer are prominently visible in the daily life of Muslims. The history of Prayer is as old as the religion itself. Its concept has been a part of all the religions, however, they have different ways to perform it.

In this paper, the author explores the Islamic academic sources to ascertain the importance and the status of Prayer in Islām. Also, he explores its history, the tidings and remuneration of Prayer and of the rites and rituals belonging to it, e.g., Mosque, Āzān, Iqāmat, Rukū' (to bow down), Prostration, Maintenance of Ranks, etc.

**Keywords:** Emphasis, offering, Prayer, obligation, manifestation, reward

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر، اسلام آباد کالج برائے طلباء، جی، سکس، اسلام آباد

<sup>\*</sup> صدر شعبه علوم اسلاميه ، نيشنل يونيور سيَّ آف ما دُرن لينگو بَرُن اسلام آباد

نماز کے لئے قرآن کریم میں "صلوة "کالفظ آیاہے عربی زبان میں صلوة کا مطلب کسی چیز کی طرف رخ کرنااور قریب ہوناہوتا ہے۔ قرآن کریم کی اصطلاح میں "الصلوة "کامفہوم خدا کی طرف متوجہ ہونا بڑھنا اور قریب سے قریب ترہونا ہے۔

امام راغب اصفهانی لکھتے ہیں:

"والصَّلاةُ، قال كثير من أهل اللّغة: هي الدّعاء، والتّبريك والتّمجيد"<sup>(1)</sup>

ترجمہ: اور نماز کے لئے لفظ "صلاۃ"ا کثراہل لغت نے دعا، برکت اور بزرگی کے معنیٰ میں لیاہے۔

جبکہ اصطلاح میں مخصوص او قات، مخصوص طریقے اور مخصوص رکعتوں کے ساتھ اداکر نا نماز کہلاتا ہے۔امام جر جانی یوں وضاحت کرتے ہیں:

"الصلاة في اللغة الدعاء وفي الشريعة عبارة عن أركان مخصوصة وأذكار معلومة بشرائط محصورة في أوقات مقدرة"(2)

ترجمہ: صلوة کالغوی معنی دعاہے جبکہ شریعت میں مخصوص ار کان، معلوم اذ کار، مخصوص شر ائط اور مقررہ او قات میں اداکر نانماز کہلاتا ہے۔

### نماز کاپس منظر:

نماز کا پس منظراتنایی قدیم ہے جتناخود مذہب کا ہے۔اس کا تصور تمام مذاہب میں رہاہے البتہ اس کے طریقہ کار،او قات اور تعداد میں کی بیشی ہوتی رہی ہے قرآن نے بتایا ہے کہ اللہ کے تمام پیغیبروں نے اس کی تعلیم دی ہے نبی ملٹی آئی کے بعث جس دین ابراہیمی کی تجدید کے لئے ہوئی اس میں بھی اس کی حیثیت سب سے نمایاں ہے حضرت ابراہیم عَلیمًا نے اپنے بیٹے اساعیل عَلیمًا کو بے آب و گیاہ چیٹیل میدان میں آباد کیا تواس کا مقصد بھی بہی بتایا کہ:

رِّرَتِ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاقِ وَمِنْ ذُرِيَّتِيْ ﴾ ترجمہ: اے میرے پالنے والے! مجھے نماز کا پابندر کھ اور میری اولاد سے بھی۔ حضرت اساعیل عَلَیْلاً مجھی اپنی اولاد کو نماز ہی کی وصیت کررہے ہیں ارشاد الٰہی ہے: رَجْمَهُ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰه

سید ناشعیب عَلیِّلاً کوان کی قوم نے طعنہ دیا کہ تمہاری نماز تمہیں یہ سکھاتی ہے کہ ہم اپنے معبودان کو چھوڑ دیں۔ار شادالٰہی ہے۔

﴿ أَصَلَاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ ﴾

ترجمہ: تمہاری نماز تمہیں یہ سکھاتی ہے کہ ہم اینے باپ داداکے معبود وں کو چھوڑ دیں۔

حضرت النحق عَالِيًا اور حضرت يعقوب عَالِيًا كي نسل كے پيغمبروں كے بارے ميں ارشادر بانى ہے:

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ اللَّهِ الْحَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ

ترجمہ: اور ہم نے اس کو بھلائی کے کام کرنے اور نماز قائم کرنے کی وحی کی۔

حضرت موسى عَلَيْلِاً كونبوت عطاكي توساتهه ہي فرمايا كه ميري ياد كاذريعه نماز كو بناؤ۔

ار شادالَى ہے۔ ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ (7) ترجمہ: میری یاد کے لئے نماز کو قائم کرو۔

حضرت زکریاعَالیِّلاً جوہر وقت عبادت میں مشغول رہتے تھےان کے بارے میں ارشاد ہوا۔

﴿ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ ﴾

ترجمہ: اور وہ محراب میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت علیسی عَالِیَّلاِ کے اپنے بارے میں فرمایا:

﴿ وَأَوْصَابِي بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ (9)

ترجمہ:اوراس نے مجھے نمازاور ز کو ۃ کا حکم دیاہے جب تک بھی میں زندہ رہوں۔

لقمان حکیم بھی اپنے بیٹوں کو نماز ہی کی وصیت کرتے ہیں،ار شادالٰہی ہے:

إِ يَا بُنِيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ ﴾ (10)

ترجمه: اے میرے بیٹے نماز کو قائم کرو۔

بنی اسرائیل کے ساتھ اللہ تعالی کاوعدہ تھا کہ اگرتم نماز قائم کروگے تومیں تمھار اساتھ ہوں۔

ار شادالي مِي: ﴿ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلَاةَ ﴾ (11)

ترجمہ: میں تمہارے ساتھ ہوں اگرتم نمازیر قائم رہوگ۔

الغرض اسلام میں نماز کی تاریخ اتنی ہی پرانی ہے جتنی عقیدہ توحید کی للذاایک مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ نماز کواپنامونس و مدد گار سمجھے اور جب بھی اس کو کوئی مشکل پیش آئے تو فورارب کی طرف رجوع کرتے ہوئے سجدہ ریز ہو جائے کیونکہ نماز مومن کے لئے اس محبت کرنے والی مال سے بھی زیادہ پناہ لینے، سرچھپانے اور آرام پانے کی جگہ ہے یہ وہ مضبوط رسی ہے جواس کے اور اس کے رب کے در میان پھیلی ہوئی ہے وہ جب چاہ اس رسی کو مضبوطی سے تھام کر اپنی حفاظت کی ضانت حاصل کر سکتا ہے یہ اس کی روح کی غذا، زخم کا مرہم، بیاری سے شفااور اس کا سب سے بڑا ہتھیار اور سہارا ہے نماز بندے اور اللہ کے در میان ملا قات کا ذریعہ ہے۔

# نماز کی اہمیت

نماز کی حقیقت اوراہمیت وضرورت کو وہی شخص سمجھ سکتا ہے اوراس کا صحیح لطف بھی وہی شخص الھاسکتا ہے جواس عجیب وغریب، بلند ولطیف اور نا قابل قیاس تعلق سے پوری طرح آگاہ ہو جو رب اور بندہ کے در میان قائم ہے یہ ایک ایسا تعلق ہے جس کی نظیر کسی اور جگہ نہیں مل سکتی۔ نماز بندوں پر اللہ تعالی کا سب سے بڑافر یضہ ہے، دین کا ستون ہے، مسلمان اور کافروں کے در میان وجہ امتیاز ہے نجات کی شرط ہے ایمان کی محافظ ہے اور اس کو اللہ تعالی نے ہدایت و تقوی کی بنیادی شرائط کے طور پر بیان کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کاار شادے:

﴿ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ (12) ترجمہ: اور وہ (مومن) غیب پرایمان رکھے ہیں اور نماز کی پابندی کرتے ہیں اور جو پکھ ہم نے ان کو دیاہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔

گویاایمان کی بنیادی شر ائط میں سے نماز کی پابندی کو بھی قرار دیا گیا ہے اور ایک اور مقام پر ایمان عمل صالح اور نماز کوایک ہی صف میں شار کیا گیا ہے۔ار شادالٰہی ہے۔

رَإِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ ﴾ (13)

ترجمه: بان جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے اور نماز کا اہتمام کیا۔

ایمانیات میں جو حقیقت توحید کی ہے وہی اعمال میں نماز کی ہے قرآن کریم کے مطالعہ سے پتا چلتا ہے کہ آیات الٰہی کی تذکیر سے خدا کی جو معرفت حاصل ہوتی اور اس سے اللہ تعالیٰ کے لئے محبت اور شکر گزاری کے جو جذبات انسان کے اندر پیدا ہوتے ہیں یا ہونے چاہئیں،ان کا پہلا ثمرہ یہی نماز ہے۔

اسلام کے ارکان خمسہ میں توحید، اور رسالت کے بعد جس فریضے کی بجاآ وری کا تھم بنص قطعی تاکید کے ساتھ آیا ہے، وہ نمازی ہے۔حضور اکرم طائے آیا ہم کا ارشاد ہے:

((بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ

وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالْحُبِّ وَصَوْمِ رَمَضَانَ))(14)

ترجمہ: اسلام کی بناپانچ ارکان پرہے اس بات کی گوائی دینا کہ خدا کے سواان کا کوئی معبود نہیں اور محمد سَکَاتُیْکِمُ اللّٰہ کے رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکوۃ اداکرنا، جج کرنااور رمضان کے روز ہے رکھنا۔

تزکیہ جسے قرآن میں دین اور تمام عبادات کا مقصد قرار دیا گیا ہے اس تک پہنچنے کے لئے بھی سب سے پہلے نماز ہی کی ہدایت ہوئی ہے۔

ارشادالي ٢- ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى ، وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴾ (15)

ترجمہ: (اس وقت)البتہ کامیاب ہواجس نے اپنا تزکیہ کیا (اور اس کے لئے)اپنے پرورد گار کا نام یاد کیااور نماز پڑھی۔

نمازایک الیی عبادت ہے جس کوادا کرکے نہ آدمی آزاداور اپنی تمام ذمہ داریوں سے سبکدوش ہو جاتا ہے اور نہاس کو چھوڑ کر کسی اور چیز سے اس کی تلافی کر سکتا ہے یہ مومن کا سکون اور آ تکھوں کی ٹھنڈک بھی ہے آپ ملے آلیا ہے خضرت بلال ڈاکٹٹیڈ کو خصوصی طور پر حکم دیا کہ۔

((قُمْ يَا بِلَالُ، فَأَرِحْنَا بِالصَّلَاةِ))(16)

ترجمہ: اے بلال اٹھواور ہمیں (نماز کے ذریعے سے) راحت پہنچاؤ۔

جب نماز سب سے بہتر عمل ہے توراحت بھی کس قدر اعلی وار فع ہو گی اور ایک دوسری حدیث میں نماز کو آئکھوں کی ٹھنڈک قرار دیا گیا ہے۔

آ تحضرت التَّيْنَيَةُ كَارشاد بـ ((وَجُعِلَتْ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ))(17)

ترجمه: اور نماز کومیری آنکھوں کی ٹھنڈک بنادیا گیا۔

فلسفه نمازاور مكافات عمل

ار کان اسلام میں سے یہ خصوصیت نماز ہی کو حاصل ہے کہ حضرت آدم عَلَیْلِاً سے لے کر حضرت محمد طَلَیْ اِللہ سے لے کر حضرت محمد طَلَیْ اِللہ کی تمام انبیاء عَلِیہا کی ادوار میں ہر امت اور ہر ملت پر یکسال طور پر فرض رہی ہے۔ کوئی نبی اور کوئی رسول ایسانہیں گذراجس کی شریعت میں نماز کو قطعیت کے ساتھ فرضیت کادرجہ حاصل ندر ہاہو۔

# مساجد كي تغمير اور مكافات

نماز کے لئے مسجد کی حیثیت ایک بنیادی اکائی کی طرح ہے جہاں مسلمان اکتھے ہو کر نماز پڑھ سکیں اسی پہلو کو مد نظر رکھتے ہوئے مساجد تعمیر کرنے کی فضیلت میں بہت سی احادیث میں اجرو ثواب کا ذکر کیا گیاہے۔ رسول اللہ ملی آئی نے فرمایا۔ ((مَنْ بَنَی مَسْجِدًا، بَنَی اللهٔ لَهُ بَیْنَا فِی الْجُنَّةِ))(18)

ترجمہ: جس نے مسجد بنائی اس کے لئے اللہ تعالی جنت میں گھر بنائے گا۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس دنیا میں جس طرح کا نیک عمل کریں گے اللہ تعالیٰ اس کی جنس سے یااس سے بہتر بدلہ دے گااللہ کا گھر تغییر کرنے والے یااس کی تغییر میں حصہ ڈالنے والے کے لئے اللہ تعالیٰ جنت میں گھر بنائے گادنیا کے گھر کے بدلے جنت میں گھر کی تغمیر مکافات عمل کی اعلیٰ ترین مثال ہے۔اس کی بابت اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں۔

﴿ أُولَئِكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلَامًا ﴾ (19) ترجمہ: یک وہلوگ ہیں جنہیں ان کے صرکے بدلے جنت کے بلند وبالاگھر دیے جائیں گے جمال

کر ہمہ . یہا وہ تو ک ہیں ان کے عبر سے بدھے بست سے جدد و بالا نظر دیتے جا یں ہے بہار انہیں دعاوسلام پہنچایا جائے گا۔

کہاں یہ دنیائے گھر مٹی گارااوراینٹوں سے تیار کردہ،اور کہاں وہ گھر 'جواللہ تعالیٰاس کے بدلے میں دے گا، جو سونے اور چاندی کی اینٹوں سے تیار ہوں گے، جس کا گارامٹی کی بجائے کستوری کی خوشبو والا ہوگا۔ کتنااچھابدلہ ہے اور کتنی اچھی جزاہے۔

### مؤذن اوراس کی جزا

نماز کے لئے اذان دینے والے کو عربی میں مؤذن کہتے ہیں۔ اذان نماز کے لئے بلانے کا ایک مشروع طریقہ ہے۔ دین اسلام نے اپنے پیروکاروں کوعبادت کی طرف بلانے کا طریقہ اذان سکھایاہے جوسب طریقوں سے عمدہاور زالاہے۔ دین اسلام میں پانچوں وقت کی فرض نمازیں اور ان میں جمعہ بھی شامل

ہے جب جماعت اُولی کے ساتھ مسجد میں وقت پرادا کی جائیں توان کے لئے اذان سنت مؤکدہ ہے اوراس کا تھم مثل واجب ہے کہ اگراذان نہ کہی گئی تو وہاں کے تمام لوگ گنہگار ہوں گے۔

اذان میں اللہ تعالیٰ کی کبریائی اور اس کی وحدت، پیغیبر ملٹی ایکٹی نبوت ورسالت کا اعتراف ہے الفاظ اگرچیہ کم، لیکن اسلام کے مکمل عقائد کی ترجمان ہے اس میں نماز کی طرف بلاوا بھی ہے اور کامیائی کی طاخت بھی، جو آخرت کو یاد کراتی ہے آخر میں ایک بار پھر اللہ کی کبریائی اور تمام معبود ان باطلہ سے اظہار برات کا بہترین ذریعہ ہے۔

مؤذن کی فضیات میں بہت سی روایات آئی ہیں، جن سے مکافات عمل کا پتا چاتا ہے۔ سیر ناانس بن مالک ڈٹاٹنڈ کہتے ہیں کہ رسول اللہ طرائی آئی ہیں کہ رسول اللہ طرائی آئی ہیں ہو رہے ہی دشمنوں پر حملہ کرتے تھے اور اذان کی آواز پر کان لگائے رکھتے تھے، اگر (مخالفوں کے شہر سے) آپ طرائی آئی ہے کواذان کی آواز سنائی دیتی، توان پر حملہ نہ کرتے تھے۔ ایک مرتبہ ایک شخص کو آپ طرائی آئی ہے نے اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ اکبر کہتے سنا تو فرما یا کہ یہ مسلمان ہے۔ اس کے بعد آپ طرائی آئی ہے نے اشہدان لاالہ الااللہ کہتے سنا توار شاد فرما یا کہ اے شخص تونے دوز خ سے خات بائی۔ لوگوں نے دیکھا تو وہ بکر لوں کا جرواما تھا۔ (20)

## اذان كالغوى واصطلاحي مفهوم

شيخ قاسم القونوى اذان كالغوى معنى لكھتے ہيں:

"هو فى اللغة الاعلام مطلقا قال الله تعالىٰ "وَأَذَانٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ" (21) اللهِ وَرَسُولِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على اللهِ اللهِل

ترجمہ: عربی زبان میں اذان کامطلقا معنی اطلاع دینا ہوتا ہے جیسے اللہ تعالیٰ کاار شادہ کہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے اطلاع۔

شریعت میں اذان کاشر عی مفہوم ہے۔

"هو الإعلام على الوجه المخصوص "(23)

ترجمه: مخصوس طریقے (اورالفاظ) سے اطلاع دینااذان کہلاتا ہے۔

### مؤذن اور مكافات عمل

اذان دینے والے کے لئے خصوصی اجر و تواب کا وعدہ کیا گیاہے کہ جہاں تک اس کی آواز پہنچے گی، وہاں تک اس کی بخشش ہو گی۔رسول اللہ طائ پُیآئی م نے فرمایا:

((إِنَّ الْمُؤَذِّنَ يُغْفَرُ لَهُ مَدَى صَوْتِهِ، وَيُصَدِّقُهُ كُلُّ رَطْبٍ وَيَابِسٍ سَعِعَهُ، وَلِصَدِّقَهُ كُلُّ رَطْبٍ وَيَابِسٍ سَعِعَهُ، وَلِلشَّاهِدِ عَلَيْهِ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ دَرَجَةً))(24)

ترجمہ: بے شک مؤذن کی اس آواز کے پہنچنے تک (لمبی) مغفرت کر دی جاتی ہے اور ہر خشکی یاتری میں جو بھی اس کی آواز سنتا ہے اس کی تصدیق کرتا ہے اور اس پر گواہی دیتا ہے اس کو پیچیس گنازیادہ اجر دیاجاتا ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک مؤذن جب اپنے حلق سے آواز نکالتا ہے تووہ اللہ کی طرف بلار ہا ہوتا ہے اس بلاوے میں ریاکاری کا عضر شامل نہیں ہوتا۔اللہ تعالیٰ بھی اس کو اتنی بڑی مغفرت سے نوازتے ہیں کہ ہرچیزاس کی تصدیق کرتی اور گواہی دیتی ہے۔

شيخ عبدالرؤف المناوي مذكوره حديث كي شرح ميں كھتے ہيں:

"يعني يغفرله مغفرة طويلة عريضة على طريق المبالغة أي يستكمل مغفرة الله إذا استوفى وسعه في رفع الصوت وقيل تغفرخطاياه وإن كانت بحيث لو فرضت أجساما ملأت ما بين الجوانب التي يبلغها" (25)

ترجمہ: یہ بطور مبالغہ بیان کیا گیاہے کہ اس کی بہت کمی (یعنی زیادہ گناہوں سے) مغفرت کر دی جاتی ہے اور اس کی بخشش اس حد تک ہوگی جہاں تک (مؤذن کی) آواز کی وسعت ہوگی اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اگر گناہوں کو مجسم بناکر (چاروں)اطراف میں پھیلادیا جائے تو جہاں تک آواز پہنچتی ہے (اس قدر گناہوں کو معانی کر دیاجائے گا)۔

اس حدیث کی روشن میں یہ فیصلہ کیا جاسکتاہے کہ مؤذن کی آواز کی بلندی اور پہنچنے کی حد تک گناہوں کامعاف ہو جاناعین مکافات عمل ہے۔ اور دوسری حدیث میں مؤذن کو قیامت کے دن سب سے لمبی گردن عطاکتے جانے کی طرف اشارہ کیا گیاہے، جواس کی فضیات پر دلیل ہے۔ رسول اللہ طرف گئی ہے۔ کا میں میں گردنوں والے ہوں گئی گردنوں والے ہوں گے۔ ترجمہ: اذان دینے والے قیامت کے دن سب سے لمی گردنوں والے ہوں گے۔

شیخ عبد الرؤف المناوی لمبی گردن سے تشبید دی جانے کی وجہ بیان کرتے ہوئے کستے ہیں: "أي أكثرهم تشوفا إلى رحمة الله لأن المتشوف يطيل عنقه إلى ما تشوف إليه أو يكونون سادة والعرب تصف السادة بطول العنق"(27)

ترجمہ: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ اللہ کی رحمت کوسب سے زیادہ (لبی گردنوں سے) اوپر سے جھا نکنے والے ہوں گے کیونکہ جھا نکنے والا جس کو دیکھنا ہو لبی گردن کر کے دیکھ لیتا ہے (اور ایک وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے) کہ وہ (قیامت کے دن) سر دار ہوں گے کیونکہ اہل عرب اپنے سر داروں کو لمبی گردن والے کہتے ہیں۔

اذان دینے والے سب سے افضل ہیں، کیونکہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلاتے ہیں، لوگوں کو نماز اور کامیابی کی طرف بلاتے ہیں اور اذان سننے کے بعد اس پر عمل کرناواجب ہوجاتا ہے، کیونکہ سے اذان مسافروں، جنگلوں اور صحر اؤں میں رہنے والوں کے لئے بھی مسنون ہے۔

ر سول الله طلُّهُ أَيْدِ اللَّهِ فَي حضرت الوسعيد خدري رفح النُّهُ اللَّهِ عن فرما ياكه:

((إِنِّ أَرَاكَ تُحِبُّ الْغَنَمَ وَالْبَادِيَةَ ، فَإِذَا كُنْتَ فِي غَنَمِكَ أَوْ بَادِيَتكَ ، فَإِنَّهُ لا يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ فَأَدَّنْتَ بِالصَّلَاةِ ، فَارْفَعْ صَوْتَكَ بِالنِّدَاءِ ، فَإِنَّهُ لا يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ الْمُؤَذِّنِ جِنِّ وَلَا إِنْسٌ وَلَا شَيْءٌ ، إِلَّا شَهدَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ))(28)

ترجمہ: میں دیکھتا ہوں کہ آپ دیہاتی (ماحول) اور بکریاں وغیرہ پیند کرتے ہیں۔جب آپ بھیٹر بکریوں میں ہوں یادیہات میں ہوں تو اونچی آواز سے نماز کے لئے اذان کہواس لئے کہ جنوں انسانوں اور دیگر مخلوق میں سے جو بھی مؤذن کی آواز سنے گاوہ قیامت کے دن اس (موذن) کے لئے گواہی دے گا۔

اس حدیث سے پتا چلتا ہے کہ مخلو قات میں ہرایک کی گواہی سے مؤذن کے درجات کس قدر بلند ہوں گے اور جہاں تک اس کی آواز پنچے گیاس قدر مغفرت کر دی جائے گی کیونکہ دنیا میں اذان دینے کے لئے اس کی آواز بلند تھی آخرت میں اس کے درجات بلند کر دیے جائیں گے اور گناہوں کو مٹادیا جائے گا کیونکہ اعمال کا بدلہ (مکافات) اس کی جنس سے ملتا ہے۔

### نماز کے لئے وضواوراس کی جزا

اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے اور دین فطرت ہے۔ اس نے نماز کی درستی کے لئے یہ ضرور کی قرار دیا کہ انسان کا بدن اور اس کے کپڑے اور نماز پڑھنے کی جگہ نجاستوں اور آلود گیوں سے پاک ہو۔ اہل عرب کو دوسری وحثی قوموں کی طرح طہارت و نظافت کی مطلقا تمیز نہ تھی۔ نماز نے انسان کو وضو کر کے اپنے ظاہر کو صاف سقر ارکھنے پر مجبور کر دیا، دن میں عموما پانچ دفعہ ہر نمازی کو منہ ، ہاتھ ، پاؤں جو اکثر کھلے رہتے ہیں ان کو دھونے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ وضو کے لئے دھونا شرط قرار دے دیا کہ ان کے دھوئے بغیر نماز قبول نہیں ہوتی وضو کرنے سے انسان کے گناہ جھڑتے ہیں۔

ر سول الله طلق ألهم في فرمايا:

((مَنْ تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ خَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ جَسَدِهِ حَتَّى تَغْرُجَ مِنْ تَعْتِ أَظْفَارِهِ))((29)

ترجمہ: جس نے اچھی طرح وضو کیا اس کے جسم سے گناہ نکل جاتے ہیں یہاں تک کہ ناخنوں کے بینے سے بھی۔

وضو کرنے سے انسانی اعضا کاد ھل جانااور گناہوں کا نکل جانااس بات کی دلیل ہے کہ اعمال کا بدلہ اس کی جنس سے ملتا ہے۔ایک اور حدیث میں وضو کے تمام اعضاء کاذکر کر کے بتایا گیا کہ وضوانسانی گناہوں کا کس طرح کفارہ ہوتا ہے۔حضور ملٹی آیٹی نے فرمایا:

((مَنْ تَوَصَّاً فَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ، خَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ فِيهِ وَأَنْفِهِ، فَإِذَا غَسَلَ وَجْهِهُ حَتَّى يَغْرُجَ مِنْ تَعْتِ أَشْفَارِ عَيْنَيْهِ، فَإِذَا مَسَحَ بِرَأْسِهِ عَيْنَيْهِ، فَإِذَا مَسَحَ بِرَأْسِهِ عَيْنَيْهِ، فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْهِ، فَإِذَا مَسَحَ بِرَأْسِهِ حَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ يَدَيْهِ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ حَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ رَأْسِهِ، حَتَّى تَغْرُجَ مِنْ أَذُنَيْهِ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ حَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ رِجْلَيْهِ، وَكَانَتْ صَلَاتُهُ خَطَايَاهُ مِنْ رِجْلَيْهِ، وَكَانَتْ صَلَاتُهُ وَمَشْيُهُ إِلَى الْمَسْجِدِ نَافِلَةً))(30)

ترجمہ: جس نے وضو کیا کلی کی اور ناک میں پانی ڈالااس کے منہ اور ناک کے گناہ نکل جائیں گے اور جس نے چہرہ دھویااس کے چہرے کے گناہ نکل جائیں گے یہاں تک کہ آ تکھوں کی پلکوں کے پنچ سے بھی نکل جائیں گے اور جس نے اپنے ہاتھوں کو دھویااس کے ہاتھوں کے گناہ نکل جائیں گ

اور جس نے سر کا مسے کیااس کے سر کے گناہ یہاں تک کہ کانوں سے بھی نکل جائیں گے اور جس نے اپنے پاؤ ں دھوئے اس کے پاؤں کے گناہ یہاں تک کہ ناخنوں کے بنچے سے بھی نکل جائیں گے اور اس کانماز پڑھنااور مسجد کی طرف جانا نفلی ہوگا۔

اوروضو کرنے والوں کے اعضاء قیامت کے دن چمک رہے ہوں گے اور حضور طُنَّهُ اَلَاَئِم قیامت کے دن حوض کو ترپرانہی اعضاء کی چمک سے اپنی امت کو پہچا نیں گے، جیسا کہ آپ طُنَّ اِللَّائِم نے فرمایا:

((إِنَّ أُمِّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ القِيَامَةِ غُرًّا مُحَجَّلِينَ مِنْ آثَارِ الوُصُوءِ، فَمَنِ اسْتَطَاعَ مِنْکُمْ أَنْ يُطِيلَ غُرَّتَهُ فَلْيَفْعَانُ))(31)

ترجمہ: میری امت قیامت والے دن وضو کے آثار کی چیک سے بلائی جائے گی جو اس چیک کو بڑھانے کی طاقت رکھتاہے اس کو چاہئے کہ وہ ایساکرے۔

اور مؤمن کے وضو کرنے سے جہاں تک پانی پہنچے گا وہاں تک اعضاء پہ آثار کی چیک نظر آئے گی کیونکہ اعمال کا بدلہ (مکافات) اس کی جنس سے ملتاہے۔

ر سول الله طلق ليلم في فرمايا:

((تَبْلُغُ الْحِلْيَةُ مِنَ الْمُؤْمِنِ حَيْثُ يَبْلُغُ الْوَصُوءُ))(<sup>(32)</sup>

ترجمه: ایک مومن کی چک وہاں تک پہنچے گی جہاں تک اس کاوضو (کا پانی) پہنچے گا)

یعنی انسان کے لیے جتنا ممکن ہو سکے اعضاء کواچھی طرح د ھوئے تاکہ اعمال کی جزااتی عمل کے بقدر

مل سکے۔

### نماز اور مكافات عمل

الله تعالی نے نماز کو بہت زیادہ اہمیت دی ہے اور اس کو تمام عبادات پر مقدم رکھاہے اور نماز کی وہی حفاظت کرتاہے جو اس کی قدر وقیمت جانتاہے اور اس کے اجر و ثواب کی امید رکھتاہے اور اس کو چھوڑنے کی سزاکو جانتاہے نمازسے نمازسے مستی وہی شخص کر سکتاہے جس کا ایمان کمزور ہویاوہ کلی طور پر انکار کر رہا ہو۔
رسول الله طراح اللہ ملے ایک نے فرمایا:

((إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكَ الصَّلاَةِ)) (33) ترجمہ: نماز چھوڑ دینانسان اور کفروشرک کے در میان حدفاصل ہے۔ یعنی جب انسان نماز چھوڑ دیتا ہے تو گفر اور شرک کی طرف چل پڑتا ہے۔ عربی زبان میں "صلوۃ" کا لفظ" صلۃ" سے ماخو ذہہ جس کا معنی جوڑ ناہو تاہے گو یاانسان مخلوق سے تعلق توڑ کر خالق سے جوڑ لیتا ہے اسی لفظ" صلۃ" سے صلاۃ کہتے ہیں اور یہ مکافات کی اعلی ترین مثال ہے۔ ایک حدیث میں اس شخص کے بارے بتایا گیا ہے کہ جو گھر سے پاک صاف ہو کر چلتا ہے اور نماز اداکرنے کی خاطر قدم اٹھاتا ہے تواس کے ہر قدم کے بدلے گناہ مٹ جاتے اور در جات بلند ہو جاتے ہیں۔

### ر سول الله طلق للهم في فرمايا:

((مَا مِنِ امْرِي مُسْلِمٍ تَعْضُرُهُ صَلاَةٌ مَكْتُوبَةٌ فَيُحْسِنُ وُضُوءَهَا وَحُشُوعَهَا وَخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا إِلاَّ كَانَتْ كَفَّارَةً لِمَا قَبْلَهَا مِنَ الذُّنُوبِ مَا لَمْ يُؤْتِ كَبِيرَةً وَذَلِكَ الدُّمُو كُلَّهُ))(34)

ترجمہ: جس مسلمان کے پاس کسی فرض نماز کاوقت آپینچتا ہے وہاس کے لئے اچھے وضواور خشوع و خضوع کے ساتھ رکوع و سجود کااھتمام کرتا ہے تووہ نماز اس کے پہلے گناہوں کے لئے کفارہ بن جائے گی جب تک کہ بڑا گناہ نہ کیا جائے اور بیر قانون ساری زندگی جاری رہتا ہے۔

نمازے لئے ہراٹھنے والا قدم اور تمام حرکات و سکنات کابدلہ اللہ تعالیٰ اسی کی جنس سے دیتا ہے رسول اللہ ملٹی آیکٹی نے نمازیڑھنے کی مثال دیتے ہوئے فرمایا

((أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْرًا بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ ، هَلْ يَبْقَى مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ، قَالَ: يَبْقَى مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ، قَالَ:

فَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الْخُمْسِ، يَمْحُو اللَّهُ بِمِنَّ الْخُطَايَا))<sup>(35)</sup>

ترجمہ: لوگو، تمہارا کیاخیال ہے کہ اگرتم میں سے کسی کے دروازے پرسے ایک نہر گزر ہی ہوجس میں وہ ہر روز پانچ مربتہ عنسل کرتا ہو، تو کیااس کے جسم پر کوئی میل کچیل باقی رہ جائے گا؟ صحابہ نے عرض کی ''اس کے جسم پر تو کوئی میل کچیل باقی نہ رہے گا'' فرمایا'' بالکل یہی مثال پانچ نمازوں کی سے اللہ تعالیان کے ذریعے سے خطاؤں کو مٹادیتا ہے۔

# اند هیرے میں مساجد کی طرف جانے والوں کا جرو ثواب

جب کوئی مؤمن نماز کے لئے گھرسے پاک ہو کر چل پڑتا ہے تواس کے ہر قدم کے بدلے ایک گناہ مٹ جاتا ہے اور ایک درجہ بلند ہو جاتا ہے۔ رسول اللہ ملٹے آئیڈ ہم نے فرمایا:

((مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ مَشَى إِلَى بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ لِيَقْضِى فَرِيضَةً مِنْ فَرَائِضِ اللَّهِ كَانَتْ خَطْوَتَاهُ إِحْدَاهُمَا تَحُطُّ خَطِيئَةً وَالأُخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً))(36)

ترجمہ: جس نے اپنے گھر میں طہارت کی پھر وہ اللہ کے گھروں میں سے کسی ایک گھر کی طرف چلا تاکہ اللہ کے فرائض میں سے کسی فرض کو اداکرے تواس کے ہر دو قدم اٹھنے سے ایک سے گناہ مٹ جاتا ہے جبکہ دوسرے سے ایک درجہ بلند ہو جاتا ہے۔

نماز کے لئے چل کر جاناافضل عمل ہے ہر قدم پر نیکی اور گناہ کامٹ جاناعین مکافات عمل ہے، خمازی جتنادور چل کر اللہ کے گھر میں نماز کے لئے پہنچ گا، اتنے ہی اس کے گناہ معاف کر دئے جائیں گے۔ اور ہر قدم کے بدلے در جات کابلند ہونانماز کی خاص بر کات میں سے ہے۔ رات کے اند ھیروں میں مساجد کی طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کااعلان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کااعلان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کااعلان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کااعلان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کااعلان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کا علان کیا گیا۔ رسول اللہ طرف جانے والوں کے لئے خصوصی روشنی کا علان کیا گیا۔

((بَشِّر الْمَشَّائِينَ فِي الظُّلَمِ إِلَى الْمَسَاجِدِ بِالتُّورِ التَّامِّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ))(37)

ترجمه: خوش خبري ديجيئ ان لو گول كوجواند هيرے ميں مساجد كي طرف جاتے ہيں۔

اس حدیث میں '' بالنورالیّام'' کی قیداس لئے لگائی گئی کہ قیامت کے دن ہر کلمہ گوخواہ وہ مؤمن ہو یامنا فق اسے نور دیاجائے گا پھر منافقین سے نور سلب ہو جائے گاار شادالی ہے:

﴿ يُوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا فَصُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ (38)

ترجمہ: اس دن منافق مرد وعورت ایمان داروں سے کہیں گے کہ ہماراانظار توکرو کہ ہم بھی ہم ہم ہم کمی ترجمہ: اس دن منافق مرد وعورت ایمان داروں سے کہیں گے کہ ہماراانظار توکرو گئی تالاش ہم ہم کمارے نور سے روشنی حاصل کر لیں جواب دیاجائے گا کہ تم اپنے پیچھے لوٹ جاؤادرروشنی تلاش کرو۔ پھر ان کے ادران کے در میان ایک دیوار حاکل کردی جائے گی جس میں دروازہ بھی ہوگا اس کے اندرونی حصہ میں تورحت ہو گی اور باہر کی طرف عذاب ہوگا۔

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اعمال کا بدلہ اس کی جنس سے ملاکرتا ہے، جولوگ اندھیروں میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لئے مساجد میں جاتے ہیں اللہ تعالیٰ ان کواس عمل کے بدلے روشنیوں سے نواز تا ہے، یہ اللہ تعالیٰ کی واضح رحمت اور اعمال کی مکافات ہے۔

## نماز میں مل کر کھڑا ہو نااوراس کی جزا

کسی قوم کی زندگی اور اس کا نظم جماعت کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا، یہی گرہ جب کھل جاتی ہے تو قوم کا شیر ازہ بکھر جاتا ہے۔ اسلام میں نماز باجماعت مسلمانوں کے ڈسپلن کی عملی مثال ہے۔ اس کو حضور مل ایک آئیر ازہ بکھر جاتا ہے۔ اسلام میں نماز باجماعت مسلمانوں کے ڈسپلن کی عملی مثال ہے۔ اس کو حضور مل ایک آئیر ان کے عربوں کے سامنے پیش کر کے ان کی زندگی کا خاکہ کھیٹجا اور بتایا کہ مسلمانوں کا میہ صف بھر اہونا، ایک دوسرے کے شانہ سے شانہ ملانا اور بیساں حرکت و جنبش کرناان کی قومی زندگی کی مستحکم ومضبوط دیوار کا مسالہ ہے، جس طرح نماز کی درستی اس صف اور نظم جماعت کی درستی پر موقوف ہے، اس طرح پوری قوم کی زندگی باہمی تعاون، تضامن، مشارکت، میل جول اور باہمی ہمدر دی پر موقوف ہے۔ اس لئے آپ ملٹے آپائیم کی زندگی باہمی تعاون، تضامن، مشارکت، میل جول اور باہمی ہمدر دی پر موقوف ہے۔ اس لئے آپ ملٹے آپائیم کے صفوں کی درستگی پر زور دیا اور فرمایا:

(( سَوُّوا صُفُوفَكُمْ , فَإِنَّ تَسْوِيَةَ الصُّفُوفِ مِنْ إِقَامَةِ الصَّلاةِ))(39)

ترجمہ: اپنی صفیں سیدھی کرو، صفیں درست کرنانماز کی پیکمیل سے ہے۔

اور صفوں کی درستی کو لاز می قرار دیا گیا و گرنہ اس کے نتائج نظم جماعت میں اختلاف اور انتشار کی صورت میں ہوں گے۔ آپ ملٹی آیا تی نے فرمایا

((لَتُسَوُّنَّ صُفُوفَكُمْ أَوْ لَيُحَالِفَنَ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ))(40)

ترجمہ: تم اپنی صفیں سید ھی کر لوور نہ اللہ تعالیٰ تمہارے در میان اختلاف پیدا کر دے گا۔

اور بیہ صفیں درست نہ کرنے کی سزاہے کہ امت اختلافات کا شکار ہو جائے گی جس کا منظر آج دیکھ رہے ہیں کہ امت مختلف فر قوں اور جماعتوں میں بٹ چکی ہے اور جو صفوں کو ملاتا ہے اللہ اس کو ملادیتا ہے اور جو صفوں کو ملاتا ہے اللہ اس کو ملادیتا ہے اور جو صفوں کو ملاتا ہے حضور ملتی ہے اور جو اسے توڑ تا ہے اللہ اسے توڑ دیتا ہے کیو نکہ اعمال کا بدلہ (مکافات) اس کی جنس سے ملتا ہے حضور ملتی ہے آئی ہے فرمایا:

((مَنْ وَصَلَ صَفًّا وَصَلَهُ اللَّهُ، وَمَنْ قَطَعَ صَفًّا قَطَعَهُ اللَّهُ))(41)

ترجمہ: صفیں ملانے (یعنی خلا کوپر کرنے)والوں کواللہ (اپنے ساتھ) ملالیتا ہے اور صفیں کاٹنے والوں کواللہ (اپنے سے) کاٹ دیتا ہے۔

اور صفیں ملانے والوں پر فرشتے بھی دعائے رحمت کرتے ہیں اور جو خلا کوپر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے در جات کوبلند کر دیتا ہے۔

ر سول الله طلق أيام في فرمايا:

((إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلِّونَ عَلَى الَّذِينَ يَصِلُونَ الصُّفُوفَ، وَمَنْ سَدَّ فُرْجَةً رَفَعَهُ اللَّهُ بِمَا دَرْجَةً))(<sup>(42)</sup>

ترجمہ: بلاشبہ اللہ تعالی اور اس کے فرشتے صفیں ملانے والوں پر درود بھیجتے ہیں اور جو شخص صف کے خلا کو پر کرتا ہے اللہ اس کے ذریعے اس کا درجہ بلند کرتا ہے۔

صفوں کو ملانے سے اللہ تعالی درجات کو بلند کر دیتا ہے اور صفوں کو کاشنے سے اللہ تعالی ان کو اپنی رحت اور ثواب سے دور کر کے کاٹ کر رکھ دیتا ہے اور دلوں میں اختلافات پیدا کر دیتا ہے۔اور جب دلوں کا اختلاف پیدا ہوگا، تواس کالاز می نتیجہ چپروں کے اختلاف کی صورت میں سامنے آئے گا، جیسے کوئی آد می کسی آلہ قتل کے ساتھ خود کشی کرتا ہے، تو قیامت کے دن وہ اس آلہ سے اپنے آپ کو قتل یعنی عذاب میں مبتلا کیا جائے گا۔

عبدالرؤف المناوي لكصة بين:

((لأن مخالفتهم في الصفوف مخالفة في الظواهر واختلاف الظواهر سبب لاختلاف البواطن))(<sup>(43)</sup>

ترجمہ: صفوں میں مخالفت ظاہری مخالفت ہے اور ظاہری مخالفت باطن کی مخالفت کا سبب بن جایا کرتی ہے (کیونکہ اعمال کابدلہ (مکافات) اس کی جنس سے ملتاہے۔

#### نماز میں سجدہاوراس کی جزا

نماز میں سب سے بڑی مہم اطمینان قلب و حضور و نفس اور خشوع اور خصوع جوارح ہے۔انسان ایخ تمام اعضاء اور جذبات سے خدا کی جانب متوجہ ہوتا ہے۔ اور نماز تمام جسمانی اعضاء کی عبادت کا مجموعہ ہے، قرآن پاک میں مسلمانوں کا قیام ،رکوع، سجود ، تہلیل ، تشیج ، تبییر ، قرات ، قرآن ،ذکر الٰمی اور درود پڑھنے کے جواحکام عطاکے گئے ہیں ،ان کی مجموعی تعلیم کانام نماز ہے۔ جن میں سجدہ کی اہمیت مسلمہ ہے کیو نکہ انسان اپنی ہستی کو خاک پررکھ کر اللہ سے عاجزی وانکساری کا اظہار کرتا ہے۔ اور کثرت سے سجدے کرنے کا حکم دیا گیا ہے ، کیونکہ جتناانسان کثرت سے سجود کرے گا اللہ تعالی استے ہی گناہ ختم کر دے گا ،اور درجات کو بلند کر دے گا۔

ر سول الله طلق اللهم في فرمايا:

((أَكْثِرْ مِنَ السُّجُودِ ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ مُسْلِمٍ يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً ، إِلاَ رَفَعَهُ اللَّهُ بِمَا دَرَجَةَ وَحَطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةً ))<sup>(44)</sup>

ترجمہ: کثرت سے سجدے کیجئے جب کوئی مسلمان اللہ کے لئے سجدہ کرتاہے تواللہ تعالی اس کو جنت میں ایک درجہ بلند دیتے ہیں اور ایک گناہ معاف کر دیتے ہیں۔

درج بالاحدیث سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ جب انسان صدق دل سے درست حالت میں خشوع و خضوع کے ساتھ اللہ کے سامنے گر جاتا ہے تواللہ تعالیٰ اسکے مقام کو بلند کر دیتے ہیں اور اس کے گناہوں کو معاف کر دیتے ہیں، کیونکہ جب انسان نے دنیا میں اپنے آپ کو عاجز و ذلیل اور کم تر بنا کر اپنی پیشانی زمین پر محاف کر دیتے ہیں، کو اللہ تعالیٰ اس زمین پر گرنے کو عروج یعنی بلندیوں کو مدی، جہاں لوگوں کے قدم چلتے اور گرزتے ہیں، تواللہ تعالیٰ اس زمین پر گرنے کو عروج یعنی بلندیوں کا سبب بنادیتا ہے اور درجات کو بلند کر کے گناہوں کو ختم کر دیتا ہے، کیونکہ اعمال کا بدلہ اس کی جنس سے ماتا ہے۔

ایک دوسر می حدیث میں ایساعمل کرنے والے کی ایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اور ایک درجہ بلنداور ایک گناہ ختم کر دیاجاتا ہے۔رسول اللّٰدطلَّ ﷺ نے فرمایا:

> ((مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْجُدُ لِلَّهِ سَجْدَةً إِلَّا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ كِمَا حَسَنَةً، وَمَحَا عَنْهُ كِمَا سَيِّئَةً، وَرَفَعَ لَهُ كِمَا دَرَجَةً، فَاسْتَكْثِرُوا مِنَ السُّجُودِ))(45)

> ترجمہ: جب کوئی بندہ سجدہ کرتاہے تواس کی ایک نیکی لکھی جاتی ہے اور ایک گناہ ختم ہو جاتا ہے اور ایک درجہ بلند ہو جاتاہے اس لئے کثرت سے سجدہ کیا کرو۔

سجدہ انسان کی عاجزی وانکساری کی علامت ہے کمزوروں کی سجدوں میں پکار طاقتوروں پر اللہ کی مار

بن جاتی ہے، بے مددگاروں کو سہارا مل جاتا ہے۔ جب کوئی سر سجدے میں رکھتا ہے، تو یہ خاکساری اس کو
فر شتوں کے برابر کردیتی ہے۔ سجدوں میں آدمی کو اپنے عجز کا اعتراف ہوتا ہے۔ پس خالت کی عبادت اور مخلوق
کی خدمت میں تگ و دبی حاصلِ زندگی ہے، سجدے عبودیت کی آخری سر حدییں، دل کا اضطراب سجدوں کی
جان ہے، مضطرب ہو کرما نگنا اور اللہ کی خوشنو دی حاصل کرنا؛ یہی انسان کے لئے سب مرادوں سے بڑی مراد
ہے نماز کے دونوں سجدوں کی حقیقت بیان کرتے ہوئے مولنا اشرف علی تھانوی لکھتے ہیں:

" سجدہ اول نفس کواس بات پر متنبہ کرنے کے لئے ہے کہ میں اس خاک سے پیدا ہوا ہوں اور دوسرا سجدہ اس بات پر دال(دلیل) ہے کہ میں اس خاک میں لوٹ جاؤں گا"۔ <sup>(46)</sup>

## نمازسے پیھےرہ جانے والوں کی سزا

نماز در اصل فطرت انسانی اور بشری تقاضا کی تسکین اور بیمیل ہے۔ جس کو ہم ضعف واحتیاجی مجبوری و درماندگی، دعاو مناجات اور اس خدائے بزرگ و برترکی پناہ میں آجانے کو کہہ سکتے ہیں، یہ در حقیقت شکر،احسان مندی، وفاشعاری اور خشوع و خضوع کے اس جذبے کی تسکین ہے، جوانسان کی سرشت میں ہے اور اس کی انسانیت کاسب سے بڑا جو ہر بھی ہے۔

مؤمن کی مثال ایک مجھلی کی سے ، جس کی زندگی پانی کے ساتھ وابستہ ہے۔ اگراس کو زبر دستی پانی سے نکال بھی لیا جائے، تب بھی وہ پانی کے لئے بے قرار اور پانی کی محتاج رہے گی، اور موقع ملتے ہی بے ساختہ اس پر ٹوٹ پڑے ، گی لیکن اس کے بر عکس کچھ لوگ ایسے بھی ہوں گے، جن کی سرشت میں ہمیشہ نمازوں میں تاخیر اور پیچھے رہنا شامل ہوگا۔ اللہ تعالی نے ان کے لئے "وَیْلٌ" ایعنی ہلاکت کی وادی کا اعلان کیا ہے جواپی نمازوں میں سستی کرتے ہیں۔ اللہ تعالی کارشادہے:

﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ، الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (47)

ترجمہ: ان نمازیوں کے لئے افسوس (اور ویل نامی جہنم کی جگہ)ہے جواپنی نمازسے غافل ہیں۔

اس آیت مبارکہ میں وہ لوگ مراد ہیں، جو نمازیا توپڑھتے ہی نہیں یا پہلے پڑھتے رہے ہیں، پھرست ہوگئے، یا نماز کو اپنے وقت مقررہ پر نہیں پڑھتے۔جب جی چاہتا ہے پڑھ لیتے ہیں، یا تاخیر سے پڑھنے کو معمول بنا لیتے ہیں، یا خشوع و خصوع سے نہیں پڑھتے۔اور نماز میں ان کو تاہیوں کے مر تکب وہی لوگ ہوتے ہیں جو بنا لیتے ہیں، یا خشوع و خصوع سے نہیں پڑھتے۔اور نماز میں ان کو تاہیوں کے مر تکب وہی لوگ ہوتے ہیں جو آخرت کی جزااور حساب کتاب پریقین نہیں رکھتے اور جن کی فطرت میں نمازوں کا تاخیر سے اداکر ناشامل ہو چکا ہے اللہ تعالیٰ بھی ان کو پیچھے (موخر) کر دیتے ہیں۔

ر سول الله طلق أيام في فرمايا:

((لاَ يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأَخَّرُونَ حَتَّى يُؤَخِّرَهُمُ اللَّهُ))(48)

تر جمہ: جو قوم ہمیشہ چیچے رہتی ہے (پہلی صف اور نماز سے )اللہ تعالیٰ بھی ان کو (دنیاو آخرت میں ) پیچھے کر دیتا ہے۔ اس حدیث کی تشر تح کرتے ہوئے امام نووی لکھتے ہیں:

"لَا يَزَالُ قَوْمٌ يَتَأَخَّرُونَ أَيْ عَنِ الصُّفُوفِ الْأُوَلِ حَتَّى يُؤَخِّرَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى عَنْ رَحْمَتِهِ أَوْ عَظِيمٍ فَضْلِهِ وَرَفْعِ الْمَنْزِلَةِ وَعَنِ الْعِلْمِ وَنَحْوِ ذَلِكَ "(49) عَنْ رَحْمَةِ وَ أَوْ عَظِيمٍ فَضْلِهِ وَرَفْعِ الْمَنْزِلَةِ وَعَنِ الْعِلْمِ وَنَحُو ذَلِكَ "(49) ترجمہ: وہ توم جو ہمیشہ پہلی صفول سے پیچے رہتی ہے ان کواللہ تعالی بھی اپنی رحمت، فضل و کرم اور بلندو بالامر تب اور علم وغیر و میں پیچے کردیتا ہے۔

کیونکہ وہ لوگ دنیامیں پہلی صفوں اور نماز میں پیچپے رہتے تھے،اللہ تعالیٰ ان کو قیامت کے دن پیچپے کر دے گاکیونکہ اعمال کابدلہ (مکافات)اس کی جنس سے ملتاہے۔

المختفر الله رب العالمين نے جوشر الكح (عبادات، معاملات، اخلا قيات) انسانيت كے لئے لاز مي قرار دى ہيں، يہ ويسے ہى نہيں، بلكہ اس حكيم كے پيش نظر بہت سے دنياوى اور اخروى فوائد پنہاں ہيں۔ عبادات ميں بنيادى اور اولين فر نضه نماز كا ہے۔ نماز معراج نبوى كا تحفہ ہے جس كو چھوڑ دينا يقيناً الله كى نعمتوں كوفراموش كر دينا يقيناً الله كى نعمتوں كوفراموش كر دينا يقيناً الله كى نعمتوں كوفراموش كر دينا كله الله كا متر ادف ہے۔ نماز صرف چندا يك اركان اور افعال كو بجالا نے كا عمل نہيں، بلكہ اس كا بنيادى مقصد بندى وغير وكا الله كو الله نائر كو قرار ديا ہے۔ مقالہ ہذا ميں نماز كا فلسفہ اور الله سے متعلقہ امور مثلاً مسجد، وضو، اذان اور صف بندى وغير وكا تفصيلى جائزہ ليا گيا ہے اور بيہ بنانے كى كوشش كى سے متعلقہ امور مثلاً مسجد، وضو، اذان اور صف بندى وغير وكا تفصيلى جائزہ ليا گيا ہے اور بيہ بنانے كى كوشش كى شي ہے كہ اس كے ہرايك عمل سے مكافات كا پہلو ظاہر ہوتا ہے، لمذا اگر كوئى مسلمان نماز قصداً چھوڑ ہے گاتو وہ نہ صرف اخروى سزاكا مستحق ہوگا، بلكہ دنيا ميں مكافات عمل كا شكار ہوكر مختلف مسائل سے دوچار رہے گا۔

فلسفه نمازاور مكافات عمل

## حواشي وحواله جات

1) الاصنهانی، راغب، مفردات الفاظ القرآن، دارالقلم، ص: ۴۹۰، نیز دیکھئے: رازی، فخر الدین، اُبوعبدالله محمد بن عمر بن حسین، تفسیرالکبیر، دارالفکر 1401، ص: ۲۹/۲

- 2) الجر جاني، على بن محمد على ،التعريفات ، دار الكتاب العربي، بيروت ، 1992 ، ص: ١٤٥
  - 3) سوة ابراهيم: ١٩١/٠٩
  - 4) سورة مريم: 4 / 4
  - Δ2/11/2سورة هود: 11/Δ
  - 6) سورة الانبياء: ٢١/٣٧
    - 7) سورة طه: ۲۰/۲۰
  - 8) سورة آل عمران:۲۹/۳
    - 9) سورة مريم: ١٩/١٩
    - 10) سورة لقمان: ١٣/١١
    - 11) سورة المائدة: ١٢/٥
      - 12) سورة البقرة: ٣/٢
  - 13) سورة البقرة: ٢/٧٤
- 14) بخارى، صحيح بخارى، دارابن كثير اليمامة، ١٩٨٧م، كتاب الايمان، باب دعاؤ كم ايمانكم، حديث نمبر: ٨
  - 15) سورة الاعلى: ١٥/٨١-١٥
- 16) ابوداؤو، سنن الي داؤو، دارالحديث، دمشق ، كتاب الادب، باب في صلاة العتمة ، حديث نمبر: ٣٩٨٧
- 17) نمائي، سنن نمائي، دارالفكر بيروت، 1930، كتاب عشرة النساء، باب حب النساء، حديث نمبر: ٢٣٣٩٣
- 18) ابن ماجد، سنن ابن ماجه، وارالريان، للتراث القابره، كتاب المساجد باب من بني لله ، مديث نمبر: ٢٠٠٦)
  - 19) سورة الفرقان: 20/٢٥
  - 20) صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب الإمساك عن الإغارة على قوم في دار الكفر، حديث نمبر:٣٨٢
    - 21) سورة التوبة: ٣/٩
- 22) التعريفات، ص: ٣٠ القونوى، قاسم بن عبرالله بن أمير على انيس الفقهاء في تعريفات الالفاظ المتداولة بين الفقهاء، دارالكتب العلميه ، ص: ٢٦
  - 23) التعريفات، ص: ١٠٠٠ الفقهاء ص: ٧٤

فلسفه نمازاور مكافات عمل

24) احمد بن حنبل، منداحمد، طبعه المكنز والمنهاج، ص: ٢٦٦/٢، شيخ ناصر الدين الباني نے اسے حسن كہاہے ـ ١٠٠١، سنن ابن ماجه، كتاب الاذان باب فضل الأذان، حديث نمبر: ٢٢٨

- 25) عبدالرؤف المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، دار المعرفه، ص: ۲۳۹/٦
- 26) صحيح مسلم، كتاب الصلاة ، باب فضل الاذان و هرب الشيطان عندسماعه، مديث نمبر: ١٨٠
  - 27) فيض القدير شرح الجامع الصغير، ص: ٢٥٠/٦
- 28) صحيح بخارى، دار الريان للتراث، القابره، كتاب الاذان، باب رفع الصوت بالنداء، حديث نمبر: ١٠٩
  - 29 صحيح مسلم، كتاب الطهارة باب خروج الخطايا مع ماءالوضوء، حديث نمبر: ٣٣٠
    - 30) سنن ابن ماجه، كتاب ، باب ثواب الطهور، حديث نمبر: ٢٨٢
    - 31) صحيح بخارى، كتاب الوضوء، باب فضل الوضوء، حديث نمبر: ١٣٦١
  - 32) صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب استحباب اطالة الغرة و التحجيل بالوضوء، حديث نمبر: ٠٠
  - 33) صحيح مسلم، كتاب الايمان ،باب اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، دريث نمبر: ١٣٨
- 34) صحيح مسلم، دار الريان، للتراث القاهره، كتاب الطهارة باب فضل الوضوء والصلاة عقبه، حديث نمير: ك
  - 35) صحيح بخارى كتاب مواقيت الصلوة ،باب الصلوات الخمس كفارة، مديث نمبر: ٥٢٨
  - 36) مسلم، صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب ثواب المثى الى الصلاة، حديث نمبر: ٨٥
    - 37) سنن الى داؤد، كتاب الصلاة، باب ماجاء في المشي الى الصلاة ، مديث نمبر: ٥٦١)
      - 38) سورة الحديد: ١٣/٥٤
      - 39) صحيح بخاري، كتاب الاذان باب اقامة الصف من تمام الصلاة، حديث نمبر: ٢٢٣
    - (40) صحيح بخارى، كتاب الآذان باب تسوية الصفوف عندا الاقامة و بعدها، حديث نمبر: ١٥٧
      - 41 ابوداؤد، سنن ابوداؤد، كتاب الصلاة باب تسوية الصفوف، مديث نمبر: ٢٢٢
- 42) سنن ابن ماجه، كتاب اقامة الصلوة ،باب اقامة الصفوف، حديث نمبر: ۹۹۵، اس روايت مين ايك راوى اساعيل بن عياش ضعيف بين، خصوصاجب ابل حجاز سے روايت كرين، توضعيف سمجھ جاتے ہيں، بہر حال فضائل مين روايت مقبول ہوگی۔
  - 43) فيض القدير شرح الجامع الصغير ص: ٢/٢
- 44) احمد بن صنبل، منداحد، ۲۸۲،۲۸۲،۲۸۲ نيز ديكھئے سلسلة الاحاديث الصحيحة، حديث نمبر: ۱۵۱۹، صحح بخارى، حديث نمبر: ۱۲۰۳

فلسفه نمازاور مكافات عمل

45) سنن ابن ماجه، كتاب اقامة الصلوة، باب ماجاء في كثرة السحود، حديث نمبر: ۵۷۴۲، شيخ ناصر الدين الالباني، صحيح الترغيب والترهيب حديث نمبر: ۱۳۱۵، والجامع الصحيح، حديث نمبر: ۵۷۳۲

- 46) اشرف على تفانوي، احكام اسلام عقل كي نظريين، ص: ٦٢، طباعت دار الا شاعت مولوي مسافر خانه ار دو بازار، كرا چي
  - 47) سورة الماعون: ٤٠١/٩ ـ ٥
  - 48 صحيح مسلم، كتاب الصلاة ،باب تسوية الصفوف و اقامتها، حديث نمبر: ١٣٠٠
    - 49) نووي، شرح نووي على صحيح مسلم، دارالريان، للتراث، القاهره، ص: ۱۵۹/۴

\*\*\*\*\*\*\*\*

# سر کاری عهدیداران کی تقرری، گرانی اور عاسبه مرکاری عهدیداران کی تقرری، نگرانی اور محاسبه (عہد خلفائے راشدین کے تناظر میں)

Appointment, Monitoring and Accountability of the **Government Officials** (in prospective's of Caliphs, era)

محمر على \*

#### **ABSTRACT**

The period of the rightly guided caliphate is the best role model after the time of the Prophet of Islām, Muhammad (S.A.W). The rightly guided caliphs crafted the best honest governing mechanism. They understood their commitment with their Lord, Allah, and the people. They took up the responsibility for providing for the basic needs of their people, like food, shelter, education, peace, stipends of children, married and unmarried persons, social security and justice, etc.

The caliphs would appoint the tax collectors, governors and other government officials on the basis of merit: their honesty, qualifications, experience, physical fitness, etc. Further, they, at the time of their appointment, would advise their officials in an open gathering to better use their abilities, resources and powers for the welfare of the masses. Moreover, the government prepared a list of the assets and the properties of their government officials at the time of their appointments. It they found, later, significant increase in the assets, it was investigated and asked for an explanation. If the officials failed to justify the means of the increase in their assets, the additional assets and properties were confiscated by government.

In this research study, the author highlights the measures adopted by the rightly guided Caliphs to ensure honest conduct of affairs by the appointed officials of the government.

**Keywords:** Rightly Guided Caliphs; Appointment of Officials; Merit; Monitoring; Accountability

صحابہ کرام فٹکائٹی پیغام نبوت کے امین تھے۔ عہد خلفائے راشدین میں ریاستی امور کے حوالے سے جواجہا عی پالیسال بنیں، حقیقت میں وہ تعلیمات نبوی کی روشنی میں ہی حالات کے مطابق تشکیل دی گئی تھیں ۔ کیونکہ صحابہ کرام فٹکائڈی مزاج شناسِ نبوت تھے۔ اس لئے ان کی کوئی بات تعلیماتِ نبوی کے خلاف نہیں ہو سکتی، خود پینمبر اسلام حضرت محمد ملٹ ایکٹی کا یہ فرمان، عہد خلفائے راشدین کے اقدامات کی تائید کے لئے کافی ہے۔

((فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّقِ وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِمَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِي) (1)

ترجمہ: پس تم میری سنت (طریقہ)اور میرے خلفاء راشدین کی سنت کوجونیک اور سید ھی راہ پر ہیں لازم پکڑو،اسے دانتوں سے مضبوطی سے پکڑلو۔

خلفائے راشدین ٹنگائڈ کُم کے نزدیک حکومت اور اختیارات خدااور مسلمانوں کی امانت کی حیثیت رکھتے تھے، جنہیں ایمان دار اور عادل لوگوں کے سپر دکیا جانا چاہیئے اور اس امانت میں کسی کو من مانے طریقے یا نفسانی اغراض کے لئے تصرف کاحق نہیں ہے۔ خلفائے راشدین ٹنگائڈ کُم ہر وقت ذمہ داریوں کے متعلق اپنے آپ کو اُمت کے سامنے جوابدہ سبجھتے تھے، ان کے در وازے ہر شخص کے لئے کھلے رہتے تھے اور وہ بازاروں میں کسی محافظ دستے کے بغیر عوام کے در میان میں چلتے پھرتے تھے۔ عوام کو ان کے مناصب اور اختیارات پر تنقید اور محاسبہ کرنے کی کھلی آزادی تھی اس وجہ سے اگر کسی معاملہ کی نظیر سنت میں نہ ملے ، تواسے سنت خلفاء راشدین میں سرکاری مناصب پر تقر ری ، محاسبہ اور نگر انی کے طریقہ کار درج ذیل ہے۔

## الف: عهد صدیقی میں سر کاری اہل کاروں کی تقرری، محاسبہ اور نگرانی سر کاری اہل کاروں کی تقرری

نی کریم ملی آیکی کم میں ت کے نقوش کی روشی میں اسلامی فلاحی ریاست کے نصور کو عملاآ گے لے جانے اور واضح کرنے والوں میں سے پہلے خلیفہ کر اشد حضرت ابو بکر صدیق ڈلاٹنڈ تھے۔ جنہوں نے خلافت کا بار گراں اٹھایا۔ اسلام میں خلافت یاشور ائی حکومت کی بنیاد سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق ڈلاٹنڈ نے

ڈالی ، خودان کا انتخاب بھی جمہور اصحاب رسول ملٹھیٰآئیٹم کے انتخاب کے ذریعہ ہوا۔آپ ڈلٹٹیُڈ کا عرصہ خلافت مختصر دورانیہ پر مبنی تھاتاہم ہید دور درج ذیل رہنمائی فراہم کرتاہے۔

#### ا ـ تجربه كارعمال وعهد يداران كاتقرر

آپ ڈگاٹنڈ نے اپنے دورِ حکومت میں عموماً نبی کریم المٹیکیلیم کے مقرر کردہ عمال ہی کو مقرر فرمایا، جو اپنے اپنے علاقوں میں عوام کی عمومی اصلاح کی نگرانی کرتے رہے۔اس عہد میں چونکہ فتنوں کی کثرت تھی (فتنہ ارتداد اور منکرین زکوۃ)،اس لئے اس عہد میں دیگراہم معاملات کی طرف کم توجہ رہی، تاہم پھر بھی آپ ڈگاٹیڈ عمال کی تقرری کونہایت اہم معاملہ سمجھتے تھے۔

اسی گئے آپ رخی تھی نے عمال اور عہد یداران کے انتخاب میں ہمیشہ اُن لوگوں کو ترجیح دی، جو عہد نبوت میں عامل کے عہدہ پر فائز رہے اور ان سے ان ہی مقامات میں کام لیا جہاں وہ پہلے کام کر چکے تھے عہد نبوت میں مکہ میں عتاب بن اسید رخی تھی نہ ما کف میں عثان بن ابی العاص رخی تھی میں المہاجر رخی تھی عہد نبوت میں مکہ میں عتاب بن اسید رخی تھی نہ کو لان میں یعلی بن اُمیہ رخی تھی ہیں ابو موسی رخی تھی نہ کہ اور بحرین میں العلاء بن الحضر می رخی تھی مور تھے۔ خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رخی تھی الاشعر می رخی تھی ان مقامات یران ہی لوگوں کو مامور رکھا۔ (2)

## ۲۔ تقرری کے وقت فرائض منصبی کی تعلیم

حضرت ابو بکر صداق خلافین جب کسی کوعهده پر مامور فرماتے، تو عموماً سے بلا کر اس کے فرائض کی تشر تک کر دیتے اور تقوی کی نصیحت فرماتے ۔ چنانچہ حضرت عمرو بن العاص رٹی ٹنٹیڈاور حضرت ولید بن عقبہ خلافیڈ کو قبیلہ قضاعہ بر عامل بناکر بھیجا، توان کو درج ذیل الفاظ میں نصیحت فرمائی:

((اتَّقِ اللَّهَ فِي السِّرِ وَالْعَلانِيَةِ ، فَإِنَّهُ مَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ فَلا تَنِ وَلا تَفْتُرْ وَكَتَبَ إِلَيْهِمَا اسْتَخْلِفَا عَلَى أَعْمَالِكُمَا، وَالْدُنَا مَنْ يَلِيكُمَا))(3)

ترجمہ: خلوت و جلوت میں خوف خدار کھو جو خداسے ڈرتا ہے، وہ اس کے لئے ایسی سبیل اور اس کے رزق کااییاذریعہ پیدا کر دیتا ہے، جو کسی کے وہم و گمان میں نہیں آسکتا... تم اللہ کی ایک ایسی راہ میں ہو جس میں افراط و تفریط اور ایسی چیزوں سے غفلت کی گنجائش نہیں، اور ان کی طرف لکھ بھیجا کہ تم اپنے
انٹال کی محافظت کر داور جو شخص تمھارے قریب آئے اس سے عمدہ طریقے سے چیش آؤ۔
الغرض معلوم ہوا کہ عہد صدیقی میں کسی بھی سرکاری عہدیدار کی تقرری کے وقت خلیفہ اوّل رڈائٹیڈ جن پہلوؤں کو مد نظر رکھتے تھے ان میں ایک رسول اکرم طریقی آئیڈ سے محبت اور تجربہ کاری کا پہلوشا مل تھا، یعنی جو شخص عہد نبوی میں عامل یا عہدیدار رہا ہوا سے ہی آپ دفائٹیڈ نے سرکاری عہدہ عطا کیا۔
محاسبہ و مگرانی

عہد خلفائے راشدین میں حضرت ابو بکر صدیق اکبر رخالتیٰ کا دور کئی لحاظ ہے مثالی اہمیت کا حامل ہے۔ جس کا اعتراف نہ صرف مسلمان بلکہ غیر مسلم مفکرین نے بھی کیا ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق رخالتیٰ نے خلیفہ منتخب ہونے کے بعد جو پہلا تاریخی خطبہ دیا۔ اس میں لوگوں کے حقوق کے حفظ کے معاملہ کے متعلق جو کہاوہ تعلیمات نبوی کا نچوڑ ہے۔ آپ رٹیائیڈ نے فرمایا کہ میری نظر میں معاشر ہے کاسب سے طاقت وروہ کمزور شخص ہوگا، جس کے حقوق میں کوتاہی ہور ہی ہوگی، یہاں تک کہ میں اس کے حقوق اسے واپس دلادوں اس طرح میرے نزدیک معاشر سے کاسب سے طاقتور وہ شخص ہوگا، جولوگوں کے حقوق غضب دلادوں اس طرح میرے نزدیک معاشر سے کاسب سے طاقتور وہ شخص ہوگا، جولوگوں کے حقوق غضب دواورا گرمیں اجھاکام کروں تو میر اساتھ دواورا گرمیں غلط کروں تو مجھے سیدھا کردیجئے۔ (4)

آپ رہ اُنٹوڈ کے دربار میں کوئی محافظ مقرر نہ تھا اور ملکی معاملات کی براہ راست خود تکہداشت کرتے سے رات کی تاریکی میں محلول کا چکر لگا کر غرباء کی امداد کیا کرتے سے آپ رہ اُنٹوڈ فرماتے سے کہ:

((وَإِنَّهُ مَنْ یَکُنْ أَمِیرًا فَإِنَّهُ أَطُولُ النَّاسِ حِسَابًا وَأَعْلَظُهُ عَذَابًا ، وَمَنْ لَمُ یَکُنْ أَمِیرًا فَإِنَّهُ أَطُولُ النَّاسِ حِسَابًا وَأَعْلَظُهُ عَذَابًا ، وَمَنْ لَمُ یَکُنْ أَمِیرًا فَإِنَّهُ مِنْ أَیْسِوِ النَّاسِ وَأَهُونِهِ عَذَابًا ، إِلا أَنَّ الأُمْرَاءَ هُمْ أَقْرَبُ النَّاسِ مِنْ ظُلْمِ الْمُؤْمِنِينَ فَإِنَّهُ یَعْفِرُ اللَّهُ))(5)

مِنْ ظُلْمِ الْمُؤْمِنِينَ ، وَمَنْ یَظْلِمِ الْمُؤْمِنِینَ فَإِنَّهُ یَعْفِرُ اللَّهُ))(5)

ترجمہ: جو شخص حکر ان ہو اُس کو سب سے زیادہ بھاری حیاب دینا ہوگا اور وہ سب سے زیادہ خطر ناک عذاب ہے عذاب ہے عذاب ہے کوئکہ حکم کے لئے سب سے بڑھ کر مواقع ہیں کہ ان کے ہاتھوں سے میلیانوں پر ظلم ہو جو میلیانوں پر ظلم کرے وہ خدا سے غداری کرتاہے۔

آپ رہالنگؤسر کاری عہدیداروں کی خصوصی نگرانی و محاسبہ و قاً فو قاً فرماتے رہتے تھے۔ مند خلافت پر متمکن ہونے کے باوجود چھ ماہ تک تجارت کر کے اپنا گزارہ کرتے رہے۔ گھر کار ہن سہن بھی سادہ تھا۔ اپنی تمام دولت راہ خدا میں صرف کر دی تھی۔ آپ رہالنگؤ بیت المال کو خدا کی امانت سمجھتے تھے۔ ب: عہد فاروقی میں سرکاری اہل کاروں کی تقرری، محاسبہ اور نگرانی تقرری

خلفا ئے راشدین میں دوسرے خلیفہ راشد حضرت عمر بن خطاب رہا گئی ہے۔ آپ رہا گئی ہے۔ آپ رہا گئی ہے۔ نیز سے 24 ہجری کے منصب پر فائزر ہے۔ آپ رہا گئی خلافت کو ایک آزماکش سیمھتے تھے۔ نیز آپ رہا گئی گئی کا میں منصب خلافت کا بیہ تقاضا تھا کہ ملکی ذمہ داریوں سے متعلق جو معاملات بھی آپ رہا گئی گئی کا گاہ میں منصب خلافت کا بیہ تقاضا تھا کہ ملکی ذمہ داریوں سے متعلق جو معاملات بھی آپ رہا گئی کے سامنے آئیں، آپ رہا گئی انہیں خود حل کریں لوگوں کے لیے زیادہ سے زیادہ سہولتیں اور آسانیاں فراہم کریں۔ یہی وجہ تھی کہ آپ رہا گئی میں کاری عہد بداروں کی تقرری میں بے حد احتیاط سے کام لیتے تھے جنہیں ذیل میں بیان کیا جارہا ہے:

#### ا قابل وباصلاحيت عهديداران كاانتخاب

حضرت عمر فاروق رفالنگؤ نے اپنے عہد میں بہترین و باصلاحیت امراء، عمال، محصلین، گورنر اور دیگر سر کاری عہد بداران کا انتخاب فرمایا، تاہم آپ رفائنگؤ اللہ کے سامنے جواب دہی اور اپنی فرمہ داری سے سبکدوشی کے لئے صرف اتناکر ناکافی نہیں سبھتے تھے۔ بلکہ آپ رفائنگؤ کا کہنا تھا کہ ان گورنروں، محصلین اور ان کے مقام کی سخت مگرانی کرنا بھی ایک ایک فرمہ داری ہے، جس سے صرف نظر نہیں کیا جاسکتا۔ اسی وجہ سے ان میں سے جس نے بہتر کام کیا آپ رفائنگؤ نے ناس کے ساتھ احسان کیا اور جس نے آپ رفائنگؤ کی مرضی کے خلاف کیا اس کی آپ رفائنگؤ نے گرفت کی اور سزادی۔ حضرت عمر رفائنگؤ کے نزدیک سرکاری عہدیداروں کا انتخاب کرنا نہایت ہی اہمیت کا حامل تھا، کیونکہ کوئی کتنا ہی بیدار مغز اور کوئی قانون کتنا ہی عہدیداروں کا انتخاب کرنا نہایت ہی اہمیت کا حامل تھا، کیونکہ کوئی کتنا ہی بیدار مغز اور کوئی قابل الا کق ، راست بازنہ مکمل کیوں نہ ہو، لیکن جب تک حکومت کے اعضاء وجوارح یعنی عہدہ داران ملکی قابل ، لا کق ، راست بازنہ مول اور ادان سے نہایت بیدار مغزی کے ساتھ کام نہ لیا جائے تو ملک وملت کی فلاح ممکن نہیں ہو سے ۔ اس معاملے میں آپ وظائن نے خوب تنبع اور تلاش بسیار کے بعد افراد کو عہدوں پر مامور کیا خواہ ان کی معاملے میں آپ وظائنگؤ نے خوب تنبع اور تلاش بسیار کے بعد افراد کو عہدوں پر مامور کیا خواہ ان کی معاملے میں آپ وظائنگؤ نے خوب تنبع اور تلاش بسیار کے بعد افراد کو عہدوں پر مامور کیا خواہ ان کی

طبیعت اس طرف ماکل نه تھی۔ایک موقع پر آپ رٹی ٹھٹٹ نے ایک مجلس شوری منعقد کی اور صحابہ رٹنگاٹٹٹٹ سے مخاطب ہو کر فرمایا:

((إِذَا لَمْ تُعِينُونِي فَمَنْ يُعِيننِي؟ فَقَالُوا: نَعْنُ نُعِينُكَ؛ فَقَالَ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ اثْتِ الْبَحْرَيْنَ وَهَجَرَ أَنْتَ الْعَامَ))(6)

ترجمہ: جب تم لوگ ہی میری مدونہ کروگے تو کون میری مدو کرے گا؟ان حضرات نے جواب دیا کہ ہم آپ کی مدد کریں گے ، اس پر آپ نے فرمایا: ابوہریرہ تم اس سال بحرین اور هجر (کے عامل بن کے) حیلے جاؤ۔

## ۲۔ زہدو تقویٰ کے تصور کی در تھی

عهد خلفائے راشدین میں ملکی اقتظام میں حصہ لیناز ہداور تقویٰ کے خلاف سمجھا جاتا تھا۔ حضرت عمر طالغین نے اس تصور کو ختم فرمایا۔ ایک مرتبہ حضرت ابوعبیدہ ٹاٹنیئر نے آپ ٹاٹنیئر جب بیراعتراض کیا کہ آپ ٹاٹنیئر نے صحابہ ٹائنیئر کے تقوی کوعہدوں سے داغدار کیاہے، توآپ ٹاٹنیئر نے فرمایا:

((یَا أَبَا عُبَیْدَةَ إِذَا لَمُ أَسْتَعِنْ بِأَهْلِ الدِّينِ عَلَى سَلامَةِ دِينِي فَبِمَنْ أَسْتَعِينُ؟))<sup>(7)</sup> ترجمہ: ابوعبیدة اگریس ایندین کی سلامتی کے لئے دین داروں سے مدد نہ لوں، تو کس سے مدد لوں؟

## س۔ سرکاری عہدیداران کی تقرری کے وقت چند شرائط کی پابندی کامعاہدہ

عهد فاروقی میں جب کسی کو سر کاری عهدیدار (یعنی عامل و محصل یا گورنر وغیره) بنا کر بھیجا جاتا، توان سے چند شر ائط کی پابندی کاعهد بھی، صحابہ کرام رشی اُنٹیم کی موجود گی میں لکھ لیاجاتا:

((كَانَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِذَا اسْتَعْمَلَ رَجُلا أَشْهَدَ عَلَيْهِ رَهْطًا مِنَ الأَنْصَارِ وَعَيْرِهِمْ وَاشْتَرَطَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا: أَنْ لَا يَرْكَبَ بِرْدَوْنَا، وَلا يَلْبَسَ ثَوْبًا رَقِيقًا، وَلا يَلْبَسَ ثَوْبًا رَقِيقًا، وَلا يَأْكُلَ نَقِيًّا، وَلا يُتَّخِذَ حَاجِبًا))(8)

ترجمہ: حضرت عمر ڈٹاٹٹر بیب کسی شخص کو عامل مقرر کرتے توانصار اور دوسرے لوگوں پر مشتمل ایک جماعت کو گواہ بناکر اس شخص سے چارشر ائط کی پابندی کا عہد لیتے تھے، پیر کہ وہ عمدہ خچر پر نہ سوار ہوگا، باریک کپڑے نہ پہنے گا،چھنا ہوا آثانہ کھائے گا،اپنے دروازے بند کرکے لوگوں کی ضروریات سے بے نیازی نہ برتے گااوراپنی ڈیوڑھی پر دربان نہ رکھے گا۔

عہد فاروقی میں کسی عامل کی تقرری پر بہت سے مہاجرین اور انصار کی گواہی ثبت ہوتی کھی ، عامل جس مقام پر جاتا تھا تمام لوگوں کو جمع کر کے یہ فرمان پڑھتا تھا جس میں مذکورہ چاروں شرائط کھی ہوتی تھیں۔ اس عمل کی وجہ سے لوگ اس کے اختیارات سے واقف ہوجاتے تھے اور جب وہ عامل بیان کردہ اختیارات سے تجاوز کرتا تو لوگ اس پر گرفت کرتے۔ اس حوالہ سے یہ واقعہ مشہور ہے کہ جب ایک بارآپ ڈوٹٹٹ میں میں کیا بیک شاہر اہ سے گذر رہے تھے، تو کسی نے پکار کر کہا کہ: عمر (دوٹٹٹٹ تہماراعا مل عیاض بن غنم کے بارے میں کیا خیال ہے جو باریک کپڑے بھی پہنتا ہے اور اپنے در وازے پر در بان بھی رکھتا ہے، حضرت عمر دوٹٹٹٹ نے فیم بن مسلمہ دوٹٹٹٹ کو بلایا۔ جب حضرت عمر دوٹٹٹٹٹ نے نو میں کیا تھیں دیکھا تو فرمایا کہ: اپنی قمیص اتارو، پھر آپ دوٹٹٹٹٹ نے موٹ اون کا ایک کرتا منگوا یا اور بھی بھیٹر بکریوں کا ایک گلہ اور ایک لا تھی بھی منگوائی اور ان سے فرمایا کہ یہ کرتا پہنو، یہ لا تھی کو اور یہ بکریاں چراؤہ ان کا دورہ دوخود پیواور راہ گیروں کو پلاؤاور جو بی کرتا ہوں تھیں۔ آپ دوٹٹٹٹٹ کی خواہش تھی کہ آپ دوٹٹٹٹٹ کی خواہش تھی کہ آپ دوڑٹٹٹٹ کی جام افرادام و نوائی کے پبند ہو جائیں اور جب یہ ہتیاں اخلاق کر بمانہ کا مظاہرہ کریں گی، تو وہی معاشرہ کے لئے نمونہ ہوں گی۔

سم۔عمال کے اثاثوں کی فہرست

عہد فاروقی میں تقرری کے وقت عمال کے اثاثوں کی فہرست تیار کروائی جاتی تھی۔ حضرت عمر بن خطاب رٹھائٹنڈا پنے عمال کے اموال (کی مقدار ومالیت) لکھ لیتے اور پھراس میں جو کچھ اضافہ ہوتا،اس کا ایک حصہ اور کبھی کل کاکل ضبط کر لیتے تھے۔

اس بارے میں علامہ بلاذری وقمطراز ہیں:

((كان عمر بن الخطاب يكتب أموال عماله إذا ولاهم، ثم يقاسمهم ما زاد على ذلك، وربما أخذه منهم.))(10)

تر جمہ : حضرت عمر بن خطاب ر خالتُنگوُ اپنے عمال کے اموال (کی مقدار ومالیت) لکھ لیتے اور پھراس میں جو کچھ اضافہ ہوتا،اس کا ایک حصہ اور مجھی کل کا کل ضبط کر لیتے تھے۔

الغرض عہد فاروقی میں جب کوئی عامل مقرر ہوتا تھا، تواس کے پاس اس وقت جس قدر مال واسباب ہوتا تھا۔اس کی مفصل فہرست تیار کرا کر محفوظ رکھی جاتی تھی اور اگر عامل کی مالی حالت میں غیر معمولی ترقی واضافیہ ہوتا، تواس وقت اس کامواخذہ کیا جاتا تھا۔

مذکورہ بحث سے ثابت ہوا، حضرت حضرت عمر رٹی تھ نے سرکاری مناصب پر تقرری کے لئے نبی کریم مل آیک طریقہ کی پیروی فرمائی۔

## عہد فاروقی میں تقرری کامعیار اوراس کی شرائط

#### ا۔ عمال کا قوی اور امانت دار ہونا

حضرت عمر فاروق ڈگاٹھُۂ سر کاری عہدیداروں ، عمال اور گورنروں کے انتخاب و تقر رمیں قوی کے مقابلے میں قوی ترین افراد کو ترجیح دیتے ، تاکہ سر کاری عہدیداروں کی کار کردگی بہتر سے بہتر نظر آئے۔
کسی سر کاری عہدیدار کا کارآمد اور سب سے زیادہ قوی ہوناآپ کے نزدیک کتنااہم تھا؟ اس کا اندازہ اس بت سے دیادہ تعلیم بن اس طرح سے فرمایا:

((وَلَوْلا رَجَائِي أَنْ أَكُونَ خَيْرَكُمْ لَكُمْ، وَأَقْوَاكُمْ عَلَيْكُمْ، وَأَشَدَّكُمُ اصْطِلاعًا بَمَا يَنُوبُ مِنْ مُهِمّ أَمْرُكُمْ، مَا تَوَلَّيْتُ ذَلِكَ مِنْكُمْ))(11)

ترجمہ: اگر مجھ کوید امید نہ ہوتی کہ میں تم لوگوں کے لئے سب سے زیادہ کارآمد سب سے زیادہ قوی اور مہمات امور کے لئے سب سے زیادہ قوی بازوہوں، تومیں اس منصب کو قبول نہ کرتا۔

حضرت عمر رخالتُنَّهُ جس خوبی کو مد نظر رکھ کولو گوں کو عہدے عطافر ماتے تھے، وہ خوبی آپ رخالتُنَّهُ اپنے اندر بہتر انداز میں سمجھتے تھے۔ آپ رٹالٹنَّهُ نے تو یہاں تک فرمادیا کہ اگریہ صفت مجھ میں دوسروں کی نسبت کم ہوتی، یادوسروں میں یہ خوبی زیادہ ہوتی، تو میں اس خلافت کی ذمہ داری بھی نہ سنجالتا۔

## ۲۔ تقرری میں اعلی اوصاف کی اہمیت

حضرت عمر دخالتی نیا اسلامی افواج کے امراء و قائدین کی تقرری میں سنت نبوی کی اقتدا کی۔ امام طبری عُیشانیه فرماتے ہیں کہ جب اسلامی فوج حضرت عمر دخالتی کی باس جمع ہوتی، تواس پرایک عالم دین اور شرعی بصیرت رکھنے والے آدمی کو مقرر کر دیتے۔ حضرت عمر دخالتی کی تعلیم و تربیت کا بیا اثر ہوا کہ اسلامی میں انظامیہ کاہر ممبر پاکیزہ نفسی، نیک خوئی، علم و تواضع، جرأت و آزادی، حق و پر ستی و بے نیازی کی تصویر بن گیا۔ تاری اسلامی میں اس وقت کی مجالس اور محافل کا نقشہ دیکھا جائے توہر شخص کے حلیہ میں یہ خدّو خال صاف نظر آتے ہیں۔ حضرت عمر دخالتی فیض سے قوم میں وہ اخلاق محفوظ رہے۔ اور نئی قومیں جو اسلام میں داخل ہوتی گئیں، اسی اثر سے متاثر ہوتی گئیں۔ (12)

حضرت عمر رفحائفیُّ کے اخلاق کے متعلق مسور بن مخرمہ کا بیان ہے کہ ہم اس غرض سے حضرت عمر رفحائفیُّ کے مالات اس رفحائفیُّ کے ساتھ رہتے تھے کہ تقویٰ سکھ جائیں۔موّرخ مسعودی نے حضرت عمر رفحائفیُّ کے حالات اس جملے سے شروع کئے ہیں کہ ان میں جواوصاف تھے وہ ان کے تمام افسر وں اور عہدہ داروں میں پھیل گئے تھے (13)

#### س تجربه کاری اور قابلیت

نے عرض کی کہ میں۔ یہ کہہ کرخود جواب لکھ کرلائے ، آنحضرت ملتی آیٹی نے سنا، تو نہایت پیند فرمایا ۔ حضرت عمر ڈالٹیُّۂ بھی موجود تھے،ان کی اس قابلیت پران کوخاص خیال ہوااور جب آپ ڈگائیڈ خلیفہ بنے تو ان کومیر منتی مقرر کیا۔ (14)

#### سم طالب عهده كوعهده نددينا

طالب عہدہ کو عہدہ نہ دینے کا اصول آپ ڈالٹوڈ نے سنت نبوی سے ماخوذ فرما یا تھا، جیسا کہ حضرت ابومولی ڈالٹوڈ سے روایت ہے کہ میں دوآد میوں کو ساتھ لے کررسول اکرم ملٹوڈ آپٹم کے پاس گیا۔ اُن میں سے ایک نے خطبہ پڑھا۔ پھر کہنے لگا کہ ہم اس واسطے آپ ملٹوڈ آپٹم کے پاس آئے ہیں کہ آپ ملٹوڈ آپٹم ہم سے حکومت پر مدد لیجیے (یعنی ہم کو کوئی کام دیجیے یاعائل بنایئے)، پھر دوسرے نے ایساہی کہا۔ آنحضرت ملٹوڈ آپٹم کے فرمایا: تم سب میں زیادہ جھوٹا ہمارے نزدیک وہی ہے، جو حکومت کو طلب کرے۔ پھر حضرت ابوموسی ڈوالٹوڈ نے رسول اللہ ملٹوڈ آپٹم سے عذر کیا کہ جھے نہیں معلوم تھا کہ بید دونوں آدمی اس کام کوآئے ہیں (ورنہ میں ان کواپنے ساتھ نہ لاتا)۔ اس کے بعد آپ ملٹوڈ آپٹم نے ان سے کسی کام میں مددنہ کی، یہاں بیں (ورنہ میں ان کواپنے ساتھ نہ لاتا)۔ اس کے بعد آپ ملٹوڈ آپٹم نے ان سے کسی کام میں مددنہ کی، یہاں تک کہ آپ ملٹوڈ آپٹم کی وفات ہوگئی۔ (15)

#### ۵۔ سرکاری عہدیداران کے انتخاب اور تقرر کے لئے مشاورت

سر کاری عہد یداران کے انتخاب اور تقر رہیں ممتاز بزرگ صحابہ کرام ڈیکاٹٹؤ کے مشاورت کی جاتی تھی،اس کے بعد ہی بیہ انتخاب و تقر رکیا جاتا تھا۔ (16)

## محاسبه وتكراني

خلیفہ وقت کا سب سے بڑا کام حکام کا احتساب و نگرانی اور قوم کے اخلاق و عادات کی حفاظت ہے۔ حضرت عمر رفالٹنڈیٹاس فرض کو نہایت امہتمام کے ساتھ انجام دیتے تھے۔ آپ رٹالٹنڈیٹا پنے سر کاری عہدیدار کے انتخاب کی شرائط پر سختی سے عمل کرتے تھے جس کی چند مثالیں درج ذیل ہیں۔

## ا عمال کے اثاثوں کا محاسبہ

حضرت عمر فاروق رفی تنفی اینے عمال کا تقر ر فرمانے کے بعد آپ رفیاتی گئی اُن پر مسلسل نظر رکھتے تا کہ ان کا محاسبہ کر سکیں اور جیسے ہی محسوس کرتے کہ کسی کے مال ودولت میں غیر معمولی اضافیہ ہورہاہے، تواُس سے اس اضافہ کی وجہ پوچھے اور اگروہ زیادتی کی ہے وجہ بیان کرتا کہ میں نے پچھ سامان کی تجارت کی اور بید میر کی تجارت کی اور بید میر کی تجارت کی آمدنی ہے توآپ رخالٹنڈ اس کے جواب کو قبول نہیں کرتے اور اُن سے کہتے کہ میں نے متہمیں گور نر بنا کر بھیجا ہے ،تاجر بنا کر نہیں بھیجا اور پھر آپ رخالٹنڈ نے ان سے حاصل کر دہ منافع لے لیے (17)

ایک دفعہ حضرت عمر بن خطاب دلی تنظیہ نے اپنے گور نر حضرت عمر و بن العاص دلی تنظیہ کو کھا کہ "مجھے معلوم ہوا ہے کہ تمھارے پاس ایسے غلام، ظروف اور جانور ہیں جو اُس وقت نہیں تھے جب میں نے معموس مصر کا والی بنایا تھا، عمر و بن العاص دلی تنظیہ نے جو اب دیا کہ ہماری زمین زراعت اور تجارت کی زمین ہمیں اتنی آمدنی ہوتی ہے جو ہمارے مصارف سے زائد ہوتی ہے۔ حضرت عمر دلی تنظیہ نے اس کے جو اب میں انہیں کھا کہ مجھے عمال السوء کا کافی تجربہ ہو چکا ہے میں تم سے بدگمان ہو گیا ہوں اور محمد بن مسلمہ دلی تنظیہ کو مال کو تقسیم کرنے کی لئے تمہارے پاس بھیجنا ہوں، تم اس سے ابناراز کہد دوجو پچھ وہ مانگے مسلمہ دلی تنظیہ کے عمر و بن العاص دلی تنظیم کے اموال کو تقسیم کردیا گیا"۔ (18)

اس طرح حضرت ابوہریرہ و والنائیڈ کے اموال کی صبطی کی وضاحت ابن سیرین کی اس روایت سے ہوتی ہے کہ حضرت ابوہریرہ و والنائیڈ بحرین سے واپس آئے تو حضرت عمر والنائیڈ نے ان سے کہا: "اے اللہ ک دشمن ہوں نہ و مشمن اس کی کتاب اللہ کا دشمن ہوں نہ اللہ کا دشمن ہوں۔ میں نے قطعاً اس کی کتاب کا دشمن ہوں، بلکہ جوان دونوں سے دشمنی کرے میں اُس شخص کا دشمن ہوں۔ میں نے قطعاً اللہ کا مال نہیں چرایا"۔ حضرت عمر و کا نائیڈ نے کہا: تو پھر دس ہزار درہم تمہارے پاس کہاں سے جمع ہوگئے؟ انہوں نے جواب دیا: میرے گھوڑوں کی نسل بڑھتی رہی۔ میرے وظیفے مجھے ملتے رہے اور میرے حصے اُنہوں نے جواب دیا: میرے گھوڑوں کی نسل بڑھتی رہی۔ میرے وظیفے مجھے ملتے رہے اور میرے حصے محمد بہتے رہے۔ دور میرے کے بہتے کی نماز پڑھی تو امیر المورمنین کے لئے بھی کی ۔ حضرت ابو ہریرہ و کا نائیڈ کہتے ہیں کہ جب میں نے صبح کی نماز پڑھی تو امیر المورمنین کے لئے بھی دعا کی۔ (19)۔

#### ۲۔ اعلی سرکاری عہد بداران کی اولاد کا احتساب

عہد فاروقی میں احتساب کے حوالہ سے ایک سنہری مثال گورنر کے بیٹے کی بھی ہے۔ جس میں وہ جب حدسے تجاوز کرتاہے توعدل فاروقی کی زدمیں آجاتاہے۔ یہ واقعہ عہد فاروقی کا بڑا مشہورہے جس میں گور نروقت بھی اپنے بیٹے کو بے لاگ احتساب کی زدمیں آنے سے بچپانے میں بے بس نظر آتا ہے۔ ذیل میں یہ واقعہ بیان کیا جارہاہے:

حضرت عمر وبن العاص دُلْاَتُونَّ عبد فاروقی میں عاکم مصر تھے۔ عمر بن خطاب دُلْاَتُونَّ کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوااور عرض کیااے امیر الموسنین! میں آپ دُلاَتُونَّ کی پناہ لینے آیا ہوں۔ حضرت عمر دُلاَتُونَّ کی بناہ حاصل کی ، جو شخصیں پناہ دے سکتا ہے۔ مصری بولا: مجھے حضرت عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کے بیٹے نے مارا ہے ، یہ شکوہ سن کر حضرت عمر دُلاَتُونَّ حضرت عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کو بیٹے کے ساتھ بلایا۔ عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کو ایکے بیٹے کے ساتھ حاضر ہوئے جب وہ سامنے آیا۔ توامیر الموسنین نے کہا یہ کوڑا لے اور مار۔ حکم ملتے ہی مصری عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کے بیٹے کو کوڑے لگائے کوڑا برسانے لگا۔ حضرت انس دُلاَتُونَّ کہتے ہیں: مصری نے عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کے بیٹے کو کوڑے لگائے کوڑا برسانے لگا۔ حضرت انس دُلاَتُونَّ کے بیٹے نے فرمایا: کوڑا عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کے بیٹے کو کوڑے لگائے کوڑا برسانے لگا۔ حضرت انس دُلاَتُونَّ کے بیٹے نے فرمایا: کوڑا عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کے بیٹے کو کوڑے لگائے کو مصری نے عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ کو بھی لگاؤ۔ مصری نے عمر دُلاَتُونَّ نے فرمایا: کوڑا عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ نے دَسِن کا اس واقعہ کے اور اللہ کی قسم بہت مارا۔ پھر حضرت عمر دُلاَتُونَّ نے فرمایا: کوڑا عمر و بن العاص دُلاَتُونَّ نے حضرت عمر دُلاَتُونَّ نے اعادت حامی کے اللہ کو مشری کے میٹے نے کہ حضرت عمر دُلاَتُونَّ نے اعادت عامی۔ جس پر حضرت عمر دُلاَتُونَّ نے اعادت دے دی۔ امیں بر حضرت عمر دُلاَتُونَّ نے اعادت دے دی۔

"فَأَرْضَوْهُ بِأَنِ اشْتَرَيْتُ مِنْهُ بِمِائَتَيْ دِينَادٍ، كُلَّ سَوط بدينارين" (20) ترجمہ: پس اس شخص کونی کوڑادودینار کے صاب سے دوسودینار دے کراپنا فی قصاص فروخت کردینے پر راضی کرلیا۔

#### سد سرکاری عہدیداران سے قصاص

حضرت عمر رہ النفیُ احتساب کے حوالہ سے کڑی نظر رکھتے تھے اور اس پہلوسے اپنے گورنر، عمال، محصلین اور دیگر سرکاری عہدیداروں کو وقاً فوقاً آگاہ کرتے رہتے تھے۔ جب کوئی آپ ڈالنفیُ کے گورنر وں کے خلاف کوئی شکایت پیش کرتا توآپ ڈلائٹی کسی بھی ہچکچاہٹ کے بغیراس کا بدلہ دلواتے۔اس لئے کہ آپ ڈوائنڈ کے سامنے رسول اکر م ملٹی تی کہ مثالی نمونہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ ڈوائنڈ اپنی اس پالیسی پر سختی سے عمل فرماتے تھے۔ ایک دفعہ حضرت عمر ڈوائنڈ بن خطاب نے جج کے موقع پر پورے حدود خلافت کے گور نرول کو ایک عظیم الشان اجتماع میں جمع کیا اور لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرما یا کہ خدا کی قسم! میں اپنے افسرول کو تمہمارے مبلارے منہ پر تھیٹر ماریں ، یا خدا کی قسم! میں اپنے افسرول کو تمہمارے یہاں اس لیے جبیتا کہ وہ تمہمارے منہ پر تھیٹر ماریں ، یا تمارے مال چھین لیس میں انھیں تمھارا دین اور تمھارے مال چھین لیس میں انھیں تمھارے پاس اس لیے جھیتا ہوں کہ وہ شمصیں تمھارا دین اور تمھارے نبی ملٹیڈیڈٹی کی سنت سکھائیں۔ جس کسی کے ساتھ دین اور سنت سے ہٹا ہواسلوک کیا جائے۔ اسے چا ہے کہ اپنامعا ملہ میرے سامنے پیش کرے۔ اس ذات کی قسم! جس کے قبضہ میں میر ی جان ہے ، میں متعلقہ افسر سے اس مظلوم کا بدلہ لے کر رہوں گا۔ (21) یہ سن کر حضرت عمر و بن العاص ڈوائنڈ کی مسلمان کسی رعا یا پر والی مقرر کیا گیا ہو اور وہ ان میں سے کسی کی تادیب کرے ، توآپ اُس سے اس آدمی کی جانب سے قصاص لیں مقرر کیا گیا ہو اور وہ ان میں سے کسی کی تادیب کرے ، توآپ اُس سے اس آدمی کی جانب سے قصاص لیں طرور قصاص لوں گا کیو تکہ میں نے نوور سول اللہ طرفی آئیڈ کی کوائن ہے ، میں اس سے ضرور قصاص لوں گا کیو تکہ میں نے نوور سول اللہ طرفی آئیڈ کی کوائن ہے ، میں اس سے کی اُس کی تادیب کرے ، توآپ اُس سے اس آدمی کی جانب ہے ، میں اس سے خور و تھا صلوں گا کیو تکہ میں نے نوور سول اللہ طرفی آئیڈ کی کیا تھ میں میر کی جان ہے ، میں اس سے پھر آب ڈوائنڈ نے حدیث بران کی۔

((وَقَدْ رَأَيْت رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُقِيدُ مِنْ نَفْسِهِ))(22) ترجمه: مين نے خودرسول الله اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ كواين سے قصاص دلواتے ديکھا ہے۔

## ۷- رئيس وقت كااحتساب اور اصول مساوات

جبلہ بن ایم عسانی شام کا مشہور رئیس ، بلکہ بادشاہ تھااور مسلمان ہو گیا تھا۔ کعبہ کے طواف کے دوران اس کی چادر کا گوشہ ایک شخص کے پاؤل کے نیچ آگیا، جبلہ نے اس کے منہ پر تھپڑ مارا۔ اس نے بھی برابر جواب دیا۔ جبلہ غصے سے بیتاب ہو گیا اور حضرت عمر ڈوالٹھُنڈ کے پاس آیا، حضرت عمر ڈوالٹھُنڈ نے اس کی شکایت کو سن کر کہا کہ تم نے جو کچھ کیا اس کی سزا پائی۔ اس کو سخت جیرت ہوئی اور اس نے کہا کہ: ہم اس ر تبہ کے لوگ ہیں کہ کوئی ہمارے آگے گساخی سے پیش آئے تو قتل کا مستحق ہوتا ہے۔ حضرت عمر ڈوالٹھُنڈ نے فرمایا جاہلیت میں ایسانی تھالیکن اسلام نے بیت و بالا کوایک کر دیا۔ اس نے کہا کہ اگر اسلام ایسا مذہب

ہے جس میں شریف و ذلیل کی کچھ تمیز نہیں ، تو میں اسلام سے باز آتا ہوں۔ غرض وہ حیب کر قسطنیہ چلا گیا، لیکن حضرت عمر خلافیڈ نے اس کی خاطر سے قانونِ انصاف کو نہیں بدلا۔ <sup>(23)</sup>

عہد فاروقی میں عدل وانصاف کے معاملہ میں اصول مساوات پر شخی سے عمل کیا جاتا خواہ کوئی امیر ہو یاغریب۔اصول مساوات میں ان طبقاتی در جوں کی کوئی اہمیت نہیں تھی۔ یہی وجہ ہے عہد فاروقی کواس اصول مساوات کی فراہمی کی وجہ سے تاریخ اسلام میں ایک ممتاز اور نمایاں حیثیت ہے۔اس حقیقت کا اعتراف مسلمان تو مسلمان، بلکہ غیر مسلموں نے بھی کیا ہے۔

#### ۵۔ خطوط ورسائل کے ذریعہ احتساب و نگرانی

#### ٧۔ شکایتوں کی شخفیق

والیانِ ریاست کی نگرانی، ان کے محاسبہ اور ان کے خلاف آئی ہوئی شکایات کی تحقیق کے لئے سید نا عمر والٹیڈ نے محمد بن مسلمہ انصار کی والٹیڈ سے تعاون لیتے تھے۔ گویا عہد فاروتی میں محمد بن مسلمہ والٹیڈ سے انسیکٹر جنرل کے عہدہ پر فائز تھے۔ چنا نچہ آپ والٹیڈ گور نروں کی نگرانی اور ان کی جانچ پڑتال اور ان کے خلاف آئی ہوئی شکایتوں کی حقیقت معلوم کرنے کے لئے انہیں جھیجے تھے، جو افسر ان تک آپ والٹیڈ کے خلاف آئی ہوئی شکایتوں کی حقیقت معلوم کرنے کے لئے انہیں جھیجے تھے، جو افسر ان تک آپ والٹیڈ کے پہنچا ہے۔ بھی پہنچا یا کرتے۔ (25) محمد بن مسلمہ والٹیڈ کو گوں کے روبرو معاملے کی اصلیت معلوم کرکے گور نرول کے متعلق عوام کی رائے براہ راست امیر المومین تک پہنچا تھے۔

## ۷۔ بیت المال کا صحیح استعال

ایک دفعہ حضرت عمر ر النی نی کے مدد کر دی ہے خسر تشریف لائے کہ بیت المال سے ان کی کچھ مدد کر دی جائے۔ جس پر حضرت عمر ر النی نی نی نیاز اض ہو کر فرما یا کہ کیابیت المال کسی شخص کی ملکیت ہے اور کیا آپ کی بیہ خواہش ہے کہ اللہ تعالٰی مجھے بددیانت بادشاہوں کی فہرست میں رکھے کہ آدمی جس طرح چاہے اس میں تصرف کرے اور اعزہ واقر باء کو دے۔ آپ ر النی نی نی کہ بیت المال پر تو عام مسلمانوں کا حق ہے۔ اس میں سے کسی ایک کے ساتھ کوئی خصوصی رعایت نہیں ہو سکتی، یہ کہنے کے بعد آپ ر النی نی نی نی موسکتی، یہ کہنے کے بعد آپ ر النی نی نی امداد کی۔ (26)

خلیفہ وقت کاسب سے اہم کام گڈ گور ننس قائم کرناہے اور یہ کام بہتر طور پر جب ہی انجام پاسکتا ہے، جب سر کاری عہدیداران اور ذمہ داران کے تقرر میں اہلیت کا پہلو شامل ہو اور پھر ان کا مناسب احتساب اور نگرانی کا انتظام بھی ہو کہ کوئی بھی ذمہ دار اپنے اختیارات کے معاملہ میں حدسے تجاوز نہ کر سکے۔اس حوالہ سے دیکھا جائے تو حضرت عمر ڈلائٹیڈ کاعہد نہایت عمدہ وممتاز نظر آتا ہے۔

## ج: عبد عثانی میں سرکاری اہل کاروں کی تقرری، محاسبہ اور تگرانی

اسلامی حکومت میں شوری کی بڑی اہمیت ہے جس کو بہتر انداز میں حضرت عمر بن خطاب ڈالٹنیڈ نے مکمل اور منظم کیا۔ حضرت عثمان غنی ڈلٹٹیڈ نے بھی اس نظام کواپنے عہد میں قائم رکھا۔ حضرت عثمان ڈلٹٹیڈ اگرچہ طبعاً نہایت نرم خوشے اور ذاتی حیثیت سے مختل بر دباری اور نرمی آپ ڈلٹٹیڈ کا شیوہ تھا، لیکن ملکی معاملات میں انہوں نے احتساب اور مؤاخذہ کو اینا طرز عمل بنایا۔

حضرت عثمان ذوالنورین دخالتی نے آج سے تیرہ سوسال پہلے عمال و حکام کی ایک مجلس شوری ترتیب دی تھی۔ اس مجلس کے ارکان سے عموماً تحریری آراء طلب کی جاتی تھیں۔ کو فیہ میں پہلے پہلے جب فتنہ و فساد کی ابتداہو کی تواس کی نیخ کئی کے متعلق تحریر کے ذریعہ آراء طلب کی گئیں تھیں، کبھی کبھی دارالخلافہ میں باقاعدہ جلسے بھی ہوتے تھے چنانچہ ۱۳۳ھ میں ملکی اصلاحات پر غور کرنے کے لئے جلسہ ہوا تھا۔ اس میں بتام اہل الرائے اور اکثر عمال شریک تھے۔ (27)

فاروق اعظم ر النائية في نظم و نسق اور سر کاری ابل کاروں کی تقرری کا جود ستور العمل مرتب کیا تھا ۔ حضرت عثمان غنی ر کانی نظم و نسق اور سر کاری ابل کاروں کیا۔ یہاں تک کہ عہد فاروقی میں جس قدر محکمے قائم ہو چکے تھے، ان کو مضبوطی اور مزید ترقی دی۔ یہ اسی تسلسل اور نظم و نسق کو جاری رکھنے کا متیجہ تھا کہ ملکی محاصل میں غیر معمولی اضافہ ہو گیا۔ یہی وجہ تھی کہ جو خراج عہد فاروقی میں ۲۰ لا کھ دینار تھا، وہ عہد عثمانی میں بڑھ کر ۴۰ کا کھ دینار تھا، وہ عہد عثمانی میں بڑھ کر ۴۰ کا کھ دینار تھا، وہ عہد عثمانی میں بڑھ کے کہ دو خراج عہد فاروقی میں ۲۰ کا کہ دینار تھا، وہ عہد عثمانی میں برٹھ کر ۴۰ کا کھ دینار تک پہنچ گیا تھا۔ (28)

## محاسبه وتكراني

فاروق اعظم و النَّهُ يُن في ملى نظم و نسق كاجود ستور العمل مرتب كيا تقا، حضرت عثان غنى رُق النَّهُ في في مرتب كيا تقا، حضرت عثان و النَّهُ في في الله صحاب كرام و في دى عهد عثاني ميں جب لو گول كو سركارى عمال سے شكايات بيدا ہو كيں توآب و النَّهُ في في مختلف صحابہ كرام و في النّهُ كو كميشن كے طور پر مختلف علا قول كا جائزہ لينے كے لئے بھيجا؛ جيسے حضرت محمد بن مسلمہ و في النّهُ كو كوفه ، حضرت اسامه بن زيد و النّهُ كو كو مرادر حضرت عبدالله بن عمر و النّهُ كا كو شام كى طرف متعين زيد و النّهُ كو كو مرادر حضرت عبدالله بن عمر و النّهُ كا كو شام كى طرف متعين كيا۔ گويا عوامى شكايات كى حقيقت كو جاننے كے لئے خصوصى كميشن تشكيل ديا۔ مزيد ہے كہ حضرت عثان غنى و النّهُ في جي لوگول كى شكايات سناكرتے تھے۔

ابن اثیر میشانیہ نے آپ رہائی کا ایک بیان نقل کیاہے جس میں فرماتے ہیں کہ:

جب سے مجھے بار خلافت ملاہے میں نے امر بالمعروف و نھی عن المنکر کو اپنا شعار بنایا ہے۔ جو معاملات ہم تک پہنچائے جاتے ہیں میں ان کاتدارک کرتا ہوں۔ رعایا کے اسی مال میں میر ااور میرے اہل وعیال کا حق ہے جس کے ساتھ کو کی زیادتی ہوئی ہو وہ جج کے موقع پر بیان کرکے مجھ سے اور میرے عمال سے اپنا حق حاصل کرے یاصد قد کر دے کیو نکہ اللہ صدقہ کرنے والوں کو پہند کرتا ہے۔ (29)

حضرت عثمان را النفون کے عہد میں جب ایک دفعہ حضرت سعد بن ابی و قاص را النفون نے بیت المال سے ایک بڑی رقم لی، جس کو ادانہ کر سکے، تو حضرت عثمان را النفون نے سختی سے باز پرس کی اور انہیں معزول کر دیا۔ اس طرح جب حضرت ولید بن عقبہ والنفون کی بادہ نوشی کی طرف توجہ دلائی گئی تو تحقیق کرنے پر فورا معزول کر دیا۔ اس طرح جب حضرت عمرو بن العاص را النفون کی مصر مصرکے خراج میں اضافہ نہ کر سکے توان کو عہدہ سے علیحدہ کر دیا۔ (30)

## د: عهد مرتضوی میں سرکاری اہل کاروں کی تقرری، محاسبہ اور نگرانی

ملکی نظم و نسق کے سلسلہ میں سب سے اہم کام سر کاری عہدیداران کا تقرر و نگرانی کا معاملہ ہے۔ حضرت علی ڈلٹٹیڈا س کا خاص اہتمام فرما یا کرتے تھے۔ آپ ڈلٹٹیڈ جب بھی کسی کو عامل، کو سر کاری عہدہ پر مقرر فرماتے یا کسی کو فوجی دستہ کا امیر مقرر کرتے، توانہیں تقرری کے وقت نہایت مفید نصائح کرتے تھے جواُن کی سر کاری تقرری سے متعلق ہو تیں۔

ایک موقعہ پرآپ ڈلائٹیڈ نے ایک فوجی دستہ کی روائلی کے وقت فرمایا کہ میں تم کواس اللہ کا تقولی اختیار کرنے کی تلقین کرتا ہوں، جس سے محصیل لا محالہ ملنا ہے، جس کے علاوہ تمھاری منزل کوئی اور نہیں ہو سکتی، جو دنیاوآخرت کا مالک ہے۔ دیکھو جس مہم پر تم روانہ کئے جارہے ہواس کا پوراا ہتمام کرنا، اور ایسے کام کرنا، ورایت کام کرنا، ورایت کا بھی ہوئی گئی۔ (31) کرنا جو شخصیں اللہ عزو جل سے قریب کریں، کیونکہ دنیا کی وہی چیز کام آئے گی جواللہ کے پاس پہنچ گئی۔ (31) تقرر کرنے کے بعد آپ ڈلائٹیڈ اپنے عمال کی کار کردگی اور دیگر اہم معاملات پر خصوصی نگاہ بھی رکھتے تقرر کرنے کے بعد آپ ڈلائٹیڈ وقاً فوقاً عمال و حکام کے طرز عمل کی تحقیقات کرتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ جب حضرت کعب بن مالک ڈلائٹیڈ کواس خدمت پر مامور کیا تو یہ ہدایت فرمائی:

((وَاخْرُجْ فِي طَائِفَةٍ مِنْ أَصْحَابِكَ حَتَّى تَمُّرٌ بِأَرْضِ السَّوَادِ كَوْرَةً كَوْرَةً فَتَسْأَفَهُمْ عَنْ عُمَّالِمِمْ، وَتَنْظُرَ فِي سِيرِهِمْ)) (32)

ترجمہ: تم اپنے ساتھیوں کا ایک گروہ لے کر روانہ ہو جاؤاور عراق کے ہر ضلع میں عمال کے بارے میں تحقیقات کر واوران کی روش پر غائر نظر ڈالو۔

حضرت علی رفتانی التفیدانظام مملکت میں حضرت عمر رفتانی کے نقش قدم پر چلناچاہتے تھے اور اس زمانہ کے انتظامات میں کسی قشم کا تغیر کرنا پیند نہیں فرماتے تھے۔ عہد مر تضوی میں جہاں عمال و عہدیداران کے تقر ر میں احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑا جاتا تھاو ہیں ان کی کار کردگی پر نظرر کھی جاتی تھی۔ تاکہ ان کے مستقبل کے بارے میں مزید ذمہ داری دیتے وقت صبح و مناسب فیصلہ کیا جاسکے ۔

ایک دفعہ نجران کے یہودیوں نے (جن کو فاروق اعظم ڈٹاٹٹیڈ نے حجازسے جلاوطن کر کے نجران میں آباد فرمایاتھا)نہایت عاجزی سے کہا کہ ان کو پھراپنے قدیم وطن میں واپس آنے کی جازت دی جائے۔ حضرت على رَفْلَ عَنْدُ نِهِ صاف الْكَارِ كَرِ دِيا ور فرمايا:

((وَيْحَكَ إِنَّ عُمَرَ كَانَ رَشِيدَ الأَمْرِ)) (33)

ترجمہ: تیرابراہو،عمرکے فصلے بہت موزوں ہوتے تھے۔

## محاسبه وتكراني

عہد مرتضوی میں عمال و سر کاری عہدیداران کی نگرانی اور محاسبہ کس طرح سے کیا جاتا تھا ،اس حوالے سے درج ذیل واقعات ملاحظہ ہوں:

## ا۔عہدیداران کااعلیٰ وعمرہ کھانوں پراحتساب

عہد مر تضوی میں جب سرکاری عہد یداران کی طرف سے اعلی و عدہ کھانے جب اُن کے دستر خوان پر نظرآنے گئے، تواس پر بھی اُن کا سخت احتساب کیا گیا۔ جیسے: منذر بن جارود، والئی اصطخر کے متعلق معلوم ہوا کہ وہ عیش کی زندگی گزارتا ہے، توآپ ڈٹاٹنڈ نے اسے لکھا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تم عیش و عشرت کی زندگی بسر کرتے ہو، روغنیات کا استعال زیادہ کرتے ہو، تمھارے دستر خوان پر طرح طرح کی نعتیں ہوتی ہیں، منبر پر بیٹھ کرتم صدیقین کا وعظ کرتے ہواور تنہائی میں تمھارا عمل یہ ہے کہ تم مشکوک چیزوں کو بھی جائز قرار دے لیتے ہو۔ اگر یہ شکایتیں صحیح ہیں، تو تم نے اپنے نفس کو نقصان پہنچایا، اور ججھے مجبور کیا کہ میں تمھارے خلاف تاد ہی کارروائی کروں، تم بیواؤں اور بیتیوں سے حاصل کئے ہوئے مال سے عیش و نعم میں ڈوب کر اللہ ضاف تاد ہی کارروائی کروں، تم بیواؤں اور بیتیوں سے حاصل کئے ہوئے مال سے عیش و نعم میں ڈوب کر اللہ سے صالحین کے اجرکی تو قع کس طرح رکھتے ہو، اپنے نفس کی اصلاح کر واور اللہ کے حقوق اداکرو۔ (34) کسی مرکاری عہد بدار کو یہ بھی زیب نہیں دیتا کہ وہ بیت المال سے اپنے کھانے کی مد میں خرج وغیرہ کے کہلاتے تھے، راشدین میں اس طرح کے اقد امات جو کہ معمولی نوعیت جیسے کھانے کی مد میں خرج وغیرہ کے کہلاتے تھے، اُن پر بھی احتساب کر لیاجاتا تھا۔ جب کہ آج اس طرح کا تصور بھی نہیں کیاجاسکا۔

#### خلاصه بحث

عہد خلفائے راشدین میں سرکاری عہدیداران (عمال ، محصل ، گورنرز وغیرہ) کے تقرری کے طریقیہ کار اور ان ذمہ داران کے نگرانی و محاسبہ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کیہ خلفائے راشدین ٹنیائٹٹم کی زندگی کا مقصد اسلام کے پیغام کو دنیا کے کونے کونے میں پہنچانااور انسانیت کی خدمت کرنا تھا۔وہ اپنے آپ کو تمام معاملات میں اللہ تعالٰی کے سامنے جوابرہ سمجھتے تھے اور اللہ سے ہر وقت ڈرتے رہتے تھے۔ یہی وہ نبیادی وجیہ تھی جس کی وجہ سے وہ سر کاری مناصب پر اہل، قابل، تجربہ کار ،ماہر اور دیانت دارلو گوں کو فائز کرتے تھے اور پھراُن کی مسلسل نگرانی و محاسبہ کرتے رہنے کو خلیفہ کااہم فرض بھی سمجھتے تھے ، تاکہ انسانیت کے لئے بہترین حکومت کی مثال قائم کر سکیس اور انسانیت کوخلافت علی منهاج النبوة کے فیوض و بر کات سے مستفید کر سکیس۔ درج بالا بحث سے بیر بات عیاں ہوتی ہے کہ عہد خلفائے راشدین میں سرکاری مناصب پر تقرری اور تعیناتی کے لیے معیار بڑا ہی سخت تھا۔مثلاً عامل و محصلین وغیرہ کا قوی ہونا ،امانت دار ہونا ، تجربه کار ہو نا،صاحب بصیرت ہو نا،اُن ہی علا قول میں تعینات کر نا جن میں کام کرنے کا انہیں تجربہ ہو،ایسے افراد کو خصوصی طور پر اہمیت دیناجو کہ عہد نبوی میں بھی سر کاری ذمہ اداری ادا کر چکے ہوں۔اسی طرح جن چیزوں سے لو گوں کو اجتناب برتنے کی تلقین کرتے تھے۔اُن میں سر کاری مناصب کی طلب بھی شامل تھی۔اسی طرح عہد خلفائے راشدین میں سر کاری اہل کاروں کو تجارت سے اجتناب برتنے کی ہدایت کی حاتی تھی۔مزید بہ کہ سر کاری عہدہ پر تقرری کے وقت اُن کی جائیداد واثاثہ جات کی فہرست تیار کرلی جاتی تھی اور اگر بعد میں اُن کی جائیداد وغیر ہمیں غیر معمولیاضافہ ہو جاتا، توان کو طلب کر کے بوچھاجاتاتھا کہ یہ اضافیہ کیسے ہواہے؟ا گر وہ مطمئن نہ کریاتے، تواُن کی جائیداد کا کچھ حصہ ضبط کرلیا جاتا۔ بے لاگ احتساب کی زد میں آنے والوں میں حضرت عمر بن خطاب رفياتينُهُ كه دونوں بيلي حضرت عبدالله رفتائينُهُ حضرت عبيدالله رفتائينُهُ ، حضرت سعد بن الى و قاص رهانندُ، حضرت عمر وبن العاص رهانندُ اور حضرت ابوہر برة رهانندُ، وغير ه جيسے جليل القدر اصحاب ر سول رشي أنترُمُ شامل تھے حالا نکہ ان اصحاب رسول ٹکا ٹنڈ کرسے کو ئی جیمو ٹی سی مالی بد عنوانی یا پھر کو ئی بڑی بے ضابطگی ثابت نہیں ہو کی تھی، بلکہ ان کا قصور صرف اتناتھا کہ انہوں نے اپنی آمدنی سے کچھ بیت کرلی تھی اور کسی نے کچھ تجارت کر کے کچھ بحالیاتھا۔ لیکن اس کو بھیاُن کے مقام ومریتہ کے لیے مناسب وموزوں نہیں سمجھا گیااوراُن کاسخت احتساب کیا گیا، نیزان عظیم اصحاب رسول نے خلفائے راشدین کے فیصلوں پر تنقید نہیں کی اور نہ کوئی احتجاج کیا ، بلکہ خلفاء کو دعاہی دیا کرتے تھے۔

اس عہد میں مالی بد عنوانی کے سد باب کے لیے خلفائے راشدین نے جواقد امات کیے ، اُن میں خاص طور پر سرکاری عمال و محصلین اور دیگر ذمہ داران کے حوالہ سے کیا جانے والا ایک اہم اقدم سرکاری عہد یداران کی معقول اور اچھی تخواہیں اور دیگر مراعات کا تعین تھا، تاکہ اُن کی ضروریاتِ زندگی کی پخمیل احسن طریقے سے ہو سکے۔ اصحابِ رسول رُق اللّٰهُم اپنے زہد و تقوی کی بناء پر تخواہیں وصول کرنے سے کتراتے سے ۔ تخواہوں کا آغاز تو کسی حد تک عہد نبوی سے ہی ہو گیا تھا کیونکہ سرکار دوعالم ملی آئی ہے نہی ذمہ داریاں ادا کرنے پر تخواہیں دیں تھیں۔ لیکن اس کا با قاعدہ اور منظم انتظام عہد خلفائے راشدین میں ہی ہوا۔ الغرض یہ کہ خلفائے راشدین رفی اُلڈیُم بیت المال کے استعال میں انتہائی احتیاط سے کام لیتے تھے۔

مذکورہ بالا بحث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ عہد خلفائے راشدین میں جب کسی شخص کا سرکاری مناصب پر تقرر کیاجاتا، تواُس کے تقرر کے حوالہ سے جیداصحاب رسول ٹری اُٹیڈا سے مشورہ کیاجاتا تھا، اور مشورہ میں جس شخص کا نام منظور ہوتا، تواُس کا تقرر کیاجاتا تھا اور یہ کہ تقرر کے وقت سرکاری عہدیدار کواُس کی ذمہ داری کے حوالہ سے ضلوص سے نصیحت کی جاتی ہے اور داری کے حوالہ سے ضلوص سے نصیحت کی جاتی ہے اور لوگوں کے معاملات میں انصاف اور خداسے ڈرنے کی تلقین کی جاتی تھیں۔ یہ تمام نصیحتیں دیگر اصحاب رسول اوگوں کے معاملات میں انصاف اور خداسے ڈرنے کی تلقین کی جاتی تھیں۔ یہ تمام نصیحتیں دیگر اصحاب رسول مطرفی کی جاتی تھیں، تاکہ وہ لوگ بھی گواہ ہو جائیں اور سب کو ان کی ذمہ داریوں کا معلوم بھی ہو جائے، تاکہ اگروہ اپنی ذمہ داریوں سے انحر اف کرنے لگیں، تواُن کی شکایات خلیفہ وقت تک پہنچادی جائے۔ سرکاری عمال کو لوگوں سے تحفہ و تحالف لینے سے بھی منع کیا جاتا تھاتا کہ کوئی اس تحفے کے ذریعے اُس عہدیدار سے الفت کا باعث بنتا ہے، مگر سرکاری ملازم کو اس سے منع کیا جاتا تھاتا کہ کوئی اس تحفے کے ذریعے اُس عہدیدار سے ناجائز کام نہ کرواسکے۔

## حواشي وحواله جات

- 1) ابوداؤد، سنن افي داؤد، دارالسلام للنشر والتوزيع، الطبعة الثانيه، صفر ١٣٣٠ه من كتاب السنة، باب في لزوم السنة حديث نمبر: ٢٠٠٧م
- 2) الطبرى، محمد بن جرير، تاريخ الامم والملوك، دار التراث، بيروت ١٣٨٧ه، سنة ثلاث عشرة، ذكر أسماء قضاته وكتابه وعماله على الصدقات، ص: ٣٢٤/٣
  - 3) الضاً، سنة ثلاث عشرة، ذكر الخبر عما كان فيها من الاحداث، ص: ٣٩٠/٣
  - 4) ابوعبيد، القاسم بن سلام، كتاب الأموال، باب حق الامام على الرعية ، ص: 4
  - 5) الهندى، علاء الدين على بن حمام، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، مؤسسة الرسالة، الطبعة الخامسة: ١٠ ١٠هـ ٥ كتاب الخلافة مع الامارة وتوابعها، ص: ٤٥٢/٥
    - 6) ابوبوسف، كتاب الخراج، دار الى سلامة للطباعة والنشر والتوزيع، باب في الزيادة والنقصان ص: ١١٧
      - 7) أيضاً، ص:١١٦
      - 8) أيضاً، ص: ١١٩
        - 9) أيضاً
      - 10) البلاذري، احمد بن يحيلي، فتوح البلدان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٨ء، ص: ٢١٦
  - 11) البلاذرى، جمل من انساب الاشراف، بيروت، دار الفكر، ١٣١٧ه ، كتاب ابوحفص عمر بن الخطاب بن نفيل باب خطبة لعمر عقب توليته، ص: ٣١٣/١٠
    - 12) شبلی نعمانی،الفاروق،ادارهاسلامیات لاهورص:۲۹۴/۲
      - 13) أيضاً
      - 14) ايضاً
    - 15) الوداؤد، سنن الي داؤد، كتاب الخراج والفيئ والامارة، باب ماجاء في طلب الامارة، حديث تمبر: ٢٩٣٠
      - 16) كتاب الخراج، ص: ١١٤
      - 17) فتوح البلدان، ص: ٢١٦
        - 18) أيضاً
      - 19) فتوح البلدان، ص: ۲۱۷
      - 20 كتاب الخراج، باب في الزيادة والنقصان والضياع في الزكاة، فصل: في تقبيل السواد ،ص:١١٩

- 21) أيضاً
- 22) أيضاً
- 23) شبلی نعمانی،الفاروق، باب سیاست و تدبیر،عدل وانصاف،ص: ۲۷۲
- 24) وزارت نه بهی امور اسلام آباد ، مقالات سیرت (مرد) سرکاری مناصب و ذرائع کا ذمه دارانه استعال ، تعلیمات نبوی کی روشنی میں ،۲۰۱۴ ، ص: ۵۰۵
  - 25) كتاب الخراج، باب في الزيادة والنقصان والضياع في الزكاة، فصل في تقبيل السواد ، ص: 119
    - 26) السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن ابو بكر، تاريخ الخلفاء، باب الخلفاء الراشدون، ،ص: ١٠٣٠
    - 27) ندوی، معین الدین احمد شاه، تاریخ اسلام، اسلامی اکیڈی، ارد و بازار لاہور، مارچ ۱۹۹۷ء ص: ۲۳۲/۲
      - 28) فتوح البلدان، فتوح مصر والمغرب، ص: ۲۱۳
    - 29) ابن اثير، ابوالحن على بن أبي الكرم، الشيباني، الكامل في التاريخ، دار الكتاب العربي بيروت، ص: ٥٢٦/٢
      - 30) تاریخ اسلام،،ص:۳۳۹
      - 31) كتاب الخراج، ص: ١٤
      - 32) أَيْضاً، باب: في الزيادة والنقصان والضياع في الزكاة، فصل في تقبيل السواد ، ص: ١٢٢
        - 33) الضاً، باب في قسمة الغنائم اذا أصيبت من العدو، ص: 22
        - 34) البعقولي، احمد بن يعقوب، تاريخ ليعقولي، بيروت، دارِ صادر، ص: ۲۳۸/۲

\*\*\*\*\*\*\*

# غربت کے خاتمے میں قرض حسنہ کا کر دار

**Interest Free Loan: its Role in Poverty Reduction** 

ڈاکٹر حافظ راؤ فرحان علی \*\* ڈاکٹر حافظ راؤ فرحان علی \*\*

#### **ABSTRACT**

Poverty is a global issue, particularly, related to the developing countries. The whole world is taking measures to eradicate it. People have different types of talent to earn money. Some are skilled, some have good entrepreneurship ideas and some others are good at manual work. We find that a great number of such skilled people are suffering from lack of resources in Pakistan and therefore not properly able to exert their skills to their utmost.

Pakistan, being a developing country, is suffering from the issue of poverty. Many efforts were made for the alleviation of poverty during various regimes. Pakistan People's Party introduced the Benazir Income Support Program. The same program has been maintained by the present Muslim League (Nawaz) government, due to its so-called utility. However, the fact is that its utility is not promising, as the meager amount given to the needy ones consumes in the daily expenditures and produces no lasting good.

Contrary to this thesis of alms-giving, an anti-thesis is provided by the tradition of the Holy Prophet, Muhammad (S.A.W), which emphasizes the provision of interest-free loan. The loan without interest, can enable a person to run his or her business, according to his or her capacity and the person can become independent.

The present paper explores the prospects that how interest-free loan is more effective in removing poverty than alms-giving on a regular basis by the government.

**Keywords:** Poverty; Global Issue; Developing countries; Loans

\* اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ اسلامیات زرعی یونیورسٹی پشاور

<sup>\*\*</sup> لیکچرار، شعبه علوم اسلامیه، نمل یو نیورسٹی، اسلام آباد

امیر و غریب کے مابین بڑھتی ہوئی خلیج، غریب کے لئے دو وقت کا نان و نفقہ، تن ڈھاپنے کو ضروری لباس اور سرچھپانے کے لئے حصت، وہ عالمی مسائل ہیں، جو چود ہویں صدی کی چکا چوند ترتی کے باوجود مہذب انسانیت کامنہ چڑارہے ہیں۔ تعلیم وصحت کی سہولیات اور دور حاضر کی ضرور توں سے ہم آہنگ انفراسٹر کچرا بھی ثانوی ترجیحات ہیں۔ پہلے ذی روح کو اس چیز کی ضرورت ہے جس سے اس کی سانسوں کا سلسلہ جاری وساری رہ سکے، روح کوروح پر ور بنانابعد کی بات ہے۔ یہ کر قانسانی جس میں سات ارب لوگ آباد ہیں، سن ۲۰۱۲ء کے اعداد و شار کے مطابق اس میں نو سو ملین اور ۱۵ و ۲۰ واس کے میں تقریباسات سو ملین افرادالیے ہیں، من کی بومیہ آمدنی دوڈالر بھی نہیں جس سے وہ اپنی زندگی کا پہیے رواں رکھ سکیں (۱)

یہ الگ بات ہے کہ وہ دن بھر ذروں کی خاک چھانتے، استخوان آدم پر بارِ کوہ اٹھاتے اور راتوں کو دن
بنانے میں عموما مصروف نظر آتے ہیں۔ ور لڈ بینک کی تعریف کے مطابق یہ تمام لوگ غربت کے زمرے میں
آتے ہیں۔ انسانیت کو اقد ارِ انسانیت سے روشناس کرانے کا عزم رکھنے والی اقوام متحدہ کی تعریفِ غربت پچھاور
ہے۔ اس کی روسے نہ صرف یہ کی بنیادی ضروریات کی فراہمی بلکہ اس میں پہند و ناپیند کا پہلو بھی شامل
ہے۔ تعلیم وصحت کی سہولیات کا ہونا بھی ضروری ہے نیز عزت نفس کا تحفظ بھی اس تعریف کا اہم عضر
ہے۔ اگران شر اکط میں سے کوئی ایک بھی پوری نہیں ہوتی ہے تو یہ شخص غریب ہے۔ (2)

مسلمان ممالک میں یہ صور تحال اور بھی ابتر بلکہ خوفناک ہے۔ یہ مسلمان دنیاجو کہ اٹھاون ممالک اور ایک اعشاریہ دو ارب نفوس پر مشتمل ہے، جسے دنیا کے بے بناہ قدرتی وسائل، وائٹ اور بلیک گولڈ معد نیات پر فخر ہے، دنیا کے نصف ارب غریبوں کا بوجھ اپنی گود میں لئے ہوئے ہے۔ عالم غربت کے ممالک کی جب فہرست بنائی جائے تواخیر کی سطح کے دس ممالک، مسلمان ہیں۔ رقبے کے لحاظ سے وسیع ترانڈو نیشیا میں ایک سوانیش ملین افراد یعنی کہ بارہ کر وڑنوے لاکھ مسلمانوں کی زندگی غربت کی کیر سے نیچے ہیں۔ (3) ان میں سے بہت سول کی لخت جگر اور بناتِ حوا، امیر ممالک میں بطور خدامہ یعنی جھاڑو پوچالگانے، بر تنوں کو مانجھنے، معذوروں کے روٹی کپڑے سے لیکران کا پیشاب تک اٹھانے کی "سر وسز" کے بدلے میں اپنی نسوں کو بخلے معالی رفتی ہوں نوروں کے روٹی کپڑے دیت نفس کی قربانی ہی کیوں نہ دینا پڑے۔ دنیا نے اسلام کے آبادی کے لحاظ سے دو بڑے ممالک، بنگلہ دیش اور پاکستان میں ایک سوبائیس ملین افراد یعنی بارہ کروڑ بیں لاکھ افراد کا مقدر غربت ہے۔ (4) جن میں سے بچھ اپنی بقاء کی جنگ لڑتے لڑتے غیر قانونی سمندروں کی بے رحم موجوں کا غربت ہے۔ (4) جن میں سے بچھ اپنی بقاء کی جنگ لڑتے لڑتے غیر قانونی سمندروں کی بے رحم موجوں کا غربت ہے۔ (4)

رزق بن جاتے ہیں یا پھر گردول جیسے اپنے اہم قیمتی اعضاء کو فروخت کرکے "اشیائے ضرور یہ" خرید لیتے ہیں ۔

د نیا کی سب سے بڑی جمہوریت کے دعویدار انڈیا کی سب سے بڑی اقلیت، یعنی مسلمان، دس کروڑ کی تعداد میں غریب ہیں۔ (<sup>3</sup>) اسلامی ترقیاتی بینک جدہ کے اعداد و شار اسلامی د نیا کے لئے لمحہ فکر یہ ہیں جس کے چھین ممالک میں صرف پانچ انڈو نیشیا، بنگلہ دلیش، پاکستان، نائجیریا اور مصر میں د نیا کے غریبوں کا تقریبانصف ارب (پانچ سواٹھا کیس ملین) پایاجاتا ہے۔ جن کی یو میہ آمدن دوڈالر بھی نہیں۔ (<sup>6</sup>)وطن عزیز میں غربت کی تفصیل کچھ اس طرح سے ہے کہ فی کس قومی پیداوار کی بنیاد پر غریب ممالک کی درجہ بندی عزیز میں غربت کی تفصیل کچھ اس طرح سے ہے کہ فی کس قومی پیداوار کی بنیاد پر غریب ممالک کی درجہ بندی میں پاکستان سنتا لیسویں نمبر پر ہے۔ پاکستان میں تعلیم سے محروم افراد کی تعداد چھتیں فیصد جب میں پاکستان سنتا لیسویں نمبر پر ہے۔ پاکستان میں تعلیم سے محروم افراد کی تعداد چھتیں فیصد جب کہ فی کس تو می طور پر غربت کا گراف بنتا کیس اعشار یہ چھ فیصد ہے۔ ہموئی طور پر غربت کا گراف بنتا کیس اعشار سے چھ فیصد ہے۔ بیل میں فیصد آباد کی یو میہ ایک ڈالر جبکہ نصف سے زائد آباد کی و داند دو ڈالر سے بھی کم پر گزر بسر کر رہی ہے۔ (<sup>7</sup>)

ان حالات میں اس بات کی ضرورت اشد محسوس ہوتی ہے کہ مسلمان غربت کے ناسور کو جڑسے اکھاڑ پھینکنے کے لئے وہ سب کچھ کر گزریں، جس کا نقاضا حالات کرتے ہوں۔ نہایت افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ غربت اور کسم پرس کو ہی عین دین سمجھ لیا گیا ہے، حالا نکہ دین فطرت، دین اسلام کی تعلیمات اس کے برعکس ہیں۔

#### قرض حسنه اميدنو

یہ بات توہر کس و ناکس کو معلوم ہے کہ غربت دور حاضر کا عالمی مسئلہ ہے، لیکن اس مسئلے کا حل کیو نگر کیا جائے، توجہ طلب قضیہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس طرح اس دنیا کے رنگ و ہو مختلف ہیں، وہیں انسان بھی اس سے مبر انہیں۔ کسی کے پاس ہنر ہے، تو کسی کے پاس وہ فکری صلاحیت، جس کا ایک فیصلہ تجارت وکار وبارکی کا یا پلٹ دے۔ جبکہ کچھ ایسے ہیں، جن کے پاس نہ توہنر، نہ فکر۔البتہ جسمانی توگاس قدر مضبوط کہ پہاڑوں کی ریزگی ان کی محنت سے عبارت، لیکن مالی وسائل کا نہ ہو ناوہ موڑ ہے، جس پر یہ تینوں ہاتھ جوڑے نظر آتے ہیں۔ایسے میں ان تمام کی صلاحیتیں اسی طرح بے کار ہو جاتی ہیں، جس طرح انتہائی زر خیز زمین عدم کاشت کی وجہ سے بنجر ہو جاتی ہے۔ للذاایسے تمام افراد کو مالی وسائل کی فرا ہمی اشد ضرور ی ہے۔ یہی وجہ سے کہ ماہرین معیشت اس امریر متفق ہیں کہ مائیکر وفائنانسنگ وہ ہتھیارہے، جس سے سسکتی ہوئی انسانیت

کوسہارادیاجاسکتا ہے۔ مائیکر وفائناسنگ سے مراد چھوٹے پیانے پرلوگوں کو تجارت وکاروبار کے لئے اس طرح سے مدد فراہم کرناہے کہ وہ گزرانِ زندگی کے قابل ہو سکیں۔افسوس بلکہ صدافسوس کہ سرمایہ دارانہ نظام معیشت میں فائنانسنگ کاسب سے معروف طریقہ سودی قرضہ جات ہیں، جس کی حرمت قرآن وسنت متفق ہیں۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا ﴾ (8)

ترجمه: الله تعالى نے خرید وفرخت کو حلال اور سود کو حرام قرار دیاہے۔

اور یہ حرمت نقلی کے ساتھ کس قدر عقلی ہے کہ مغموم انسانیت کے دکھ کا مداوا بھاری بھر کم شرح سود کے ساتھ ہر گزنہیں کیا جاسکتا، اس لئے کہ انسانیت کی خدمت کا تصور اور مروّجہ کار وبار۔ دونوں میں بُعدِ بعید ہے۔ کیادین اسلام کے پاس سود سے ہٹ کر کوئی ایسا تصور ہے جس کے ذریعے اس معاشرتی روگ کو ختم کیا جاسکتے ؟ جی ہاں بیبیوں طریقے ایسے ہیں، جن پر عمل پیرا ہوتے ہوئے غربت کے ناسور کو ختم کیا جاسکتا ہے۔ تاریخ اسلامی میں میں کم از کم ابتدائی بارہ سوسال کا زمانہ بلاسود معیشت کا ہی تو ہے۔ (۹) جس میں مسلم معاشر سے غیر سودی معیشت سے اپنی ضروریات پوری کرتے آئے ہیں۔ لیکن اس مقالے میں زیر بحث صرف ایک طریقہ ہے اور وہ ہے قرض حسنہ۔ لہذا اس پورے مقالے میں تمام تر گفتگو قرض حسنہ کے غربت میں خاتمے کے کر دار پر محیط ہے۔ جس میں درج ذیل مباحث کا اعاطہ کیا گیا ہے:

مبحث اول: قرض حسنه کی تعریف و نضیات

مبحث دوم: قرض حسنہ کے مکنہ ذرائع

مبحث سوم: قرض حسنه کی حقیقی کار کردگی

#### قرض حسنه کی تعریف:

"قرض" عربی زبان کالفظ ہے، جس کے معنی" قطع کرنے "کے آتے ہیں۔ قرض کی وجہ تسمیہ بھی یہی ہے کہ اس میں قرض دینے والاشخص اپنے مال کو ذاتی منافع سے قطع کرکے حاجتمند کو دیتا ہے۔ "حسنہ "بھی عربی زبان کالفظ ہے، جس کے معنی اچھائی، بھلائی اور عمدگی کے آتے ہیں۔ (10) اب قرض حسنہ سے مراد کسی شخص کو بلاسود اس طرح سے قرض دینا ہے کہ وہ اپنی ضروریات پورا کرنے کے بعد سرمائے کو واپس کر دے ۔ (11) ڈاکٹر نجات اللہ صدیقی (12) قرض حسنہ کی تعریف کچھ یوں کرتے ہیں:

"Lending with no obligation for the borrower more than returning the principal" (13)

ترجمہ: کسی کواس طرح ادھار دینا کہ اس سے اصل رقم کے علاوہ کسی اضافے کا مطالبہ نہ کیا جائے۔

#### قرض حسنه كي فضيلت:

احادیث میں قرض حسنہ کی بڑی فضیات آئی ہے، جن میں سے چند ایک کا تذکرہ حسب ذیل ہے۔ حضرت انس بن مالک 🗆 سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی آئی ہے۔ حضرت انس بن مالک 🗆 سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی آئی ہے۔

((رَأَيْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي عَلَى بَابِ الْجُنَّةِ مَكْتُوبًا: الصَّدَقَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، وَالْقَرْضُ بِثَمَانِيَةَ عَشَرَ، فَقُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ! مَا بَالُ الْقَرْضِ أَفْضَلُ مِنَ الصَّدَقَةِ؟ قَالَ: لِأَنَّ السَّائِلَ يَسْأَلُ وَعِنْدَهُ، وَالْمُسْتَقْرِضُ لَا يَسْتَقْرِضُ إِلَّا مِنْ حَاجَةٍ ))(14)

ترجمہ: معراج کے موقع پر میں نے جت کے دروازے پر کھاہوادیکھا کہ صدقے کا ثواب دس گنا اضافے کے ساتھ دیاجاتاہے، جبکہ قرض کا اٹھارہ گنادیاجاتاہے، تو میں نے جرائیل سے پوچھا کیا وجہ ہے کہ قرض کا ثواب صدقہ سے بھی زیادہ ٹھہرایاہے؟ توانہوں نے جواب دیا کہ سائل کبھی اس حال میں مانگتاہے کہ اس کے ساتھ کچھ ہوتاہے، جبکہ قرض توانتہائی ضرورت کے تحت لیاجاتا ہے۔

حدیث کا مطلب میہ ہے قرض لینے والا انتہائی ضرورت کی حالت میں قرض لیتا ہے، اور اس فکر کے ساتھ مانگتا ہے کہ کل اسے لوٹانا بھی ہو گا جبکہ سائل عموماً اس سے بے نیاز رہتا ہے۔ حضرت براء بن عازب اسے روایت ہے کہ رسول اللہ طانجائیتیں نے فرما ما:

((مَنْ مَنَحَ مِنْحَةَ وَرِقٍ، أَوْ مَنَحَ وَرِقًا، أَوْ هَدَى زُقَاقًا، أَوْ سَقَى لَبَنًا، كَانَ لَهُ عَدْلَ رَقَبَةٍ، أَوْ نَسَمَةٍ)) (15)

ترجمہ: جو شخص کسی کو چاندی سونادے یا کسی کو دودھ پلادے دینے یا کسی کو مشکیزہ دے تواس کے لئے ایک غلام آزاد کرنے کا ثواب ہے۔

ا یک دوسری روایت میں رسول الله طبی این فی مایا: ((کُلُّ قَرْضِ صَدَقَةٌ )) (16) ترجمہ: برقرض دیے برصد قد کا ثواب ہے۔ عبدالله بن مسعود وللنون فرماتے ہیں که رسول الله طبی الم نے فرمایا:

((مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُقْرِضُ مُسْلِمًا قَرْضًا مَرَّتَيْنِ إِلَّا كَانَ كَصَدَقَتِهَا مَرَّةً)) (17)

ترجمہ: جب کوئی مسلمان کسی دوسرے مسلمان کو دود فعہ قرضہ دے توبیراس طرح ہے کہ اس نے اتنامال ایک دفعہ صدقہ کیا۔

# مبحث دوم: قرض حسنہ کے مکنہ ذرائع

قرض حسنہ کابنیادی مقصد معاشرے کے بے آسر اافراد کو خود کفیل بنانا ہے، جس سے وہ اپنی زندگی کاسفر بغیر کسی کی مختاجی کے جاری وساری رکھ سکیں۔انسانیت کی اس بے مثل خدمت کے اندرونی وخارجی، دو طرح کے ذرائع ہیں۔اب بجائے اس کے کہ کسی دوسرے کے سامنے دست دراز کیا جائے، کیوں نہ اپنی ہی جمع یو نجی کو کام میں لاکر سامان زیست کاذریعہ بنالیا جائے۔

قرض حسنه كي فراجي مين رياست كاكردار:

مؤاخات مدینہ بھی ایک طرح کاخود کفالتی پرو گرام تھا جس میں اجڑے بچھڑے اور تہی دست افراد کو جائیدادوں کی قربانی دے کر منتکم کیا گیا اور یوں چند دنوں میں دیکھتے ہی دیکھتے مہاجرین کے قدم جمتے چلتے گئے اور وہ مہاجر، جن کو انصار نے سہار ادیا تھا، دوسروں کو سہار ادینے والے بن گئے۔(19)

# خود کفالتی پر و گرام میں سب سے اولیں ذمہ داری ریاست کی ہے کہ وہاینے شہریوں کے دست و بازو کو مضبوط کرے۔ فلاحی ریاستیں اپنے شہریوں کی معاشی استعداد کو مستحکم بنانے کے لئے مختلف مالیاتی منصوبے ترتیب بھی دیتی ہیں۔وطن عزیز میں وقیاً فوقیاایسی کوششیں حکومت کی جانب سے بھی نظر آئی ہیں مثال کے طور پر صدر ضیاءالحق نے نظام زکوۃ رائج کر کے محتاج لو گوں کی دادر سی کی کوشش کی۔ گذشتہ پیپلز مارٹی کی حکومت نے ۲۰۰۸ء میں غریبوں کے لئے بے نظیرانکم سپورٹ کے نام سے پروگرام کا آغاز کیا جس میں مستحق گھرانوں کو ماہانہ ایک ہزار کی امداد دی گئی۔موجودہ حکومت نے اس پر و گرام کو جاری رکھا۔ کیم جولا ئي ١٣٠٠ء كوبير قم ٠٠٠ اسوتك برهادي گئي،اور پھر كيم جولائي ١٦٠٠ء كوبير قم ٠٠٠ اروپے ماہوار كر دى گئی۔۲۰۰۸ - ۲۰۰۹ میں اس رقم سے ایک اعشار پیر سات ملین یعنی ستر ولا کھ افراد مستفید ہوئے۔ جبکہ اکتیس د سمبر ۲۰۱۴، میں یہ تعداد سنتالیس لا کھ تک جا پینچی۔ <sup>(20)</sup> نقائص کے باوجود یہ پرو گرام غربت کے خاتمے یا کی کے لئے ایک اچھاقدم تھے۔موجودہ حکومت نے مائیکروفائنانسنگ کے ذریعے بھی غربت میں کی لانے کے لئے پر و گرام شر وع کئے۔ مثال کے طور پر ایک اسکیم یو تھ بزنس لون کے نام سے شر وع کی گئی، جس میں ا کیس سے پنتالیس سال کے افراد کو بیس لا کھ تک کے قرض کی سہولت میسر تھی۔ حکومتی اعداد وشار کے مطابق ۵.۱۴۵ ارب کی رقم نیشنل بینک کے ذریعے جبکہ ۳۳. ۱۱۸ ملین ایف وہلیو بی دایل کے ذریعے قرض خواہوں میں تقسیم کی گئی۔اس اسکیم کا مثبت پہلو یہ تھا کہ اس میں پیاس فیصد کو ٹہ خوا تین کے لئے رکھا گیالیکن سب سے منفی پہلویہ تھا کہ یہ قرض کی اسکیم سود پر ہنی تھی اور شرح سود پہلے آٹھ فیصد تھی جسے بعد میں چھ فیصد

کر دیا گیا۔ (21)سود کی شرح کم ہوزیادہ، بہر صورت قابل ترک ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مذہبی وابستگی رکھنے والے

حلقوں نے اسے دلچیسی کی نظر سے نہیں دیکھااور یوں جوایک اچھی کو شش تھی، بنیادی غلطی کی وجہ سے مطلوبہ

نتائج حاصل نہ کر سکی۔البتہ ایک دوسری اسکیم غیر سودی قرض کے نام سے شروع کی گئی ، جس میں ۲۵ ہزار

رویے تک کے قرض کی سہولت میسر تھی۔ حکومت نے اس اسکیم کے لئے ۳.۵ ارب رویے مخص کئے اور

واپی کا دورانیہ تین سال رکھا۔ یہ رقم غیر سودی بنیادوں پر جاری کی گئی۔اس اسکیم میں ۱۹۸،۷۲۹فراد کو ۲۲س کا دورانیہ تین سال رکھا۔ یہ رقم غیر سودی بنیادوں پر جاری کی گئی۔اس اسکیم کیے گئے۔(22) یہ اسکیم کباور کیا تائج عاصل کرے گئی ؟ یہ تو آنے والا وقت ہی بتائے گا۔ بہر حال یہ ایک عمدہ کوشش ہے جسے سراہنا ہر مسلمان کی دینی واخلاقی ذمہ داری ہے۔

ریاست کے ساتھ ساتھ اہل ایمان کی یہ انفرادی اور اجھا کی ذمہ داری ہے کہ وہ بذات خود بھی حالاتِ معاشرہ کا ادراک کریں قرآن حکیم نے ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَی الْبِرِ ّ وَالتَّقْوَی ﴾ (23) کے ذریعے مومنوں کو حکم دیاہے کہ وہ بھلائی کے کاموں میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کیا کریں۔ بھلائی کاکام اس سے بڑھ کر کیا ہو سکتا ہے کہ اپنے کی بروزگار بھائی کوخود کفیل بنادیاجائے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ مسلم ماہرین معاشیات ہمیشہ سے اس بات پر زور دیتے رہے ہیں شخص ضروریات اور کاروبار و تجارت کے لئے اولاً معاشرے کی ذمہ داری ہے کہ وہ مختان افراد کو قرض حضہ دے یا پھر صدقہ و خیر ات کے ذریعے امداد کرے۔ مولانامودودی کے بقول ایک معاشرے کی صحت مندی کا معیاریہی ہے کہ اس کے افرادا پی اس طرح کی اخلاقی ذمہ داریوں سے لقول ایک معاشرے کی صحت مندی کا معیاریہی ہے کہ اس کے افرادا پی اس طرح کی اخلاقی ذمہ داریوں سے آگاہ ہوں۔ اگر کوئی معاشرہ اپنے ضرورت مند بھائیوں کو ضرورت کے وقت قرض نہیں دے پاتا، تو یہ صریحاً اس بات کی علامت ہے کہ اس معاشرے کی اخلاقی آب و ہوا خراب ہے ، جس کی اصلاح کی اشد ضرورت ہے۔

بیبیوں نہیں بلکہ سینکڑوں کمزوریوں کے باوجود ،الحمد للہ مملکت خداد پاکستان میں ایسے مخیر حضرات کی کمی نہیں جن کی زندگیاں صدقہ و خیر ات سے عبارت ہیں۔ خیر ات کا سسٹم دنیا کے ۱۳۰۰ ممالک میں رائج ہے۔اہل پاکستان خیر ات کرنے میں دنیا بھر میں پانچویں نمبر پر آتے ہیں۔ ۱۹۹۸ میں پاکستان کے باسی ۷۰ ارب روپے خیر ات کرتے تھے۔ ۲۰۰۱ میں بیر قم دگنی ہو کر ۱۹۵۰ ارب کو جا پہنچی ہے۔ (25) یہ کار خیر اہل پاکستان کے لئے کسی فخر سے کم نہیں۔ کیا ہی بہتر ہو کہ حکومت صد قات کی بیر قم منظم بنیادوں پر قرض حسنہ کے لئے استعال کرے۔ جس سے بے روزگاری میں خاطر خواہ کی ہو۔

## مال زكوة:

ز کو ۃ اسلام کا تیسر ار کن ہے جس کاذ کر قرآن کر یم میں تقریباً متعدد بار ہواہے اور اس کو نماز کے برابراہمیت دی گئی ہے۔اسلام نے جومال میں واجبی حقوق رکھے ہیں ان میں سے ایک ز کو ۃ بھی۔ ارشاد بارى تعالى ہے ﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾ (٢٦)

ترجمہ: اوران کواس مال میں سے دوجواللہ تعالی نے شخصیں دےر کھاہے۔

نیزار شاد باری تعالی ہے:

﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ﴾(٢٠)

ترجمه: اورجس مال میں اللہ نے مصیر قائم مقام بنایاہے،اس میں سے خرچ کیا کرو۔

#### آیت کی تفسیر میں امام قرطبتی فرماتے ہیں:

"دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ أَصْلَ الْمُلْكِ لِلَّهِ سُبْحَانَهُ، وَأَنَّ الْعَبْدَ لَيْسَ لَهُ فِيهِ إِلَّا التَّصَرُّفُ الَّذِي يُرْضِي اللَّهَ فَيُثِيبُهُ عَلَى ذَلِكَ بِالجُنَّةِ. فَمَنْ أَنْفَقَ مِنْهَا فِي حُقُوقِ اللَّهِ ...كَانَ لَهُ الثَّوَابُ الجُزيلُ وَالْأَجْرُ الْعَظِيمُ". (28)

ترجمہ: اس آیت میں اس بات کی دلیل ہے کہ مال کا حقیقی مالک صرف اللہ ہے لہٰذانسان اس مال میں ،جواسے دیا گیاہے ،صرف وہی تصرفات کر سکتا ہے جواللہ تعالیٰ کی رضا کا سبب بن کر دخول جنت کا ذریعہ بن سکیں۔پس جو شخص اس مال کواللہ کی راہ میں خرچے گا توبیا اس کے لئے بڑا ہی ثواب اور اجر عظیم کا باعث ہوگا۔

مال جمع کرکے اس میں سے اللہ تعالیٰ کاحق نہ دینا آخرت میں عذاب کاذریعہ ہے۔ مقدر میں میں ا

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ إِوْ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (29)

تر جمہ : اور جولوگ سوناچاندی جمع کر کرکے رکھتے ہیں اور اس کواللہ راستے میں خرچ نہیں کرتے ،ان کوایک در دناک عذاب کی خوشنجری سناد و۔

مسلمان دنیا کے جس جس خطے میں آباد ہیں اپنی بساطِ ایمانی کے مطابق فر نصنہ زکوۃ اداکرتے ہیں ،
لیکن اس فر نصنہ کی ادائیگی عموماا نفرادی طور پر ہوتی ہے ، جو کہ ایک محمود فعل کے ہوتے ہوئے بھی معاشر بے میں وہ تبدیلی نہیں لاسکی ، جس کی منشا اسلام کو ہے۔اس کی بنیادی وجہ نطام زکوۃ کا منظم نہ ہونا ہے۔کاش کہ زکوۃ کا نظام منظم بنیادوں پر استوار ہوتا، توآج حالات کچھ اور ہوتے۔ ۱۹۸۰ء میں جزل ضیاء الحق مرحوم نے

زکوۃ کے نظام کو منظم کرنے کی کوشش بھی کی اور زکوۃ و عشر آر ڈیننس کے ذریعے پالیسی کو نافذ بھی کیا گیا، جو آج تک نافذالعمل ہے، تاہم اس کا نفاذ بینکوں کے کھاتوں تک محد ود رہا، بلکہ اس میں بھی چور بازاری اور بددیا نتی کے بیبیوں طریقے نکل آئے۔ بہر حال یہ نظام جیسا بھی ہے، چھی خاصی رقم زکوۃ کی مدمیں اکٹھی ہوتی ہے اور غرباء کے مابین تقسیم کی جاتی ہے۔ مثال کے طور پر جب سے نظام زکوۃ شروع ہوا ہے، مختلف سالوں میں زکوۃ کی اچھی خاصی رقم مختلف مواقع پر تقسیم ہوئی۔ ذیل میں ایک جھلک بطور نمونہ ملاحظہ ہو: (30)

# (رویے ملین میں)

|          |          |          |          | <u> </u> |          |         |        |
|----------|----------|----------|----------|----------|----------|---------|--------|
| کل رقم   | 1985-86  | 1984-85  | 1983-84  | 1982-83  | 1981-82  | 1980-81 | سال    |
| 3849.001 | 557.239  | 849.86   | 982.949  | 409.462  | 585.136  | 464.355 | رقم    |
|          | 1992-93  | 1991-92  | 1990-91  | 1988-89  | 1987-88  | 1986-87 | سال    |
| 7753.764 | 1251.820 | 2157.110 | 1126.226 | 911.917  | 1143.04  | 1163.65 | رقم    |
|          |          |          |          |          |          | 1       |        |
|          | 1999-    | 1998-99  | 1997-98  | 1996-97  | 1995-96  | 1994-95 | سال    |
|          | 2000     |          |          |          |          |         |        |
| 3418.989 | 1016.160 | 745.475  | 504.165  | 319.033  | 591.048  | 243.108 | رقم    |
|          |          |          |          | 2002-003 | 2001-    | 2000-   | سال    |
|          |          |          |          |          | 002      | 001     |        |
| 5353.946 |          |          |          | 1705.833 | 2050.930 | 1597.18 | رقم    |
|          |          |          |          |          |          | 3       |        |
| 20375.70 |          |          |          |          |          |         | کل رقم |
| 0        |          |          |          |          |          |         |        |

# مال زكوة كااستعال كهان اوركيسي؟

ہماری رائے اس بارے میں بیہ ہے کہ بجائے یہ کہ زکو ق کی رقم بطور امداد دی جائے ، اس رقم کو بطور قرض حسنہ استعال کیا جائے تاکہ آج کے لینے والے ہاتھ ، کل کے دینے والے بن جائیں۔ قرض حسنہ دوطرح سے دیا جاسکتا ہے ایک تو یہ کہ قرض کے طالب کو نقدر قم دے دی جائے جو کہ ایک خاص عرصے مثلاایک سال یاچھ مہینے کے بعد واجب الاداء ہو۔ دوسرایہ کہ رقم کی بجائے مطلوبہ مشینری مہیا کر دی جائے اور اس کی قبت اقساط کی صورت میں واجب الاداء ہو۔ ہماری نظر میں یہ دوسری صورت زیادہ موزوں رہے گی اس لئے کہ اس صورت میں رقم انہی مقاصد میں استعال ہوگی، جنہیں پیش نظر رکھا گیا تھا۔ نیز اس میں ایک سہولت بہ

بھی ہوگی کہ مشینری کی خریداری جب بڑی تعداد میں کمپنی سے براہ راست کی جائے گی توبہ سسی مل سے گی اور ضر ور تمندوں کو بازاری قیمت پر فروخت کردی جائے گی۔اصل قیمت اور بازاری قیمت میں جو فرق ہوگاوہ کسی حد تک انتظامی اخراجات میں معین و مددگار ہوگا۔ بہ طریقہ کار سلائی مشینوں، فوٹو کا پیئر، پر نظر،اسکینر، ڈرائی کلین کے لئے واشنگ مشینوں اور ان جیسے کاروبار کے لئے اپنایاجا سکتا ہے۔درزی کے کام کے لئے سب سے ضروری سلائی مشین اور استری ہیں۔ان دو اشیاء کے علاوہ مختلف قسم کے چھوٹے اوزار اور سازو سامان ہے۔ان تمام اشیاء پر ہیں سے بچیس ہزار کا خرچ آتا ہے اور کاروبار کا آغاز ہوتا ہے۔ایک دفعہ جب بہ کام چل پڑے توایک سوٹ کی سلائی متوسط علاقوں میں ۱۹۰۰روپے ہے۔اگر یومیہ صرف دو سوٹ بھی سلتے رہیں تو پڑے توایک سوٹ پر زیادہ سے زیادہ ماہانہ آمدنی میں ۱۹۰۰روپے خرچ آتا ہے۔ جہاں تک اخراجات کی بات ہے تو وہ یہ ہے کہ ایک سوٹ پر زیادہ سے زیادہ سے باعزت زندگی گزاری جاسکتی ہے۔

اسلامی بینکاری پر ۱۹۱۰ء اور ۱۹۷۰ء کی دہائی میں جو لٹریچر کھا گیا، اس میں یہ تجاویز دی گئیں کہ مذکورہ صورت میں، سامان کی فراہمی میں اگر بینکوں کو پچھ مشکلات پیش ہوں توبینک ایسے چند اسٹورز کو منتخب کرلیں جن کے پاس مطلوبہ مشینری دستیاب ہو۔ جو گاہک مطلوبہ چیز کامتمنی ہو وہ بینک سے رجوع کرے۔ بینک جائج پر کھ کرنے کے گاہک کو احتمال کے مسلوبہ بین کر دے جس کی بنیاد پر گاہک اسٹورز سے مطلوبہ سامان خرید سکے اور اس کی ادائیگی بینک کو اقساط کی صورت میں کرے۔ بینک کو چاہئے کہ وہ یہ خدمات بلا معاوضہ فراہم کرے تاہم اسے یہ بھی اجازت ہے کہ ان معاملات پر اٹھنے والے حقیقی اخراجات سروس چار جزک صورت میں بھی وصول کر سکتا ہے۔ (32) کیکن یہ طریقہ صرف اس صورت میں کامیاب ہو سکتا ہے جب مرکزی بینک کر شل بینکوں کے معاملات پر کڑی نظر رکھے تاکہ صرف اور صرف حقیقی اخراجات ہی وصول کر کے جائیں ایسانہ ہو کہ سروس چار جزکے نام سے دوبارہ سود کا چور در وازہ کھل جائے۔

#### بيت المال:

اسلامی ریاست میں بیت المال وہ ادارہ ہے، جوریاست کے مالی معاملات کاذمہ دار ہوتا ہے۔ سید ناعمر و التفاقیٰ کے دور خلافت میں بیت المال اپنی مکمل صورت میں معرض وجود میں آیا۔ یہ وہ ادارہ ہے جس میں عشر و زکوۃ، صدقات، خیرات، عطایا، لاوارث ترکے، در آمدات و برآمدات پر ٹیکس، ہنگامی ٹیکس، حکومتی

املاک کے کرائے، ملکی معدنیات، مالِ غنیمت ومالِ فئے، خراج، جزیہ،او قاف، گم شدہ اشیاء سمیت ہمہ اقسام کی آ مدن جع کی جاتی ہیں۔اسلامی معاشات کا فلیفہ بیان کرنے والے افراد کی رائے یہ ہے کہ اسلامی ریاست میں قرض حسنہ کے ضرور تمندوں کو بیت المال مدد فراہم کرے۔ <sup>(33)</sup>اس سلسلے میں تاریخ اسلامی کے چندایک واقعات بھی ہمیں اعانت فراہم کرتے ہیں کہ حضرت عثمان ڈٹائٹڈ نے بیت المال سے ایک لاکھ در ہم قرض لیا ۔اس وقت بیت المال کے انچارج حضرت عبداللہ بن ارقم رخانٹی نتھے۔انہوں نے گواہوں کی موجودگی میں اس معاملے کو لکھ کر ریکارڈ محفوظ کر لیا۔ جب مدت قریب آئی تو آپ نے یہ رقم بیت المال کو واپس کر دی۔ <sup>(34)</sup> حضرت عمر بن عبدالعزيزنے والى عراق عبدالحميد بن عبدالر حلن كو تحكم ديا تھا كہ بيت المال كى رقم سے حاجتمند کاشت کاروں کو قرض کی رقم دیں، تا کہ زراعت کے سلسلے میں انہیں کسی پریشانی کاسامنانہ کرنایڑے۔ <sup>(35)</sup> وطن عزیز پاکتان میں بیت المال کا ادارہ قرضہ جات تو فراہم نہیں کرتا، البتہ مختلف حوالوں سے غرباء کی امداد کرتا ہے مثلاً تھلیسمیا سے متاثرہ افراد کی مدد کرنا،لاوارث بچوں کی کفالت، وہ بیجے جو تعلیمی اخراجات برداشت نہ کر سکتے ہوں،ان کی فیسوں کے اخراجات، دور دراز کے علاقوں میں دستکاری سکولوں کا قیام وغیر ہ۔ یہ سکول ۱۹۹۵ء سے قائم کئے گئے اوراپان کی کل تعداد ۵۷ اپے جن میں ضرورت مند غریب لڑ کیوں کو ڈرافٹنگ ، کپڑوں کی کٹائی، سلائی ، بنائی، ہاتھ اور مشین کی کڑھائی اور کمپیوٹر کی مفت تربیت فراہم کی جاتی ہے۔ پندرہ سکولوں کو ترقی دے کران میں دفتری بھنیک کے استعال جیسا کہ فیکس ، فوٹو کا پی کرنے ، پر نٹر ز وغیر ہ،گھریلو سجاوٹ ، ہیوٹیشن ، کھانے ایکانے کے ہنر ، ٹائی اینڈ ڈائی اور گلاس پینیٹنگ ، کمپیوٹر کور سز کی تربیت دی جاتی ہے۔اس وقت ۰۰۰۸زیر تربیت طالبات اِن سکولوں سے فیض پاب ہور ہی ہیں جبکہ ۹۸۳۳۴ زیر تربیت طالبات کامیابی کے ساتھ کورسز مکمل کر چکی ہیں۔ (36) آج کی دنیا میں تعلیمی قرضہ جات (Education Loans) بهت معروف بين اورانهين Investment in men کها جاتا ہے کہ آج جس طالب علم پر سرمایہ کریں گے ،کل اس کا نفع ملے گا۔مستحق طلباء کے لئے بیت المال کا یہ بندوبست بہت ہی عمدہ ہے لیکن بیت المال اگر قرض حسنہ اسکیم بھی جاری کر دے، توبیہ معاشرے کی بہت بڑی خدمت ہو گی۔

## كرنك أكاؤنش:

قرض حسنہ کے لئے رقم کے بندوبت کا ایک نہایت اہم ذریعہ بینکوں کے کرنٹ اکاؤنٹس ہیں۔
بینکوں کے پاس بڑی بڑی رقمیں ان اکاؤنٹس میں جمع رہتی ہیں۔وضح رہے کہ بینک خواہ وہ صودی ہوں یا غیر صودی، ایسے اکاؤنٹس میں جمع شدہ رقوم پر کسی فتم کا صود یا نفع ادا نہیں کرتے، بلکہ ان رقوم کا مختصر حصہ ریزروز رکھنے کے بعد بقیہ تمام رقوم کا گئی گنا قرض جاری کر دیتے ہیں۔شایداتی وجہ سے پروفیسر سیئرز رکھنے کے بعد بقیہ تمام رقوم کا گئی گنا قرض جاری کر دیتے ہیں۔شایداتی وجہ سے پروفیسر سیئرز عوام کی ان رقوم سے اس طرح متمتع ہوں کہ جمع شدہ رقموں پر دس سے بارہ فیصد اضافہ وصول کرتے ہوں۔ ابنہیں اظافی طور خود چاہیئے کہ جب معاشر ہے کے ضرورت مند افراد کو قرض کی ضرورت پڑے تو بیہ انہیں قرض حسنہ فراہم کریں۔رہا یہ سوال کہ بینک کے پاس تمام رقوم امانت ہوتی ہیں اور قرض حسنہ دینے کی صورت میں موجود ہے۔یہ شرط رکھ دی جائے کہ جو شخص قرض کا طابگار ہو،وہ پہلے بینک کے پاس ضانت جمع کروائے۔فقہا کے اسلام نے مالی اور شخصی دونوں طرح کی ضانتوں کے احکام کتب فقہ میں بیان فرمائے ہیں۔ر بہن مالی صول کرنے مالی وصول کرنے میں۔ اگر کوئی شخصی ضانت ہے۔بینک دونوں طرح کی صانتیں وصول کرنے نین درض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص ضانت ہے۔بینک دونوں طرح کی صانتیں وصول کرنے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص ضانت ہے۔بینک دونوں طرح کی صانتیں وصول کرنے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص قرض واپس نہیں کرتا ، تو بینک مہلت دینے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص قرض واپس نہیں کرتا ، تو بینک مہلت دینے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص قرض واپس نہیں کرتا ، تو بینک مہلت دینے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص قرض واپس نہیں کرتا ، تو بینک مہلت دینے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص حضوں کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص حضوں کر سکتے کے بعد قرض حسنہ جاری کر سکتے ہیں۔اگر کوئی شخص حض واپس نہیں کرتا ، تو بینک مہلت دینے کے بعد

# مبحث سوم: قرض حسنه کی حقیقی کار کردگی

درج بالاسطور میں تواس بات کا احاطہ کیا گیاہے کہ قرض حسنہ کن ذرائع سے حاصل کیا جاسکتاہے؟ اوراب عملی میدان میں قرض حسنہ کے حوالے سے بحث کی جاتی ہے۔

ملائیشیا کا اسلام بینک، بینکاری کی خدمات کے ساتھ ساتھ قرض حسنہ کی سہولت بھی فراہم کرتا ہے۔ جس شخص کو قرض کی ضرورت ہوتی ہے وہ بینک سے رجوع کرتا ہے۔ بینک درخواست کا جائزہ لینے کے بعد اسے سونا یا چاندی بطور ضانت رکھوانے کی درخواست کرتا ہے۔ جب گاہک بینک کے پاس زبور جمع کروادیتا

ہے توبینک اس زیور کی بازاری قیمت کے ساٹھ فیصد کے برابر قرض جاری کر دیتاہے اور زیور لا کر زمیں رکھنے کے عوض چار جزوصول کرتا ہے۔اسلام بینک ۲۵ ہزار ملا کیشین رنگٹ تک کی رقم بطور قرض دیتا ہے۔(38) امداد باہمی کی تنظیمیں

قرض حسنه کی فراہمی کا ایک اہم ذریعہ امداد باہمی کی تنظیمیں ہیں جو قرض کی فراہمی کے لئے غیر سودی بنیادوں پر قائم کی جاتی ہیں۔ ڈاکٹر اوصاف احمد (39) کہتے ہیں کہ ایسی تنظیمیں نہ صرف مسلم اقلیتی بلکہ اکثریتی علاقوں میں بھی نہایت اہمیت کی حامل ہیں۔ مسلمان ماہرین معاشیات قرض حسنه کی فراہمی کے ماڈلز میں انتظیموں کا تذکرہ ہمیشہ کرتے آئے ہیں اور الی تنظیموں کا تذکرہ ہمیشہ کرتے آئے ہیں اور الی تنظیمیں پاکستان سمیت مختلف مملک میں قائم بھی ہوتی رہی ہیں لیکن جو نتائج اور کار دکر دگی پاکستان کی "اخوت" نے دکھائے ہیں، بنگلہ دیش کے نوبل انعام یافتہ مجمد یونس (40) اور گرامین بینک بھی ان سے عاجز ہیں للذاذیل کی سطور میں ہم "اخوت" اکا تذکرہ کریں گے۔

#### "اخوت الكامخضر تعارف:

"انتوت" وطن عزیز پاکستان میں بلا سود قرض فراہم کرنے والی سب سے بڑی تنظیم ہے جس کا قیام اور ۲۰۰۱ میں ڈاکٹر امجد ثاقب (41) کے ہاتھوں عمل میں آیا جن کا تعلق ڈی۔ایم۔جی گروپ سے تھا۔ یوں پیشے کے اعتبار سے وہ ایک بیور و کریٹ تھے اور پنجاب رورل سپورٹ پر و گرام میں اپنی خدمات سرا نجام دے رہے تھے۔ انسانی ہمدردی سے سرشار ہو کر دنیا کے نازو تعم کو لات ماری اور شب و روز اخوت کے لئے وقف کردیئے۔ ۱۰۰۱ء میں "اخوت "کا پہلا قرض صرف دس ہزار پر مشتمل تھا، لیکن بلا سود قرض کا نظام اس قدر شفاف تھا کہ اہل ثروت اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔ لہذا جو ق کھیے چلے آئے اور یوں اخوت دن و گئی رات چگنی ترقی کرتی چلی گئی۔ دس ہزار سے اپنے سفر کا آغاز کرنے والی یہ تنظیم اپنے قیام کے دس سال بعد اس قابل ہوئی کہ اا۔ ۱۰۰۱ میں ایک ارب روپے کے قرض لوگوں میں تقسیم کرڈالے ۱۲۔۱۱۰ میں سے جم دوچند ہوا اور دوار ب تک جا پہنچا (42) اور آج ۲۰۱۵ میں ضرور تمندوں کے مابین تقسیم کئے گئے اس قرض کی دوچند ہوا اور دوار ب تک جا پہنچا (42) اور آج ۲۰۱۵ میں ضرور تمندوں کے مابین تقسیم کئے گئے اس قرض کی رقم چارار ب، چور اس کروڑ، اٹھارہ لاکھ، پیپن ہزار چار سوستقرر ویے تک پہنچ چکی ہے۔ (43)

"اخوت" کی اس بلاسود بینکاری نے ان ماہرین کو ہلا کرر کھ دیا، جن کے معاشی فلنفے میں قرض اور سود کا ساتھ ، دامن چولی کا ہے للمذا تحقیق کے میدان میں شہرہ آفاق، ہاور ڈیونیورسٹی نے ڈاکٹر امجد کواپنے ہاں کیکچر کے لئے مدعو کیاتا کہ یو چھا جاسکے کہ آخروہ کونسی جادو کی چھڑی ہے جو اربوں روپے کے قرض بھی دیت

ہے، سود کا ایک آنہ وصول بھی نہیں کرتی اور نناوے فیصد قرض بروقت واپس بھی ہو جاتے ہیں۔ واضح رہے کہ ہاور ڈ، وہ یو نیورسٹی ہے جس کی بنیاد ۱۹۳۱ء میں پڑی۔ یوں نہ صرف یہ کہ ہاور ڈ، قدیم یو نیورسٹی ہے بلکہ اس کا شار دنیا کے صف اول کے تعلیمی اداروں میں ہوتا ہے جس کا منہ بولتا ثبوت یہ ہے کہ بچپاس سے زائد نوبل انعام یافتہ شخصیات کا تعلق ہاور ڈسے ہے۔ اس یو نیورسٹی کا سالانہ بجٹ دنیا کے بائیس ممالک کے بجٹ کے برابر ہے۔ پاکستان اپنی سالانہ بر آمدات سے جو زر مبادلہ کماتا ہے، اس سے زیادہ ہاور ڈاپنے کا پی رائٹس سے کمالیتی ہے۔ لہٰذا ڈاکٹر امجد کو ہاور ڈیونیورسٹی کی طرف سے لیکچر کی دعوت عالم اسلام اور بالخصوص پاکستان کے لئے کسی اعزاز سے کم نہیں۔ (44)

# "اخوت" كى كاميابي كاراز:

اخوت کی کامیابی کے پیچھے صاحبانِ اخوت کا نہایت درجہ خلوص، بے پناہ قربانی، جذبہ مواخات اور دروانسانیت ہے۔ قرضوں کی آڑ میں اربوں کا کاروبار کرنے والوں کو بیہ الفاظ سمجھ تک نہیں آتے، تو وہ ان کے فلفے کو کیونکر جانیں؟ بیہ تو صرف ان کو سمجھ آسکتا ہے، جنہوں نے مؤاخات مدینہ کا مطالعہ کرکے اسے حرزِ جال بناڈالا ہو۔ دوسر بے یہ کہ اس کی کامیابی کے پیچھے بیر از بھی مضمر ہے کہ یہ تنظیم اپنے ابتدائی سفر سے لے کر اب تک اس سادگی کو شعار بنائے ہوئے ہے جس کی تعلیم محسنِ انسانیت جناب رسول اللہ ملی اللہ ملی آپائی من دی۔ ان مجھے ترین اور پوش علاقوں میں ، اعلی ترین فرنیچر کے ساتھ مزین کرنے کی بجائے اپنے دی۔ دی۔ اخوت اپنے دفاتر مجھے ترین اور پوش علاقوں میں ، اعلی ترین فرنیچر کے ساتھ مزین کرنے کی بجائے اپنے معاملات مساجد میں طے کرتی ہے ، یوں نیک کام کے لئے نیک جگہ کا انتخاب از خود ہو جاتا ہے تو اللہ تعالی کی معاملات مساجد میں طے کرتی ہے۔ اس وقت ملک بھر میں اخوت کی ۱۹۳ کے لگ بھگ برا نجر مساجد میں بی معاملات مساجد اخوت کے مصارف میں کی لاتی ہیں اور نظام کو شفاف رکھتی ہیں۔ ان کی ہولت روابط میں عظافر مائے۔ (آمین) عطافر مائے۔ (آمین)

#### سفارشات:

دور حاضر میں نہ صرف پاکتان بلکہ مسلم دنیا کو ہنگامی طور پر غربت سے چھٹکارا پانے کی ضرورت ہے اور یہ پھی خیس کے پاس دنیا بھر تیل کے ذخائر ۱۹ فیصد، تیل کے بیاس دنیا بھر تیل کے ذخائر ۱۹ فیصد، تیل کی پیداوار کی صلاحیت ۲۱ فیصد، بیٹ سن ۹۲ فیصد، ربڑ ۲۳ فیصد، گوند ۸۹ فیصد، کپاس ۳۱ فیصد، مصالحہ جات ۸۲ فیصد اور دنیا بھرکی معدنیات کا ۳۵ فیصد موجو دہے۔ (45)

ا۔ پوری دنیا کی معد نیات کا ایک تہائی سے زائد ہونے کے باوجودیہ آئی۔ایم۔ایف اور ور لڈبینک کے مختاج کیوں ہوں؟ بلکہ انہیں توچاہ کہ اپنا آئی۔ایم۔ایف تشکیل دیں جو مسلمان ممالک کی معیشتوں کو سنوار نے کے لئے قرض حسنہ دے تاکہ غریب ممالک کے مرکزی بینک مائیکرو فائنانسنگ کے ذریعے بلا سود قرضے نہایت آسان شرائط پر دیں اور معیشتوں میں انقلاب برپاہو جائے۔یہ بات مسلم ممالک کے لئے باعث شرم ہے کہ ایک طرف یہود و نصار کی امت مسلمہ کو تیج کے لئے افغانستان میں ۴۰ ارب ڈالریعنی ۲۲ کھر بروپے کا بجٹ منظور کریں، عراق پر حملے کے لئے کا خات خالر خرچ ہوں،ان دونوں ممالک پر گولہ و بارود کی مد میں ماہانہ ۱۵رب ڈالر خرچ ہوں اور دوسری طرف مسلمان ممالک غربت کو ختم کرنے کے لئے بھی ایک دوسرے کی خرج ہوں اور دوسری طرف مسلمان ممالک غربت کو ختم کرنے کے لئے بھی ایک دوسرے کی دیریں (46)

۲۔ زکوۃ کا نظام صرف بینک اکاؤنٹس تک محدود ہے اور اس میں بھی چور بازاری کے بیسیوں راستے ہیں نیز اس کے علاوہ نظام زکوۃ کی شفافیت پر بھی عوام کاعدم اعتاد ہے۔ حکومت وقت چور بازاری کے تیمام راستوں پر بندلگائے، اپنی عدم اعتادی کوختم کرے۔

س زکوۃ کے نظام کونہ صرف اکاؤنٹس بلکہ تمام جائیداد پر لا گو کرے۔اس سے جو بیسہ حاصل ہواس سے قرض حسنہ کا ہندوبست کرے اوراس قرض حسنہ میں غیر مسلموں کو بھی خصوصی طور پر شامل کیا جائے تاکہ مؤلفۃ القلوب کے ذریعے انہیں اپنے قریب کیا جائے کہ کہیں وہ دشمن کے آلہ کارنہ بن جائیں اس سے سلطنت خداداد کو داخلی اور خارجی استحکام حاصل ہوگا جو معاشی سر گرمیوں اور بالخصوص ہیر ونی سر مایہ کاری کے لئے نہایت ضروری ہے۔

- الیگرانک،پرنٹ اور سوشل میڈیاپرایسے اشتہارات دیے جائیں جسسے عوام میں دوسروں کوخود
  کفیل بنانے کی ترغیب پیدا ہو۔ایک خصوصی مہم کے تحت سنگر زاور فلم اسٹارز کی بجائے الیسے افراد
  کومیڈیاپر خراج محسین پیش کرتے ہوئے بطور ہیر و کے پیش کیا جائے جنہوں نے اپنے شب وروز
  معاشرے کے لئے وقف کر دیے اور جن کی کوششوں کی بدولت مفلوک الحال اور بے آسرا عوام
  اپنے پاؤل ہے کھڑے ہوئے کے قابل ہوئے۔
- مرکزی بینک کی جانب سے کمرشل بینکوں کواس بات کا پابند کیا جائے کہ وہ اپنے کرنٹ اکاؤنٹس کا کم از کم بین فی صد قرض حسنہ کے طور پر جاری کریں۔جوبینک مرکزی بینک کی ہدایات پر عمل نہ
   کرے اس کو مختلف قسم کے جرمانوں سے اس پر مجبو کیا جائے۔
- ۲- اسلام نے ہر معاملے میں سادگی کی تعلیم دی ہے لیکن زیب و زینت سے بھی نہیں روکا لہذا خود
   کفالتی پر و گرامز کی تمام اسکیموں میں اعتدال کو ملحوظ خاطر رکھا جائے و گرنہ قیمتی سرمائے کے ضیاع
   کے خطرات ہیں۔
- 2۔ نوجوانوں کو نہ صرف میہ کہ کاروبار کے لئے روپیہ پیسہ دیاجائے بلکہ کاروبار کی مناسب تربیت بھی دی جائے۔ پنجاب کی موجودہ حکومت نے اگرچہ اس سلسلے میں ایسے پروگرام شروع کئے ہیں جن میں نہ صرف نوجوانون کو ہنر مند بنایا جاتا ہے بلکہ کورس کے آخر میں انہیں اوزار بھی فراہم کئے جاتے ہیں یہ اقدام قابل ستائش ہے لیکن واضح رہے کہ میہ پروگرام زیادہ تر "لیبر فورس" پر مشتمل ہیں نیز یہ محدود پہانے پر ہیں۔
- ۸۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ ایسے پرو گرامز کا دائرہ وسیعے کیا جائے اور الیکٹریشن، پلمبر،اسٹیل گلسر،کار پینٹر،ویلڈرسے آگے نکل کر گھڑی،وال کلاک، بچوں کے کھلونے اور چھوٹے پیانے پر الیکٹرانکس کی صنعت کوفروغ دیاجائے۔
- 9۔ مائیکروفائنانسنگ میں بنگلہ دیش کے محمد یونس کو تبدیلی کی علامت تصور کیا جاتا ہے اور اقوام متحدہ
  ۲۰۰۱ء میں انہیں نوبل انعام بھی دے چکی ہے لیکن واضح رہے کہ محمد یونس کا گرامین بینک جو
  صرف غریبوں کو قرضہ دیتا ہے، چالیس فیصد سود بھی وصول کرتا ہے جبکہ وطن عزیز میں "اخوت"
  ضرورت مند افراد کو بلا سود قرض دیتی ہے اور اس کی ریکوری کی شرح بھی 99 فیصد ہے، حکومت کو

چاہیئے کہ وہ ایسے اداروں سے بھر پوراستفادہ کرے، جنہوں نے اپنے شب وروز قربان کر کے آئ معاشرے میں میہ مقام پیدا کیا، بلکہ کیا ہی وسعت ظرفی ہو کہ حکومت اپنے مائیکروفائنانسگ کے تمام پروگرام اخوت جیسی تنظیم کے حوالے کردے، جس پر عوام اس طرح سے اعتبار کرتے ہیں کہ اربوں کے عطیات نہایت صدق دل اور بھر پوراعتاد کے ساتھ اخوت کے حوالے کردیے ہیں

\_

# حواشي وحواله جات

- 1) Global Monitering Report, 2015-16, P.1 Retrieved from www.world bank.org
- 2) Khan, Z. Asmatullah and Khyber. Commercial verses cooperative microfinance program: An investigation of efficiency, performance and sustainability, The Dialogue, Qurtuba university of science and I.T, Vol:5, Issue: 2.P.166
- 3) M. Obaidullah, Dr. *Muslim economy fighting against poverty in Islamic society*, Islamic voice, December, 2007
- 4) Ibid
- 5) Ibid
- 6) Ibid

8) سورة البقرة: 275/2

13) Siddiqi, Mohammad Nejatullah. Riba, Bank Interest, and the Rationale of Its Prohibition, Islamic Development Bank, Jeddah, 2004, p. 48.

- 20) http://www.bisp.gov.pk/Default.aspx.07/10/2015,07:11 pm
- 21) http://youth.pmo.gov.pk/Youth-Business-Loan-Scheme.php. 09/10/2015
- 22 http://youth.pmo.gov.pk/Interest-Free-Loans-Scheme.php. 09/10/2015

```
24) مود ودې،ابوالا على، سود،اسلامک پېليکيشنز، 2005ء،لا مور،ص: 185
```

- 26) سورة النور: 33/24
- 7/57:سورة الحديد
- 238/17 قرطبّی، ابوعبدالله محمد بن احمد، احکام القرآن ، دارا اکتب المصريه ، القاهرة ، طبع دوم ، 1384 هـ ، ص: 238/17
  - 29) سورة التوبه: 34/9-35
- 30) سنٹر ل زکوۃ ایڈ منسٹریشن بحوالہ،اسلامی معاشیات،عبدالحمید ڈار اور دیگر،علمی کتب خانہ،لاہور،ص: 405-409
  - 31) محمد كامران، محمد ادريس (انثرويو) بتاريخ 10 اكتوبر، 2015ء
  - 32) شخ احمدار شاد ، بلاسود بدیکاری ، مکتبه تحریک مساوات ، کراچی ، ص: 87
  - 33) محمد اکرام خان، بلاسود بینکاری، مرکز تحقیق دیال سنگھٹرسٹ لا ئبریری، لاہور، ص: 24
    - 34) بلاذرى، احمد بن يحيى، انساب الاشراف، دار الفكر، بيروت ص: 6/173
    - 35) ابن عساكر، ابوالقاسم على بن حسن، تاريخ دمشق، دارالفكر، ص: 213/45
- 36) http://www.pbm.gov.pk/pbmurdu/vds.html 09/10/2015-03.36 pm
  - 37) معین الدین، بنکاری، سنرجی پبلیکیشنز، اسلام آباد، ص: 294
- 38) Muhammad Obaidullah, Dr. Islamic Financial Services, IRTI, Jeddah, P, 101
  - 39) ہندوستان کے مسلمان ماہر معاشیات جنہوں نے اسلامی معاشیات وبینکاری پر گرانقذر خدمات سرانجام دیں۔
- 40) آپ کا تعلق بنگلہ دیش ہے ہے۔ اقوام متحدہ نے مائیکر وفائنانسنگ میں آپ کی خدمات کو سراہتے ہوئے۲۰۰۲ء میں آپ کونوبل انعام دیا۔
  - 41) دنیا بھر میں اپنی نوعیت کی واحد، بلاسود قرض دینے والی پاکستانی تنظیم انوت کے بانی۔
  - 42) راجہ انور، اور نکلیں گے عشاق کے قافلے (کالم)روزنامہ نئی بات، 25مئی، 2012ء، لاہور
- 43) Akhwat Progress Repot up to Sep,30,2015 Retrieved from http://www.akhuwat.org.pk/progress\_report.asp
  - 44) جاوید چو ہدری، پیہ معاشر ۱۱ بھی مرانہیں، ڈاکٹر امجد ثاقب، جبران علی، کمبوہ پر نٹر، 2013ء، ص: 15
  - 45) مسز شاہدہ پروین،امت مسلمہ کے موجودہ مسائل،در پیش چیلنجز اور تدارک سیر ت طیبہ کی روشنی میں،مقالات سیر ت،۷۰۰۷ء، ص: ۱۴/۲
    - 46) ايضاً

\*\*\*\*\*\*\*

## \_\_\_\_\_\_ مولانامناظراحسن گیلانی اوران کی صوفیانه فکر

#### Manāzir Aḥsan Gīlānī and His Mystic Approach \*واکٹرشاہ معین الدین ہاشی

#### **ABSTRACT**

Juristic rules laid the foundation of law, along with such juristic rules, Islām promotes the values of piety (through mystic guidelines). Most of the theologians opine that the real approach to get close the Creator can only be achieved through the mystic guidelines. In the early period of Islām, during the time of the prophet, Muḥammad (\*\*) and during the periods of the rightly guided caliphate, when people were trained in a very righteous environment, there were no such reservations about the applications of clear jurisprudential injunctions along with the mystic guidelines, but, when Muslims tasted the grandeur of rule, regime and abundance of wealth, they indulged in the worldly affairs and adopted a materialistic approach, not only in their daily life, but, toward their religion, too.

The Muslim thinkers have been trying to define and explain whether the typical rituals of mysticism are reconcilable with the larger demands of an Islamic vocabulary. Despite the wide diversity of the critical approaches, a certain pattern has been identified by Muslim responses as mysticism, which is, sometimes found closer to asceticism and sometime as a mediator.

Many Muslim mystics have dealt with mysticism, but, perhaps, Manāzir Aḥsan Gīlānī has displayed, with reference to Ibn 'Arabī and Shāh Walī Ullāh, the most impressive and knowledgeable applications of such mystic ideas within an Islamic framework. Manāzir's applied mysticism is not a typical mysticism; his special focus upon legal injunctions of al-Sharī'ah goes much further than any of his peers in establishing a strong framework for better understanding of Islām. This study is devoted to examining the effects and implications of mysticism, not only for individuals, but also for the Muslim masses, generally.

**Keywords:** Juristic Ruling, Mysticism, Environment, Guidelines; al-Ghazālī

<sup>&</sup>quot; ايسوسى ايث پروفيسر، شعبه حديث وسيرت، علامه اقبال او پن يونيور سنّى، اسلام آباد

#### حالات زندگی:

مولانا مناظر احسن گیلانی کے آباء و اجداد واسطی زیدی سادات کے خاندان سے تھے۔آپ کے بزرگ اولاً سلطان مجمد غوری کے ہمراہ ہندوستان آئے اور کان پور میں آباد ہوئے۔ پھر بہار چلے گئے، جو ضلع مونگیر کا حصہ ہے۔ ضلع پٹنہ کے موضع بہار کے مشرق میں ان کی ایک شاخ "محی الدین پور گیلانی "نامی بستی میں آبادر ہی۔ یہ نام بعدازاں گیلانی ہی پکاراجانے لگا۔اس سے مولانا مناظر احسن کی پہپان بطور گیلانی ہوئی۔ (۱) مناظر احسن گی پہپان بطور گیلانی ہوئی۔ (۱) مناظر احسن گی پہپان بطور گیلانی ہوئی۔ (۱) مناظر احسن گی پہپان بطور گیلانی ہوئی۔ (۱) مناظر احسن گیلانی کے دادا مجداحسن نے اگر چہ ابتدائی عمر میں تعلیم پر توجہ نہ دی، مگر جب صاحب اولاد ہوئے، تو کسی نے انہیں ان پڑھ ہونے کا طعنہ دیا۔ یہ طعنہ برداشت نہ کر سکے، گھر بار چھوڑ ااور چودہ برس تک تعلیم عاصل کرنے کے بعد تدریس کو اپنی جولان گاہ بنایا۔ (2) جبکہ آپ کے والد گرامی حافظ ابوالخیر حفظ تر آن اور ابتدائی فارسی تعلیم کے بعد کھیتی باڑی کے کاموں میں لگ گئے، تعلیم پر توجہ نہ دی۔تا ہم بتایاجاتا ہے کہ آب بڑے مخیر اور فیاض تھے۔ (3)

مناظر احسن گیلانی کی ولادت ۱۸۹۲ء میں ہوئی۔ آپ نے ابتدائی تعلیم اپنے چپاسعید ابو نصر سے پائی۔ بعد ازاں مزید تعلیم کے حصول کے لیے آپ سید بر کات احمد ٹونکی کے ہاں ٹونک چلے گئے۔ یہاں سات آٹھ سال قیام رہا۔ <sup>(4)</sup> ٹونک سے فارع التحصیل ہونے کے بعد آپ بر کات احمد کے ایک اور شاگرد معین الدین اجمیر کی کے ہاں کچھ عرصہ مقیم رہے اور بعد ازاں دورہ حدیث کے لیے دیو بند گئے۔

دارالعلوم دلوبند میں آپ نے مولانا محمود الحسن ،انور شاہ کاشمیر کی، شبیر احمد عثانی اور حسین احمد مدنی سے کسب فیض کیا۔ مولانا مدنی خود بھی شخ الہند مولانا محمود الحسن کے درس میں بیٹھتے سے یوں ایک کتاب کے درس میں وہ مناظر احسن کے ہم سبق بھی رہے۔ (5) دیوبند سے فارغ التحصیل ہونے کے بعد مناظر احسن ٹونک کی اپنی ابتدائی مادر علمی کے کتب خانہ کی فہرست سازی پر مامور ہوئے۔اور دوماہ بعد یہیں مدرس ہو گئے۔ (6) چند ماہ کی اپنی ابتدائی مادر علمی کے کتب خانہ کی فہرست سازی پر مامور ہوئے۔اور دوماہ بعد یہیں مدرس ہو گئے۔ (7) دیوبند میں وہ پہلے پہل "الرشید" اور "القاسم" کے مدیر مقرر موئے۔ پھر یہاں استاد بھی رہے۔ (8) اسی دوران ۱۹۹۹ء میں حیدر آباد دکن میں جامعہ عثانیہ قائم ہوا۔ حمید الدین فراہی کے توسط سے مناظر احسن گیلانی جامعہ عثانیہ میں استاد حدیث مقرر ہوئے۔ یہ دیوبند کے بر خلاف جدید طرز کی درس گاہ تھی۔ بعد ازاں یہاں مولانا گیلانی کو دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کی دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کی دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کو دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کی دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کو دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کی دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء تک مولانا گیلانی کی دینیات لازمی کا استاد مقرر کیا گیا۔ ۱۹۹۹ء میں گزرا۔

جامعہ عثانیہ سے ان کی وابستگی تیس سال تک ربی ۔ یہاں مولانا گیلانی کو حمید الدین فراہی سے استفادہ کامو قع ملا۔ قابل ذکر ہے کہ یہاں تدریس کے ساتھ ساتھ آپ قریبی مسجد میں درس قرآن بھی دیتے سے اور جمعہ و عیدین کے خطبات بھی ارشاد فرماتے تھے۔ (9) قیام پاکستان کے بعد پاکستان میں نفاذ اسلام کی کو ششوں کے فن میں علمی و قانونی مسائل کی مشاورت کے لیے جو ہزرگ ہندوستان سے پاکستان میں مقیم رہنے کے بعد واپس ہندوستان تشریف لائے ان میں مناظر احسن گیلانی بھی شامل تھے۔ آپ کچھ عرصہ پاکستان میں مقیم رہنے کے بعد واپس ہندوستان تشریف لائے ان میں مناظر احسن گیلانی بھی شامل تھے۔ آپ کچھ عرصہ پاکستان میں مقیم رہنے کے بعد واپس ہندوستان تشریف لے گئے۔ ہندوستان واپسی کے بعد ۱۹۵۳ء میں آپ کودل کادورہ پڑا جس سے آپ جانبر نہ ہو سکے۔ مگر جلد صحت یاب ہو گئے۔ تاہم بعد ازاں ۱۹۵۹ء میں آپ کو پھر دل کادورہ پڑا جس سے آپ جانبر نہ ہو سکے۔ مولانا کی وفاق

مولانامناظراحسن گیلانی کار حلت کاواقعہ بھی سبق آموزہ۔مولاناکاخیال تھا کہ موت کے وقت تکیف نہیں بلکہ نیند کی کیفیت ہوتی ہے ان کے تحریر کردہاوراق میں سے ایک ورق پریہ تحریر ککھی ہوئی بھی ہے۔ ۱۰ اپریل ۱۹۵۲ء یکایک سونے کے وقت رات کو قرآنی آیت: ﴿اللّهُ یَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِینَ مَوْقِمَا وَالَّتِي لَمَّ مُثْمَتُ وَقَى مَا الْمَوْتَ وَیُوْسِلُ الْأُخْرَی إِلَی أَجَلٍ مُسَمَّی کاخیال آیا۔ عجیب بات ہے کہ آخر میں فرماہی دیا گیا۔ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَاتٍ لِقَوْمٍ یَتَفَکَّرُونَ ﴾ (10)۔

مگر سمجھ میں نہیں آتا کہ مسلمانوں میں موت کے متعلق طرح طرح کی روایتیں مشہور ہوگئی ہیں موت بھی اسی طرح آتی ہے۔ نیند آنے میں سونے والوں کو تکلیف کب ہوتی ہے۔ پھر موت میں تکلیف کا تصور عجیب ہے۔

حضرت تھانوی نے بھی غزالی کی ان روایتوں کی تنقید کرائی تھی، جن سے موت کے شدائد پرامام نے احیاءالعلوم میں استدلال کیا ہے۔ (11) اسی حسن خیال کے مطابق مولانا کے ساتھ واقعہ اُجل پیش آیا کہ رات کو بارہ بجے تک کچھ اشعار سنتے رہے۔ ضبح نماز پڑھی، وظیفہ کرنے کے بعد پلنگ پر آکر آرام سے چادراوڑھ کرلیٹ گئے،اور دار باقی کی طرف یوں چل دیئے کہ ساتھ بیٹے ہوؤں کو بھی بتانہ چل سکا۔ جب لوگوں نے دیکھا کہ پلنگ پرایک نوجوان کی طرح کا شگفتہ و شاداب چرے والاانسان پڑاایسے معلوم ہوتا تھا، جیسے راحت کی نیند سورہا ہے۔ (12)

#### تصنيف وتاليف

مولاناخود فرماتے تھے کہ ان کی کوئی تصنیف بھی باضابطہ "تصنیفی پروگرام" کے تحت انجام نہیں پائی۔ یہی ہوتار ہاکہ کسی نے مضمون لکھنے کی فرمائش کردی یاطلبہ کے لیکچر کی تیاری یاان کے مقالات کی رہبری کے سلسلہ میں معلومات فراہم کرناپڑیں۔وہ معلومات اتنی زیادہ اور قیمتی ہوئیں کہ ہر موضوع پر ایک مستقل کتاب خود بخود تیار ہوگئی۔

بہر کیف اس غیر تصنیفی پروگرام کے باوصف آپ کی گئ تالیفات زیور طبع سے آراستہ ہوئیں۔ جن میں مقدمہ تدوین قرآن ، تذکس رسورۃ اکھف ،تدوین حدیث ، النبی الخاتم ، مقدمہ تدوین فقہ ، اسلامی معاشیات اور امام ابو حنیفہ کی سیاسی زندگی وغیرہ، قابل ذکر ہیں۔

### مولانا گيلاني اور تصوف

تصوف پر مناظر احسن گیانی کا ایک ابتدائی مضمون کا نئات روحانی کے زیر عنوان "القاسم " میں چھپا ۔ علاوہ ازیں آپ نے تصوف کی بعض کتب کے تراجم بھی کئے جیسے سید مر تضی الزبیدی کی المنفخة القدوسیة اور شاہ اساعیل شہید کی طبقات وغیرہ۔ ۱۹۳۳ء میں آپ کا ایک رسالہ اللدین القیم شائع ہوا۔ اس میں مولانا نے صوفی اور متکلم کی حیثیت سے "صوفیانہ علم الکلام " پیش کیا۔ اس میں انہوں نے وحدت الوجود اور وحدت الشہود کے مباحث کے ذریعے کا نئات کے اس معمہ کو حل کرنے کی کوشش کی جسے عقل و فلفہ حل کرنے سے عاجز رہا۔ (13)

مولا نادوران طالب علمی ہی میں شیخ الہند مولا نا محمود الحسن کے ہاتھ بیعت ہو گئے تھے۔ شیخ الہند کی وفات کے بعد آپ نے حیدر آباد میں سلسلہ قادریہ کے ایک بزرگ حضرت حبیب ُالعید کے ساتھ تعلق قائم کیا۔ یہ بزرگ شیخ عبدالقادر جیلانی سے نسبی اور باطنی تعلق کے حامل تھے۔ مولا نانے ان سے قادریہ طریق پر تربیت پائی اور خلافت سے سر فراز ہوئے۔ بعد از ال سلسلہ چشتیہ کے ایک بزرگ مولا نامجہ حسین حیدر آبادی کے ساتھ منسلک ہوئے اور کسب فیض کیااور خلافت کا شرف حاصل ہوا۔

قابل ذکرہے کہ محمد حسین صاحبِ حال ہزرگ تھے۔آپ جب بیار ہوئے، دواپینے کا وقت آیا تو فوراً اٹھ بیٹھے اور فرمایا کہ تدبیر امرِ شرعی ہے اس کا احترام کرناضروری ہے یہ کہتے ہوئے دوایی لی اور مہنتے ہوئے غلبہ شوق میں ارشاد ہے " مگر بھائی اب تو ہم چلے "اس کے ساتھ ہی منہ پر چادر تھینچ کی اور "اُنشھَدُ اُنْ لَا اِلْهَ اِلاَّ الله" پڑھتے ہوئے رخصت ہو گئے (<sup>14)</sup>۔ مناظر احسن گیلانی اگرچہ دہری خلافت رکھتے تھے، مگر آپ نے مجھی کسی کو بیعت نہیں کیا۔ البتہ ہزاروں کی تعداد میں آپ کے شاگردوں نے آپ سے کسپہ فیض کیا اور دیگر علوم کے ساتھ ساتھ آپ سے تصوف بھی سیکھا۔

## مقالات إحساني

مولا ناعبدالماجد دریاآبادی کے مشاہد کے مطابق مولانا گیلانی اگرچہ خانقائی رسوم کے قائل نہ تھے لیکن شیخ اکبر محی الدین ابن عربی سے ان کو خصوصی عقیدت تھی اور روحانی مناسبت بھی۔ (15) قیام گیلانی کے زمانہ میں انہوں نے شیخ اکبر کے مطالعہ کے لئے دار المصنفین اعظم گڑھ سے خصوصی طور پر کتابیں مستعار لی تھیں۔ اسی زمانہ میں تصوف کے حوالہ سے آپ کے لکھے گئے مضامین تصوف پر آپ کی ایک ایم تالیف مقالات احسانی کی صورت میں جمع کئے گئے ہیں۔

ان مضامین میں مولانانے اس بات پر زور دیا کہ اگرچہ سلاسل تصوف کے ساتھ منسلک ہونادینی تعلیمات پر عمل میں حسن و جمال پیدا کرتا ہے جسے قرآن و سنت میں احسان سے تعبیر کیا گیا ہے تاہم اس مقام احسان کا حصول ان سلاسل کے ساتھ منسلک ہوئے بغیر بھی ممکن ہے۔مقدم الذکر رجحان کووہ طریقہ غزالیہ کا عنوان دیتے ہیں جبکہ مؤخرالذکر راہ عمل کو انہوں نے طریقہ اشغال مطلقہ یااطلاقی تصوف کا نام دیا ہے۔

#### طريق غزاليه

مولانا گیلانی کا کہناہے کہ عہد رسالت اور خلافت راشدہ میں ظاہر و باطن ، قلب و قالب ، اور جسم وروح میں توازن وہم آ ہنگی تھی۔اس دور میں عرفان ذات الهی اور وصول إلی اللہ کے لئے د نیاسے بے زاری اور اسباب سے بے نیازی و ، دوری کی شرط نہ تھی بلکہ صحابہ کرام ٹنی کُلٹی کُر د نیاوی ساز وسامان اور د نیاوی فرائض کی انجام د ہی کے ساتھ ساتھ اس طرح عرفانی ر نگ میں ر نگ جاتے تھے کہ ان کو مجاہدات و مراقبات کی ضرور ت ہی لاحق نہ ہوتی تھی۔

لیکن جب خلافت پر ملوکیت نے قبضہ جمالیا تو دنیاوی زیب و زینت اور ظاہری آرائش و آسائش نے لوگوں کے دلوں پر تسلط قائم کرلیا۔ تب بزرگان دین کے ایک طبقے نے ان ظاہر داریوں سے گریز کی راہ اپنائی اور در ویثانه زندگی اختیار کی۔اس دوران ججۃ الاسلام امام غزالی تحیاللہ سے این تعلیمات اور عملی زندگی کے نمونه سے شریعت کے ظاہری احکام (فقہیات) اور باطنی ہدایات (تقوی وعبادت) کو جمع کر دیا۔

مولانا گیلانی کا کہناہے کہ امام غزالی مُولیات کے اس طریق پر چلنے کے لئے ہمہ تن غرق مجاہدہ ہونا پڑتا ہے۔ نہ معاشی مشغولیت کی صورت پیدا ہو سکتی ہے نہ درس و تدریس جیسے دیگر فرائض کی انجام دہی گی۔الیک کامل کیسوئی اور دنیوی فرائض سے کیسر دامن کشی کے ڈانڈے رہبانیت سے جاملتے ہیں جس کی اسلام میں ممانعت ہے۔

اس لئے مولانا گیلانی کے خیال میں احسانی کیفیات کا حصول اشغال صوفیہ پر مو قوف نہیں۔ مخصوص صوفیانہ اشغال اور مجاہدات تجربہ کی بناپر مفید تو ضرور ہیں مگر واجب نہیں۔ کسی شخص کے لئے ان سے ممارست نہ کرنام راتبِ احسان تک چہنچنے میں رکاوٹ نہیں بنتا۔ اصل چیز شریعت کے اوامر ونواہی ہیں جن کاہر مکلف پابند ہے۔

آپ کے خیال میں اشغال صوفیہ کی اہمیت الیم ہی ہے جیسے برف سے ہوا بننے تک پانی کو مختلف مراحل سے گزر نا پڑتا ہے۔ اسی طرح انانیت فراموثی کے درجے تک انسانی نفوس بھی مختلف حالات سے گزرتے ہوئے ہی پہنچتے ہیں۔ جن کے لئے اشغال کاطریقہ اختیار کرناہوتا ہے۔

### طريقه اشغال مطلقه يااطلاقي تصوف:

مولانا گیلانی کے نزدیک انتساب إلی السلاسل کا درجہ مندوب کا ہے۔ان کے خیال میں انسان اصحاب سلاسل میں سے ہوئے بغیر بھی مرتبہ احسان پر فائز ہو سکتا ہے، جس کا مشاہدہ ہم اسلام کے صدر اول میں کرتے ہیں۔مولانا گیلانی نے اسے اطلاقی تصوف سے تعبیر کیا ہے۔یوں مولانا مرحوم نے طریق غزالیہ جو دنیا گریزی کے رجحانات کا حامل ہے 'کے مقابل اطلاقی تصوف کے تصور کو نمایاں کیا ہے اور اس سلسلہ میں شیخ اکبرابن عربی اور خانوادہ شاہ ولی اللّٰہ عِنیاللّٰہ کے علماء کی تصریحات سے استشہاد کیا ہے۔

ان شہاد توں کو بیان کر کے مولانا گیلانی بتاتے ہیں کہ صوفی بننے اور صوفیانہ سلوک کی راہ اختیار کئے بغیر بھی ان نسبتوں کے حصول کی گنجائش ان لو گوں کے لئے بھی پائی جاتی ہے جو کسی وجہ سے دین ود نیا کے دیگر مشاغل اور دھندوں میں مصروفیات سے کنارہ کشی اختیار کرنے کی صورت نہیں یاتے۔

اس ضمن میں مولانا گیلانی شیخ اکبر کے حوالہ سے رجال اللہ کی سہ گانہ تقسیم کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ مر دان خدامیں عباد وزہاد کی دوجماعتیں تووہ ہیں جواپنے ظاہر و باطن کو پاک کرتے ہیں اور ان سے ریاکاری کا خوف زائل ہو جاتا ہے انہیں احوال و مکاشفات ملتے ہیں اور ان سے کرامات کا ظہور ہوتا ہے۔

لیکن مردان خداکا تیسر اطبقہ وہ ہے جواگرچہ خود پسندی سے کلیۃ پاک بھی نہیں ہوتے اور نفسانیت کا اثر بھی ان پر باقی رہتا ہے لیکن سے تیسراگروہ شخ اکبر کی نظر میں سب سے زیادہ قابل تعریف ہے۔ نمازوں میں فرائض اور سنن مرا تبہ سے زائد میں ان لوگوں کو مشغول ہوتے نہیں پایا جاتا۔ نمازوں کے علاوہ دیگر دینی فرائض سے متعلق بھی ان کی بہی کوشش ہوتی ہے کہ عوام کے مقابلہ میں ان میں کسی قسم کا امتیاز نہ پیدا ہوتے پھرت، لباس اور وضع قطع میں بھی یہ عام لوگوں کے رواج کے مطابق چلتے ہیں۔

یہ لوگ دل میں اندر ہی اندر تنہااپنے آپ کواللہ کے ساتھ اس طریقے سے باندھے رکھتے ہیں کہ خدا کے سواان کے اندر گویا کچھ ہے ہی نہیں۔وہ اپنے مالک و معبود کے ساتھ اس تعلق کو ہمیشہ تر و تازہ رکھتے ہیں خدا کے سامنے اپنی خاکساری اور محتاجی کا احساس انہیں ہر وقت رہتا ہے۔<sup>(17)</sup>

طریقہ اشغالِ مطلقہ یااطلاقی تصوف کی راہ پر چلنے والے اس گروہ کے خصائص بتاتے ہوئے مولانا مرحوم بحوالہ ابن عربی لکھتے ہیں کہ یہ دانش مندوں اور حکماء کا گروہ ہے جوہر چیز کوٹھیک اس کے قدرتی مقام پر رکھتا ہے۔ یہ گروہ اسباب کی نفی نہیں کرتا۔ جن اسباب کا دنیا کی موجودہ زندگی سے تعلق ہے، یہ لوگ ان کے ا قضاء کواس زندگی میں پورا کرتے ہیں اور اخر وی زندگی کے نتائج کو قدرت نے جن اسباب کے ساتھ وابستہ کیا ہےان کے اقتضاء کی پنکیل بھی آئندہ زندگی کے نتائج کے لئے کرتے ہیں۔(18)

ا گرچہ اسباب کی اہمیت میں بدترین قسم کی عقلیت کے مریض بھی ایساہی نقطہ نظر رکھتے ہیں مگر ان مردان خدایار جال اللہ کا اس طبقہ "مریضانِ عقل "سے امتیازیہ ہے کہ یہ لوگ اسباب پر تکیہ نہیں کرتے۔ چنانچہ بحوالہ ابن عربی لکھتے ہیں کہ سبب اور اس کی اقتضاؤں کی پیکیل کے دوران میں یہ یادر کھنا چاہیئے کہ اگر انہی اسباب پر ٹیک لگالی جائے اور انہی کوسب کچھ سمجھ لیاجائے تو یہی شرک اور الحادہے۔ (19)

شخ اکبر کا کہنا ہے ہے کہ اہل اللہ میں سب سے او نچاطبقہ انہی لوگوں کا ہے۔ یہی لوگ حق سجانہ و تعالی کے پاس سب سے زیادہ قریب ہیں۔ مولانا گیلانی لکھتے ہیں کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رجال اللہ اور مردانِ خدا کے مذکورہ بالاد وطبقات کے بزرگوں کو بھی شخر حمۃ اللہ علیہ اگرچہ مردانِ خدابی میں شار کرتے ہیں لیکن تیسرے طبقے کے وہ سب سے زیادہ مداح ہیں۔ مولانا گیلانی لکھتے ہیں:

مان بھی لیاجائے کہ یہ شیخ کاذاتی مذاق ہولیکن اس سے اتنی بات تو بہر حال ثابت ہو جاتی ہے کہ خود صوفیوں میں بھی ایسے افراد گزرہے ہیں جن کے نزدیک دین کے احسانی مقام تک ترقی کرکے پہنچنے کے لئے اس سے زیادہ وقت دینے کی ضرورت نہیں جتنا وقت بہر حال ایک مسلمان کو اپنے دین کے فرائض و واجبات اور سنن کے اداکرنے کے لئے ضروری ہے۔(20)

مولانانے شخ اکبر کے حوالہ سے لکھاہے کہ اس تیسرے گروہ کو ملامتیہ کے نام سے موسوم کیاجانا چا ہیئے۔ کیونکہ عباد تواپنی عبادت اور زہد کی وجہ سے شہرت وامتیاز حاصل کر لیتے ہیں اور کشف و کرامت کی وجہ سے دوسر اطبقہ عوام میں عظمت و مقبولیت اختیار کرلیتا ہے لیکن رجال اللہ کے اس تیسرے طبقے کوان تمام امور سے محرومیوں پر صبر کرتے ہوئے زندگی گزارنی پڑتی ہے۔

## تصوف كانضى استناد

قابل ذکرہے کہ مولانامر حوم نے اگرچہ تصوف کو طریق غزالیہ کے زیر عنوان ہدف تنقید تو بنایا ہے گروہ اسے علوم اسلامیہ کاایک اہم شعبہ بھی قرار دیتے ہیں۔اور یوں تصوف کی نفی کرنے والوں اور تصوف ہی کوسب کچھ قرار دینے والوں نے در میانی راہ اپنائی۔اور تصوف کو منصوص بنیاد وں پر استوار قرار دیا۔ مولانا گیلانی ایک عام درجہ کے عالم نہ تھے۔آپ مایہ ُناز محقق،تاریؒ اور علوم عصریہ کے واقف حال، قدیم اسلامی لٹریچر کے ماہر اور دیگر علوم ظاہریہ میں امتیاز رکھتے تھے۔آپ نے جس پُختگی کے ساتھ علم تصوف کا نصی استشہاد بتایاوہ انہی کا عالم انہ امتیاز ہے۔

مولانا گیلانی کا کہناہے کہ تصوف اسلامی علوم کا ایک اہم شعبہ ہے۔اس پر بدعت کا اطلاق کرنا حقیقت شامی نہیں۔اس ضمن میں وہ شاہ اساعیل شہید کی کتاب طبقات کے حوالہ سے لکھتے ہیں کہ تصوف پر بیہ الزام بھی منصفانہ نہیں کہ اس کا بڑا حصہ غیر منصوص ہے۔اس لئے کہ فقہی مسائل کا ایک بڑا حصہ بھی تواپیا ہے کہ جس کے متعلق صاحب شریعت سے صراحتا تھم منقول نہیں۔(21)

اس لئے فقہ ہو یاتصوف یاعلم کلام یہ سارے ہی علوم شرعی علوم ہیں اور ان علوم کے سارے ائمہ کی تائید غیب سے کی گئی ہے۔ اور ان کی تقلید کرنے والے حق کے پیروہیں۔ (22)

چنانچ کھا: کچھ بھی ہو جائے بیان و تفصیل کی صلاحیت ،سلیقہ مندی عوام میں نہ ہو۔لیکن عموما مسلمانوں میں یہی سمجھا گیاہے کہ دینی دائرے میں جیسے فقہ اور فقہاء کے اجتہادی و قیاسی مسائل داخل ہیں یہی حیثیت تصوف اور صوفیاء کی بھی ہے۔(<sup>(23)</sup>

مولانا گیلانی چاہتے تھے کہ اہل ظاہر اور اہل باطن کے در میان جو چشمک یا ناراضی رہتی ہے اس کا سلسلہ ختم ہو ناچا ہیئے۔ آپ نے اصحاب حدیث کو امام احمد بن صنبل جیسے مختاط محدث کاصوفیائے وقت سے متاثر ہونے کے حوالے سے بتایا کہ امام موصوف صوفیوں کے سرخیل حارث محاسی اور ان کے رفقاء کے احوال سے غیر معمولی طور پر متاثر ہوئے۔ ان کے احوال سنتے ہوئے خود صاحب حال ایسے ہوئے کہ روتے روتے آپ پر عثی طاری ہوگئی۔

#### تصوف مين اختلاف سلاسل:

تصوف کے مختلف سلاسل کے در میان اختلاف کے ضمن میں بھی آپ کی توجیہ قابل توجہ ہے۔وہ اس اختلاف کو صرف اسمی اور تبریکی اختلاف سے تعبیر کرتے ہیں اور اس مسئلے کو بزرگوں کے انداز طبائع اور فطری رجانات کے اختلاف سے تعبیر فرما کر حل فرماتے ہیں۔ان کے نزدیک بیر اختلاف ایساہی ہے جیسے لوگوں

کی سانسوں کا اختلاف کہ ہر شخص کی سانس دوسرے سے مختلف ہوتی ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ "عدد الطرق الى الله للناس بعدد الانفاس" (24)

#### نيزآپ لکھتے ہيں:

"اور ٹھیک جیسے فقہ میں باوجود اختلافات کے حنی، شافعی، مالکی، حنبلی مکاتب خیال اہل سنت یااہل حق ہی کا مکاتب خیال سمجھے جاتے ہیں اسی طرح قادری، نقشبندی، سہر وردی اور چشتی وغیرہ صوفیوں کے ان مختلف کی باور کیا جاتا ہے کہ ان میں ہر طریقہ صحیح اور درست ہے۔اختلافات جو کچھ بھی صوفیوں کے ان مختلف طریقوں میں پائے جاتے ہیں ان کا تعلق صاحب طریقہ کے فطری رجحانات یاان لوگوں کے خصوصی حالات سے ہے جن میں پہلے پہل سے طریقہ مروج ہو ۔ "(25)

وہ اس ضمن میں خواجہ حسن بھری میں خواجہ حسن بھری میں خوالیہ اور علامہ محمد ابن سیرین میں خوالیہ کی تقابلی مثال پیش کرتے ہیں کہ دونوں بزرگ ہم عصر اور ہم شہر تھے، دونوں نے صحابہ شئ کُلٹُور سے کسب فیض کیالیکن دونوں کے طریقے مختلف تھے۔ان کا یہ اختلاف کوئی بنیادی واصولی اختلاف نہ تھا، بلکہ یہ ان کے شخصی مزاج اور تربیتی ماحول کاان کی تعلیمات پراثر تھا۔ (26)

مولانااس اختلاف کو صحابہ کے مزاج طبعی اور ذوق شخص کے اختلاف سے تعبیر کرتے ہیں اور اختلاف کی ان ان گزیر قدرتی شکلوں کو مفید قرار دیتے ہیں۔ وہ مثال دیتے ہیں کہ ابو بکر ڈلٹٹٹڈ کی رافت ونر می اور عمر رفائٹٹڈ کی شدت و گرمی دونوں ہی سے امت کو فائد ہ پہنچار ہا۔ (27)

# حواشي وحواله جات

- 1) سفیراختر، ڈاکٹر، سید مناظراحسن گیلانی: احوال وآثار پرایک طائرانه نظر به مقاله در تدوین حدیث از مناظر احسن گیلانی، مکتبه العلم، لاہور ص: ۸
- 2) سفیراختر، ص: ۹ بحواله: هندوستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم و تربیت از مناظر احسن گیلانی، ندوة المصنفین د ہلی، ۱۹۴۴ء، ص: ۳۵۳/۱
  - 3) سفيراختر،ص:10
  - 4) بحواله تذکره مسلم شعراء بهاراز حکیم سیداحمدالله ندوی، کراچی، 1968ء، ص: ۱۹/۳
    - 5) سفيراختر، ص:12
    - 6) سفيراختر،ص:13
- 7) سفيراخترص: 13-14، بحواله يادايام عمر گزشته از مناظراحسن گيلاني، ما بنامه دارالعلوم ديوبند1374ء، ص: 34
  - 8) سفيراختر، ص:14-15 بحواله: مكاتيب، گيلاني از مناظراحسن گيلاني، مريتبه منت الله رحماني، دارالا شاعت رحماني، مونگير 1972ء، ص: 85/1
    - 9) سفيراختر،ص:17
    - 10) سورة الزمر: 42/39
  - 11) مولانامناظراحسن گيلاني پر معارف اعظم گڙھ 4:79، ص: 269 پر سيد صباح الدين عبدالرحمٰن کامضمون
    - 12) معارف:79:4ص: 269
    - 130:معارف:79،ص:180
    - 14) تذكرها حسن ازغلام محمد، در مقالات احسانی از مناظر احسن گیلانی، مکتبه اسعد بیر کراچی، 2005، ص: 22
  - 15) بحواله وفيات ماجدى از عبد الماجد دريابادى، مرتبه عبد القوى دريابادى، عبد الماجد اكيرُ مى لكھنوَ ، ١٩٧٨ء، ص: ٤٩
    - 16) مقالات، ص: ١٠٨
    - 17) مقالات، ص: ۲۷
    - 18) مقالات، ص: ۲۷۱
    - 19) مقالات، ص: ۲۷۲
    - 20) مقالات، ص: ۹۹

| مقالات،ص:۳۵    | (21 |
|----------------|-----|
| مقالات، ص: ۱۳۳ | (22 |
| مقالات،ص:۳۵    | (23 |
| مقالات، ص: ۲۳۴ | (24 |

\*\*\*\*\*\*\*

# بالوں کو سنوار نے سے متعلق شرعی احکامات

The Ruling of Hairstyling According to the Islamic Law \*سین اکبر

#### **ABSTRACT**

Allāh Almighty has concentrated most of the physical beauty of the human beings in the upper part of the human body, i.e., the face and what surrounds the face. Here is displayed the important features of human beauty. Hair on head adds beauty to a person's countenance. Especially, long, thick, silky & shiny hair is always preferred by females. But it required to be kept clean, tidy and properly combed.

Unfortunately, often, it seems that the women, who wear "Ḥijāb", do not bother to maintain their hair in a proper manner. Since, it is out of sight, so is out of mind, but, it does not mean that since if hair is not visible, they should neglect it. Sometimes, improper keeping of hair creates a lot of problems like lice, itching, dandruff, hair fall, etc. Therefore, cleanliness is the most important element for the health of hair and Islām also recommends the same.

Most of the time, people adopt different methods and products for hairstyling, such as branded shampoo, extensions, transplantation of hair, dyeing, trimming of hair, etc. But, people need to know the Islamic ruling of beatification, so that they may not indulge in something, which is not allowed in the Islamic law.

Therefore, the author of this paper, chose this topic to explore and hence, guide the people, especially, the women, the methods and types of products that are allowed for them to use and adopt, and the others ones that are forbidden or undesirable, according to Islamic law of beautification.

**Keywords:** Hair, Hairstyling, Trimming, Cutting, Dyeing, Transplantation of Hair. Wig

" اسسٹنٹ پروفیسر، بلوچتان یونیورسٹی آف انفار میشن ٹیکنالوجی اینڈ مینجمنٹ سا نکسز، کوئٹہ

فطرتاً مر دہویا عورت، سب کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ حسین سے حسین تر نظر آئیں اس مقصد کے لئے بسااو قات وہ ایسے طریقے بھی اختیار کرتے ہیں جو شرعاً ممنوع ہوتے ہیں۔ بال خوبصورتی میں کلیدی کر دار ادا کرتے ہیں اسی لئے بناؤ سنگھار میں بالوں کو زیادہ اہمیت دی جاتی ہے ویسے بھی بال انسانی شخصیت اور حسن کا اہم ترین حصہ ہیں ایک مختاط اندازے کے مطابق مر دوں کے مقابلے میں عور توں کی زندگی کا دس فیصد وقت ان کے بالوں کی صفائی ستھر ائی اور سنگھار میں صرف ہو جاتا ہے۔

## بالول كي اصل بيئت وابميت

بال بنیادی طور پر انسانی حسن کااساسی حصہ ہیں جبکہ عورت کے حسن میں بالوں کا گھنااور طویل ہونا اس کی اصل ہیئت اور خوبصورتی ہے۔ قبل از اسلام نیز ابتداء اسلام تا دور حاضر فیشن کے نظریات تبدیل ہوئے ہیں۔ گو کہ اب بالوں کا کٹواناخو بصورتی اور سنگھار کا حصہ ہے لیکن اس کے باوجود لمبے بالوں کو تمام خواتین اب بھی پیند کرتی ہیں۔ شاید لا کھوں میں ایک آدھ عورت ہو جسے لمبے بال اچھے نہ لگتے ہوں لہذا عور توں کے بالوں میں اصل یہی ہے کہ ان کو ہڑھنے دیا جائے کا ٹانہ جائے۔

ائمہ کے فقہاءاس بات پر متفق ہیں کہ بلاضر ورت عورت کے بال کٹوانا، کتر وانا یا فیشن کے طور پر سامنے دائیں، بائیں یا پیچھے کی جانب سے کٹوانا، لٹکوانا یاا تنا چھوٹا کر وانا، جس میں مر دوں سے مشابہت ہوتی ہو اسے ناجائز نہیں قرار دیاہے کیونکہ مر دول سے مشابہت کرنے پر حدیث شریف میں لعنت وار دہوئی ہے۔
رسول اللہ طرفی آیکی نے فرمایا ہے۔

((لَعَنَ اللهُ المُتَشَبهِينَ مِنَ الرّجالِ بالنّسَاءِ، وَالمُتشبهاتِ مِن النّسَاءِ بالرّجَالُ)) (1)
ترجمہ: رسول اللّهُ اللهُ عردوں کو عور توں سے مشابہت اختیار کرنے اور عور توں کو مردوں کی مشابهت اختیار
کرنے پر اللّٰہ کی لعنت ہے۔

بالوں کے احکامات کیاہیں؟اس مقالے میں ان تمام کا احاطہ تو ناممکن ہے مگراہم مسائل پر گفتگوذیل میں کی جاتی ہے۔

# كنگھى اور برش كااستعال

بال رکھنے والوں کے لئے سر میں کنگھی اور صفائی شر عاً ضروری ہے مگر اس کا مطلب ہر گزیہ نہیں کہ بس آد می کادن رات بیہ مشغلہ بن جائے حتی کہ آد می اپنے بالوں کا ہی ہو کر رہ ہو جائے۔ بال انسان کی زندگی میں بہت اہمیت کے حامل ہیں اگر بالوں کی صفائی نہ رکھی جائے ،ان میں کنگھی نہ کی جائے تو بہت سے مسائل لاحق ہو جاتے ہیں جن میں جو کیں پڑنا،خارش اور خشکی شامل ہیں۔

حضرت عبدالله بن مغفل والنهُ يُسر وايت ہے، وہ فرماتے ہيں كه:

((نَهَى رَسُولُ اللَّهِ ho عَنْ التَّرَجُّل إِلَّا غِبًّا))

ترجمہ: رسول ملی آیا ہے نے لگا تار سر کو کنگھی کرنے سے منع فرمایا۔

لہذاہر وقت کنگھی کی عادت نہیں بنانی چاہئے بلکہ وقفہ کے ساتھ کنگھی اور صفائی شرعاً ضروری ہے۔ اسی طرح برش اور کنگھی کا صاف رکھنا بھی نہایت ضروری ہے کیونکہ جو بال اپنی عمر پوری کر چکے ہیں ان کاسر میں لگار ہنا چھا نہیں ہوتا کنگھا اور برش کرنے سے مردہ پوڑھے بال جو اپنی عمر پوری کر چکے ہوتے ہیں سر سے الگ ہو جاتے ہیں اور نئے بالوں کے نگلنے اور ان کے پرورش پانے کی فضاء تیار ہو جاتی ہے۔ مردہ بالوں کا سر میں رہناز ندہ بالوں کے حسن اور صحت پر بھی اثر انداز ہوتا ہے اس لئے روز انہ برش اور کنگھا کر لینا چاہیئے اس کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ سر میں خون کی گردش بحال رہتی ہے۔

## كنگهى وېرش كااستعال اور سائنسى تحقيقات

محمدانور کنگھی اور برش کے استعال کی سائنسی تحقیقات کے بارے میں کچھ لیوں قمطراز ہیں کہ:

"عام طور پر نرم بالوں کا برش اچھا ہوتا ہے مگر سرکی خون بردار نالیوں میں تحریک پیدا کرنے کئے
سخت بالوں کا برش بہتر خیال کیا جاتا ہے ایسے برش کو خوب دباکر سرمیں پھیرنا چاہئے اور برش کے
سخت بالوں کو دھیرے دھیرے سرپراس وقت تک مارنا چاہئے جب تک سرمیں بلکی سی جھنجھا ہٹ
پیدانہ ہوجائے۔اس کے بعد سرمیں کنگھا کرنا چاہئے۔سرمیں برش اور کنگھا کرنے ہونے چاہئیں جس کنگھے
کے دندانے ٹوٹ جائیں اسے استعال نہیں کرنا چاہئے۔سرمیں برش اور کنگھا کرنے سے بالوں کا جھڑنا
بند ہوجاتا ہے کیونکہ سرمیں دوران خون تیز ہوکر بالوں کو غذاخوب ملنے لگتی ہے اس کے علاوہ برش
قدرتی تیل کو بالوں میں بانٹ کران کی چک اور نرمی بڑھا دیتا ہے اس کے ساتھ موسمی اور فضائی اثر
سے بچاکر بالوں کو ٹوٹے اور گرنے سے بچاتا ہے۔۔۔۔ بالوں کی صحت کے لئے کنگھی نہایت مفید
شے ہے، بالوں میں سے گرد نکل جاتی ہے، میل دور ہوجاتا ہے، جلد صاف ہوجاتی ہے ہر روز نہایت
باقاعد گی سے کنگھی کرنی چاہئے اس سے بالوں کی ڈرائی کلیننگ اور حیرت انگیز طریقے سے صفائی

# سرپر جُوڑا

بالوں کو جمع کرکے سر کے اوپر باند ھنا ناجائز ہے، چاہے کسی رسی کے ذریعے انہیں باندھاجائے یا اس مقصد کے لئے جدید اشیاء کاسہار الیاجائے کیو نکہ اس سے سرپر اونٹ کے کوہان جیسی شکل نمود ار ہوجاتی ہے۔ حدیث مبار کہ میں ایسے بال خاص طور پر برقماش اور جہنمی عور توں کی پیچان بتائے گئے ہیں۔اس لئے ان کااس طرح باندھنا ناجائز ہے، اگر اس طرح باندھیں گی تو حدیث کی وعید میں داخل ہوجائیں گی اور اس کے علاوہ نماز بھی مکروہ ہو گی۔اس سلسلے میں حضرت امیر معاویہ چھائیڈ سے مروی ہے کہ:

ho عَنِ الزُّورِ)) (نَهَى رَسُولُ اللهِ ho عَنِ الزُّورِ)

ترجمه: رسول الله طلَّ عَلِيهِ في بالول كوجورٌ كرجورٌ ابنانے سے منع فرما ياہے۔

ملاعلی قاری عیالی ام قاة المفاتی المین (رُءُوسُهُنَّ کَأَسْنِمَةِ الْبُخْتِ) کے تحت سر پر جوڑا بنانے

#### کے بارے میں فرماتے ہیں:

" أي يعظمنها ويكبرنها بلف عصابة، ونحوها وقيل: يطمحن إلى الرجال

لا يغضضن من أبصارهن ،ولا ينكسن رؤوسهن"(5)

ترجمہ: اور وہ عور تیں جو بالوں کولپیٹ کر سرپر باندھ لیتی ہیں جس کی وجہ بال بہت معلوم ہوتے ہیں،اور یہ بھی کہا گیاہے کہ ایسی عور تیں(اس فیشن کے ذریعے)ا جنبی مر دوں کی جانب ماکل ہوتی ہیں(اور نہیں اپنی جانب ماکل کرتی ہیں)نہ تووہ اپنی نظروں کو جھکا کرر تھتی ہیں اور نہ ہی سر کوڈھانپتی ہیں۔

مفتى رشيداحمر لكھتے ہيں:

" حالت میں نماز میں گدی پر جوڑا بنانا جائز بلکہ افضل ہے اس لئے کہ اس سے بالوں کے پردے میں سہولت ہوتی ہے "۔ (6)

حاصل کلام ہیہ ہے کہ اس وعید میں وہ عور تیں داخل ہوں گی، جو بالوں کولپیٹ کر سر پر باندھ لیتی ہیں جس کی وجہ سے بال گھنے معلوم ہوتے ہیں اور اس کا مقصد بھی اجنبیوں کو دکھانا ہو، باقی وہ خواتین جو گھروں میں کام کاج کے دوران بالوں کا جوڑا بنالیتی ہیں یا گھر ہی میں اپنے بالوں کو کپڑے وغیرہ کے ذریعے باندھ لیتی ہیں، توبیہ خواتین اس وعید کامصداق نہیں۔

## كلب، سلائى اور پرانده كااستعال

علامه الشوكاني بيان كرتے ہيں:

" جائز بلا کراہت ہیں جبکہ اپنے گھروں میں اپنے محارم یا صرف عور توں کے روبروہو ورنہ غیر محرم کے سامنے ظاہر کرنا قطعاً جائز نہیں، چھوٹی بچیاں جو کہ نابالغ ہوں وہ کسی بھی وقت لگا سکتی ہیں "۔<sup>(7)</sup> امام نووی عُمِیْنَ اللہ عِیْر اندہ کے استعمال کے بارے میں لکھتے ہیں:

"فأما ربط خيوط الحرير الملونة ونحوها مما لايشبه الشعر فليس بمنهى عنه لأنه ليس بوصل ولاهو في معنى مقصود الوصل وانما هُوَ لِلتَّجَمُّلِ وَالتَّحْسِينِ" (8)

ترجمہ: پس رنگیلا بریشم کے دھاگے مر بوط کر نااور دیگراسی طرح چیزیں جو بالوں کے ساتھ مشابہ نہ ہو، پس بیہ ممنوع نہیں ہے کیونکہ بیہ نہ ووصل ہے اور نہ مقصود وصل کے معنی میں داخل ہے بلکہ بیہ تو خوبصورتی اور حسن کے لئے ہیں۔

#### وگ لگانا

بعض خواتین اپنے بال لمبے گئے و کھانے کیلئے دوسری عورت یامر د کے بال اپنی چئیا یا بالوں میں ملالیتی ہیں۔وگ کا معاملہ بھی بالکل اس جیسا ہے۔ یہاں بھی بالوں کو حقیقی بالوں سے ملایا جاتا ہے۔واضح رہے کہ مسلمانوں کے ہاں وگ کے استعال پر کوئی تاریخی شہادت دستیاب نہیں ہے اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ اسلام نے وگ پہننے کو ناپندیدہ قرار دیاہے جس کی تفصیل ذیل میں دی جاتی ہے۔

## وگ کی شرعی حیثیت

فقہاکے نزدیک بالوں کے ساتھ انسانی بالوں کو ملاکر انہیں لمباکر ناحرام ہے اس مفہوم کی متعدد احادیث صحیح مسلم اور دوسری کتب و حدیث میں موجود۔وگ کی حرمت کامسکد اتناہم ہے کہ امام بخاریؓ نے اپنی کتاب" صحیح بخاری" بیاری مستقل عنوان" الموصل فی المشعو "(9)
ترجمہ: بالوں کے ساتھ دوسر ہے بالوں کو ملانا۔) کے نام سے تحریر کیا ہے۔

ڈاکٹروھیۃ الزحیلی لکھتے ہیں:

"ووصل الشعر بشعر الآدمي حرام ..... سواء أكان شعر المرأة أم شعر غيرها، لما فيه من التزوير." (10)

ترجمہ: آدمی کے بالوں کے ساتھ انسانی بالوں کو ملانا حرام ہے چاہے وہ عورت کے بال ہوں یااس کے علاوہ کسی اور کے کیونکہ اس میں تزویر ہے۔

وگ کے متعلق حضرت اساء بنت ابی بکر صدایق جھائیا سے روایت مروی ہے آپ فرماتی ہیں۔ "لعن النبی ρ الواصلة والمستوصلة" (11)

ترجمه: نبى طَنْ اللَّهُ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ وَرْنَ اور جرُّ وانْ والى بدِ لعنت فرما كَى ہے۔

اس سلسلے میں حمید بن عبدالرحمن بن عوف رہائٹۂ کابیان ہے۔

((أنه سمع معاوية بن أبي سفيان عام حج وهو على المنبر وهو يقول وتناول قصة من شعر كانت بيد حرسي أين علماؤكم ؟ سمعت رسول الله  $\rho$  ينهى عن مثل هذه ويقول ( إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذ هذه نساؤهم))(12)

ترجمہ: میں نے حضرت معاویہ بن ابوسفیان گوج کے سال (جس سال انہوں نے اپنے زمانہ خلافت میں ج کیا) منبر پر فرماتے ہوئے سنا انہوں نے بالوں کا گچھا جو ایک سپاہی کے ہاتھ میں تھا، لیتے ہوئے فرمایا تہمارے علماء کہاں ہیں؟ میں نے رسول اللہ ملتی ایتہا کو ایسا کرنے سے منع فرماتے ہوئے سنا۔ آپ نے فرمایا کہ بنی اسرائیل اسی لئے ہلاک ہوئے جب ان کی عور توں نے ایسا کرنا شروع کردیا۔

ا گر کوئی عورت انسانی بال لے کراپنے بالوں کے ساتھ ملا کر لمباکرنے کی کوشش کرے، تو یہ حرام ہے، چاہے وہ اپنے بال ہی کیوں نہ ہوں۔ کیو نکہ حدیث میں ایسی عور توں پر جو بال جوڑنے والیں ہوں یاد وسری عور توں یامر دوں سے بال جڑوانے والیں ہوں، دونوں پر لعنت آئی ہے۔

یہاں تک کہ اگر کسی کو بیہ خیال ہو کہ بصورت مجبور کی ایسا کر ناجائز ہوگا، تواسے بیہ حدیث مد نظر رکھنی چاہئے۔ حضرت اساء رشی فیناس سلسلے میں فرماتی ہیں۔

" سألت امرأة النبي p فقالت يا رسول الله إن ابنتي أصابتها الحصبة فامرق شعرها وإني زوجتها أفأصل فيه ؟ فقال لعن الله الواصلة والمستوصلة "(13)

ترجمہ: ایک خانون حضور ملی فی آئیم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا: میری ایک بیٹی کی شادی ہے۔ اور اس کے سرکے بال خسرہ کی وجہ سے جھڑ گئے تھے کیا (آپ ملی فی آئیم اجازت دیتے ہیں کہ) میں اس کے بالوں کو گانٹھ کر لمبے بنادوں۔ تو آپ ملی فی آئیم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے بال جوڑنے اور جڑوانے والی پر لعنت کی ہے۔

## شرعی اعتبارے وگ لگانے کے طریقے

بال بڑھانے کے لئے یاسر پر بال نہ ہونے کی صورت میں وگ کا استعال آج کل رائج ہے اور بطور فیشن بھی اس کا استعال ہوتا جارہا ہے جبکہ مسلمان ہونے کے ناطے وگ کے استعال کے ساتھ یہ جاننا بھی انتہائی ضروری ہے کہ شرعی اعتبارے وگ لگانے کے طریقے کیا ہیں ؟اس کی وضاحت مفتی احسان اللہ شائق ابنی کتاب "خوا تین کے جدید مسائل " میں مفتی کمال الدین راشدی کا قول نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں "کہ موجودہ دور میں وگ یعنی بناوٹی بالوں کا استعال بہت عام ہے اور جدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے اور خدید سائنس نے اس میں بھی کافی ترقی کی ہے دور ختے نئے انداز سے بال لگوائے جانے کے طریقے ایجاد ہوگئے ہیں۔

- ا) انسان اور خنز پرکے بالوں کی وگ۔
- ۲) جانور کے بالوں یامصنوعی بالوں کی وگ۔"(<sup>(14)</sup>

# انسان اور خنزیر کے بالوں کی وگ کااستعال

انسان اور خنزیر کے بالوں کی وگ کااستعال بالکل جائز نہیں ہے بلکہ قرآن کی نص کے مطابق خنزیر نجس العین ہے اس لئے اس کی کوئی بھی چیز استعال کر ناجائز نہیں بلکہ حرام ہے۔

احسان الله شائق مزيد لكھتے ہيں:

"احادیث سے بیہ بات بالکل واضح ہے کہ انسانی بالوں کی وگ لگواناجائز نہیں بلکہ حرام ہے اسی طرح خزیر کے بالوں کی بالوں کی وگ لگوانا بھی جائز نہیں۔خواہ وگ کے بال مشین کے ذریعے اس طرح لگوائیں کہ وہ جسم کے ساتھ مستقل پیوست (فٹ) ہوجائیں اور وہ جسم سے الگ نہ ہو سکتے ہوں یااس طرح نہ لگوائیں بلکہ عارضی طور پر لگوائیں کہ جب چاہیں اسے پہن لیں اور جب چاہیں اسے اتار لیں ، ان میں سے کسی صورت میں بھی انسانی بالوں کی وگ لگوا ناجائز نہیں۔ <sup>(15)</sup>

## جانور کے بالوں یامصنوعی بالوں کی وگ کااستعال

نقلی بالوں کی وگ یاایسے جانور وں کے بالوں کی وگ جو نجس العین نہیں جیسے حلال جانوریادر ندے وغیرہ جن کا گوشت کھانا حلال نہیں توالیی وگ لگوانا شرعاً جائز ہے خواہ وہ عارضی طور پر لگائی جائے کہ جب چاہے لگالی اور جب چاہے اتار دی خواہ مستقل بنیادوں پر جسم میں پیوست کر دی جائے۔

اس بات کی تائید میں علامہ شامی وَ اللّٰهُ لکھتے ہیں۔

"ولا يجوز الانتفاع به لحديث لعن الله الواصلة ولمستوصلة وإنما يرخص فيما يتخذ من الوبر فيزيد في قرون النساء وذوائبهن هداية" (16)

ترجمہ: مصنوعی بال انسان کے ہول توان سے فائدہ حاصل کر ناجائز نہیں ہے اور اگر انسان کے علاوہ جانور وغیرہ کے ہوں توالیسے مصنوعی بالوں کا استعمال جائز ہے۔

امام ابوداؤد توثیاللہ وگ کے استعمال کے بارے میں فرماتے ہیں۔

((وتفسير الواصِلةِ: التي تَصِلَ الشَّعَرَ بشعر النساء،... عن سعيدِ بن جُبير، قال لا بأس بالقرامِلِ، قال: أبو داود كأنَّه يذهب إلى أن المنهي عنه شعور النساء.))(17)

ترجمہ: واصلہ وہ ہے جو عور تول کے بالول میں بال ملادے ..... سعید بن جبیر تُخطُنات مروی ہے وہ کہتے ہیں کہ ممانعت اس کہتے ہیں کہ بالوں کو کسی چیز سے باند ھنامنع نہیں ہے، امام ابوداؤد تُخطُنات فرماتے ہیں کہ ممانعت اس چیز کی ہے کہ عورت اپنے بالول کے ساتھ کسی دوسری عورت کے بال ملالے۔

امام مالك بن انس تِحْتُ اللَّهُ فرماتے ہیں:

"يُكْرَهُ لِلْمَرْأَةِ أَنْ تَصِلَ شَعْرًا إِلَى شَعْرِهَا، أَوْ تَتَّخِذَ قُصَّةَ شَعْرٍ، وَلا بَأْسَ بِالْوَصْلِ فِي الرَّأْسِ إِذَا كَانَ صُوفًا، فَأَمَّا الشَّعْرُ مِنْ شُعُورِ النَّاسِ فَلا يَنْبَغِي، وَهُوَ قَوْلُ أَبِي حَنِيفَةَ، وَالْعَامَّةِ مِنْ فُقَهَائِنَا رَحِمَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ اللَّهُ لَاللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللهُ اللهُ

ترجمہ: عورت کیلئے مکروہ ہے کہ وہ اپنے بالوں کے ساتھ اور بال ملائے یا بالوں کا گچھا بنالے اگروہ بال اون کے ہوں تواس کے ملانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ جہاں تک انسانوں کے بالوں کا تعلق ہے اس کا ملانا جائز نہیں ہے اور یہی قول امام ابو حذیفہ تواللہ اور عام فقہاء کا ہے۔

#### بالول کی پیوند کاری

بالوں کی پیوند کاری میں بھی یہی اصول ہے کہ اگرانسانی بالوں سے پیوند کاری کی جائے تو جائز نہیں جبکہ انسانی بالوں کے علاوہ جانوروں کے بال یا مصنوعی بال ہوں تو جائز ہے۔ پیوند کاری کے بارے میں عرفحہ بن سعد رخالتُنُوُ سے روایت ہے آپ فرماتے ہیں:

((أُصِيبَ أَنْفِي يَوْمَ الكُلاَبِ فِي الجَاهِلِيَّةِ، فَاتَّخَذْتُ أَنْفًا مِنْ وَرِقٍ، فَأَنْتَنَ عَلَيَّ فَأَمْرَنِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ أَتَّخِذَ أَنْفًا مِنْ ذَهَبٍ))
(19)

ترجمہ: میری ناک کلاب کے دن ایام جاہلیت کی لڑائی میں کٹ گئی تو میں نے چاندی کی ایک ناک بنوائی وہد بودار ہو گئی تو پھرر سول اکرم مُلٹی آہتے نے مجھے سونے کی ناک بنوانے کا حکم دیا کہ اس میں بدبو نہیں آتی۔

اس روایت میں بالوں کی پیوند کاری کاذکر تو نہیں البتہ اس بات کا ثبوت ہے کہ کہ جسم میں اگر کوئی نقص آجائے جس کی وجہ سے بدن بھدالگتا ہو تومصنوعی طریقے سے اس کا از الہ کیا جاسکتا ہے۔

## گنج بن کے خاتمے کیلئے بالوں کی سر جری

جدید سائنسی ترقی کے ذریعے گنجے سروں پر بال جدید طریقہ علاج سے لگادیئے جاتے ہیں اور اس کی بڑی شہرت ہور ہی یہاں بھی وہی شرط ہے کہ وہ بال خنز پر اور کسی دو سرے انسان کے نہ ہوں ، تو یہ سرجری جائز ہے۔ لیکن اس کے لئے شرط یہ ہے کہ انسان میں گنجے بن کی وجہ سے کھلا عیب ہو گیا ہو تو چھپانے کے لئے ایسا کر نادرست ہے۔ اس صورت میں بھی جس شخص کے سرپر بال لگائے جارہے ہیں ، اُسی شخص کے بال لئے جانے ضرور ی ہیں۔ اس عمل کی بنیادی شرط ضرورت ہے ضرورت نہ ہو تو جائز نہیں کیونکہ ہر قسم کے گنجے بن کو چھپانا ضرورت نہیں ہے۔

اس سلسلے میں محمد اعجاز مسلم اپنی کتاب "الباس اور زینت "میں لکھتے ہیں۔

"جدید سر جری والوں کا کہنا ہے کہ گنجے پن کے مریض کے اپنے ہی سر کے پچھلے جھے کے ہالوں سے تراش کر انہیں متاثرہ حصہ کے مسام میں پیوست کیا جاتا ہے اور اس میں ہمیں گلو، کلپ یا جھلی کے استعمال کی ضرورت بھی نہیں پڑتی، اگروا قعی جدید طریقہ علاج میں گلو، جھلی وغیرہ نہ لگائی جاتی ہواور دوسرے انسان کے بال بھی استعمال نہ کئے جاتے ہوں تواس طریقہ علاج کو اختیار کرنے میں گنجائش دوسرے انسان کے بال بھی استعمال نہ کئے جاتے ہوں تواس طریقہ علاج کو اختیار کرنے میں گنجائش ہے۔"۔

### سفير بالول كور نگنا

بالوں کور نگنا خضاب کہلاتا ہے اور اس کی درج ذیل صور تیں اور قسمیں ہیں:

ر سول الله نے سفید بالوں کور مگنے کا تھم دیاہے۔سید ناابو ہریرہ ڈلٹٹٹیڈروایت کرتے ہیں کہ رسول الله ملٹٹیکیٹر نے فرمایا:

بڑھاپے(بالوں کی سفیدی) کو (خضاب کے ذریعے) بدل ڈالواور (خضاب نہ لگانے میں) یہودیوں کی مشابہت نہ کرو۔ (21)

ایک دوسری روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: یہودی اور نصرانی (عیسائی) خضاب نہیں لگاتے للذاتم ان کے خلاف کرو (تم خضاب لگاؤ)۔(<sup>22)</sup>

حضرت جابر رہ النور ہیں ہے روایت ہے کہ فتح مکہ کے روز حضرت ابو قمافہ رہ النور ہیں ہے گئی ہے گئی ہے گئی ہے کہ خدمت میں لائے گئے ،ان کے سر اور داڑھی کے بال ثغامہ (سفید بھلوں اور پھولوں والا درخت) کی طرح سفید سے تو آپ مل ہے گئی ہے نے ارشاد فرمایا:

((غَيِّرُوا هَذَا بِشَيْءٍ وَاجْتَنِبُوا السَّوَادَ))

ترجمہ: ان کی سفیدی کسی چیز سے تبدیل کردو، لیکن سیاهرنگ سے اجتناب کرو۔

بعض فقہاء سیاہ خضاب کی حرمت کی علت دھو کہ دہی بتلاتے ہیں ان کے نزدیک کسی عورت یامرد کے لئے جائز نہیں کہ وہ سیاہ خضاب کے ذریعے کسی کو کم عمری کادھو کہ دیں البتہ میاں بیوی ایک دوسرے سے اپنا تعلق مضبوط کرنے کی خاطر ایسا کر سکتے ہیں۔

امام ابویوسف فرماتے ہیں:

"كما يعجبني أن تتزين لي يعجبها أن أتزين لها" (<sup>24)</sup>

تر جمہ: جیسے میری خواہش ہے کہ میری بیوی میرے لئے بناؤسنگھار کرے تواس کی خواہش میہ ہوگ کہ میں اس کے لئے بناؤسنگھار کروں۔

### بالوں کو بلیج اور مختلف رنگوں سے رنگنا

بیوٹی پارلرز میں خواتین کے بالوں کو بلیچ (Bleach) کیا جاتا ہے اور پھر دوسرے رنگ سے رنگا جاتا ہے تو یہ کام اگر شرعی حدود میں رہتے ہوئے کیا جائے تو شرعاً س میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے۔

عنیسه بن سعید فرماتے ہیں:

"إنما شعرك بمنزلة ثوبك فاصبغه بأي لون شئت"(25)

ترجمہ: بال كيڑوں كى طرح ہيں جس رنگ ہے رنگناچا ہور گلو۔

مہندی کا خضاب (رنگ)لگانا یا مہندی میں کوئی چیز ملا کر سفید بالوں کور تگین کرنا بھی جائز ہے۔ زرد خضاب لگانا بھی ٹھیک ہے۔ سیدناابن عمر ڈٹالٹنڈ سے روایت ہے کہ "رسول اللہ ملٹی ٹیکٹٹ و باغت دیئے ہوئے اور بغیر بال کے چڑے کا جو تا پہنتے تھے اور اپنی ریش (داڑھی )مبارک پر آپ ورس (ایک گھاس جو یمن کے علاقے میں ہوتی تھی)اور زعفران کے ذریعے زر در نگ لگاتے تھے۔ (26)

احادیث سے معلوم ہوتاہے کہ آپ نے بعض دفعہ سرخ اور زرد خضاب لگایاہے اور بعض دفعہ شہیں بھی لگایا۔ شیخ نور پوری حفظہ اللہ لکھتے ہیں:

"احادیث میں رسول اللہ کے بالوں کور تگنے کا بھی ذکر ہے اور نہ ریگنے کا بھی جس سے پہتہ چاتا ہے کہ آپ کار تگنے سے تعلق امر ندب پر محمول ہے البتہ کل کے کل بال سفید ہو جائیں کوئی ایک بال بھی سیاہ نہ رہے تو پھر رکگنے کی مزید تاکید ہے۔

(27)

گویاخضاب یادیگراشیاء جن سے بالوں کو کلر کیاجاتا ہے شر عااستعال کر سکتے ہیں اگر طبقی طور پر ان کا کوئی برااثر نہ پڑے۔ خواہ عام دن ہوں یا شادی کے مخصوص دن کوئی پابندی نہیں ہے۔ البتہ سیاہ خضاب کا استعال کر ناحرام ہے۔ بالوں کو کالا کرنے یا بالوں کو خوبصورت بنانے کی غرض سے خضاب یا دیگر کیمیاوی مرکبات مثلاً کالا کولا، کالی مہندی یا دیگر ہمیر کلرز لگانے کے بارے میں شرعی احکامات کی تفصیل درج ذیل ہے۔ سیاہ خضاب کا استعال حرام ہے اور خالص سیاہ رنگ استعال کرنے پر بہت سخت و عیدیں آئی ہیں۔ ملاعلی قاری مجھلے تا میں می اور خالص سیاہ رنگ استعال کرنے پر بہت سخت و عیدیں آئی ہیں۔ ملاعلی قاری مجھلے قاری مجھلے از ہیں:

"الخضاب بالسواد خضاب الكفار ويقال أول من خضب بالسواد فرعون لعنه الله." (28)

ترجمه: سياه خضاب كفار كاخضاب باورسب سي يهل سياه خضاب فرعون لعنه الله نے استعمال كيا۔

سیاہ خضاب لگانا جائز نہیں اس سلسلے میں حضرت عبد الله بن عباس خلافی ﷺ سے روایت مروی ہے کہ رسول الله ملتے آیکے تم مایا:

> ((يَكُونُ قَوْمٌ يَخْضِبُونَ فِي آخِرِ الزَّمَانِ بِالسَّوَادِ كَحَوَاصِلِ الْحُمَامِ لاَ يَرِيحُونَ رَائِحَةَ الْجُنَّةِ) (<sup>(29)</sup>

> ترجمہ: آخری زمانے میں الیی قومیں آئیں گی جو کبوتر کے پیوٹوں کی طرح کالے رنگ کا خضاب کریں گی وہ جنت کی خوشبو تک نہ پائیں گی۔

سیاہ خضاب کے استعمال سے جنت کی خوشبو تک نصیب نہیں ہوگی، تو کیاضر ورت ہے کہ بحیثیت مسلمان ہم ایساکریں؟ جو اللہ عزو جل اور رسول ملی آئیلی کو ناپسند ہو۔ سیاہ خضاب کے استعمال کے بارے میں وعید ہے۔ رسول اللہ ملی آئیلی نے فرمایا: ((مَنْ خَضَّبَ بِالسَّوَادِ ، سَوَّدَ اللَّهُ وَجْهَهُ یَوْمَ الْقِیَامَةِ))(30)
ترجمہ: جو ساہ خضاب لگائے گا، اللہ روز قامت اس کے جرے کوساہ کردے گا۔

جہاں بالوں کو سیاہ خضاب سے رنگنے کے بارے میں قرآن و حدیث میں وعیدیں ہیں، وہیں سیاہ خضاب کی بجائے کسی دوسری چیز سے (سفید) بالوں کے رنگ کو تبدیل کرنے کی اجازت بھی دی گئی ہے۔ بالوں کورنگنے سے متعلق حدید سائنسی تحقیق

دین اسلام نے جہال کسی چیز کے استعال کو منع فرمایا، وہیں جب سائنس نے اس پر ریسر چے کی توسائنسی حوالے سے بھی اس کو منع کیا گیا۔ بالوں کا معاملہ بھی کچھ ایساہی ہے۔

حکیم طارق چغتائی اپنی کتاب "اسلام صحت اور جدید سائنسی تحقیقات " میں رقمطراز ہیں:

"اکثر نوجوانوں کو یہ شوق ہوتا ہے کہ ان کے بال بھورے یاسنہری ہو جائیں اس سلسلے میں وہ مختلف ٹیو ہیں استعال کرتے ہیں۔ خضاب، وسمہ، مہندی بھی بعض لوگ استعال کرتے ہیں، اس سلسلے میں ہائیڈرو جن بھی لگائی جاتی ہے جس سے بال وقتی طور پر سنہری اور خوبصورت ہو جاتے ہیں لیکن ان سب رنگوں کا بالآخر نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ بال گرنے شروع ہو جاتے ہیں سیاس مرکبات کھوپڑی کی جلد بلا قرح انے والے مفداور کار آمد جرثو موں کو ہلاک کرڈالتے ہیں اس طرح وہ لوگ جو خضاب لگائی جانے والے والے مفداور کار آمد جرثو موں کو ہلاک کرڈالتے ہیں اس طرح وہ لوگ جو خضاب لگائی

کی عادت بر میں مبتلا ہیں (یعنی ادھیر عمری یا بڑھا ہے میں جوان نظر آنے کے خواہشمند ہوں) انہیں خشکی اور کھویڑی کی کھال میں مختلف امراض کی شکایت بھی ہو سکتی ہے اس لئے لوپیز نے خضاب میں شامل دو طرح کے مرکبات کا تفصیلی مطالعہ کیا۔ ان میں سے ایک پی فینا کلین ڈائی امائن ہے جو بھورے رنگ کے خضاب کا ہم جزو ہو تا ہے جب بالوں میں پائے جانے والے مختلف جر ثوموں کو اس مرکب کی اتنی مقد ار میں رکھا گیا جس کی سفارش بال رنگنے کے لئے تھی تو سرکی جلد اور بالوں کو فائدہ پہنچانے والے دو خاص جر ثوموں اسٹیفا کلوکو کس، اپنی ڈر مس اور مائیکروکو کس لیومیٹس کی نشو و نما ست رفتار ہوگئ بہی جر ثومے سرکی جلد کو فنگس (پھپھوند) اور خشکی پیدا کرنے والے مضر جراثیم سے بچائے رکھتے ہیں "۔

### کیم طارق محود چغتائی بالوں کورنگنے سے متعلق رقمطراز ہیں۔

"ایک اور جائزے کے مطابق بال اور سنوارنے کا کام کرنے والوں میں سے ایک تہائی ایسے لوگ ہوتے ہیں جنہیں اس کام میں استعال ہونے والے جدیدر نگوں اور کیمیائی مربات سے الرجی ہوتی ہے اور ہر سال اس پیشے سے تعلق رکھنے والے ایک ہزار لوگوں میں سے تقریباً ڈیڑھ سوورم جلد میں مبتلا ہو جاتے ہیں الدبتہ جن لوگوں پریہ کیمیکل استعال کئے جاتے ہیں ان پر شاذ ونادر ہی ان کااثر ہوتا ہے وجہ یہ ہے کہ انہیں لگانے سے پہلے اتنا ہلکا اور پتلا کر لیا جاتا ہے کہ ان کی شدت بہت کم ہو جاتی ہے دوسری بات یہ ہے کہ انہیں لگانے کے بعد جلد ہی وھودیا جاتا ہے"۔ (32)

مہندی کا نام سنتے ہی ہمارے ذہن میں شادی بیاہ یا پھر عید کا خیال آتا ہے، مہندی ایک عام ملنے والی چیز ہے لوگ اس کے پودے شوقیہ گھر وں میں لگاتے ہیں اس پودے پر سال میں دوبار پھول آتے ہیں اور اس کے پیتے سال بھر رہتے ہیں اور ان میں کبھی خزال نہیں آتی۔ یونان کے حکیم بقر اطاور جالینوس نے مہندی کاذکر کیا ہے اور اس کے بشار فوائد گنوائے ہیں۔ مہندی سینچنار سول اللہ طرفی آبی کی سنت ہے اور حضور اکر مطرفی آبی نہیں مہندی کے استعال کی ہدایت فرمائی ہے۔ یہاں تک کہ مہندی کا استعال عور توں کے لئے نہ صرف سے کہ جائز ہے، بلکہ بہتر اور پہندیدہ ہے۔ سر میں سرخ مہندی لگانا مرد وعورت دونوں کے لئے مشروع ہے۔ حضرت ابوذر غفاری سے دوایت ہے کہ حضور اکر مطرفی آبی نی نے فرمایا:

((إِنَّ أَحْسَنَ مَا غُيِّرَ بِهِ هَذَا الشَّيْبُ الْحِنَّاءُ وَالْكَتَمُ)) (33) ترجمہ: سبسے عمدہ چیز جو بالوں کی سفیدی کوبدل دے، وہ مہندی اور کتم ہے۔

### مهندى اور مياليكل سائنس

مہندی کا استعال مروجہ خضاب سے کئی درجے بہتر ہے اس کی وضاحت محمد انور بن اختر رقمطر از ہیں:

"مہندی میں رنگ کی موجود گی سے لوگوں نے خضاب کا کام لینے کی کوشش اس لئے بھی زیادہ کی ہے کہ دور حاضر میں ملنے والے خضابوں میں پایا جانے والارنگ کثرت استعمال سے جلد کا سرطان پیدا کرنے کی اہلیت رکھتاہے "۔ (34)

حاصل کلام ہیہ ہے کہ کوئی بھی ایسا پہلوجو شرعاً ممنوع نہ ہواختیار کرناجائز ہے اور بالوں کو مختلف رنگوں سے رنگناشر عاًممنوع نہیں لہذااس کی اجازت ہے بشر طیکہ یہ فعل تشبہ بالکافرات والفاسقات سے خالی ہوا گران کی مشابہت اور نقل کی غرض سے کیاتو ناجائز قرار پائے گا۔

#### بالول كوكثوانا

خواتین کااپنے سرکے بالوں کو کٹوانا، کتر وانا فیشن کے طور پر چھوٹے کر واناخواہ سامنے کی جانب سے ہو دائیں بائیں کی جانب ہو یعنی کسی بھی جانب سے ہو مر دوں کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے ناجائزاور گناہ ہے۔ حدیث شریف میں اس کی سخت ممانعت آئی ہے۔ اس سلسلے میں میں حضرت علی ڈٹاٹیڈ سے روایت ہے۔

((نَهَى رَسُولُ اللهِ  $\rho$  أَنْ تَخْلِقَ الْمَرْأَةُ رَأْسَهَا)) ((نَهَى رَسُولُ اللهِ  $\rho$ 

ترجمہ: نی کریم طالع اللہ نے عور توں کوسر منڈانے سے منع فرمایا۔

حضرت ابن عباس والندائي مروى ب نبي كريم التي البيت فرمايا:

((لَعَنَ اللهُ المُتَشَبهِينَ مِنَ الرّجالِ بالنّسَاءِ، وَالمُتشبِهاتِ مِن النّسَاءِ بالرّجَالْ))(36)

تر جمہ: اللہ تعالیٰ کی طرف سے لعنت ہے ان مر دوں پر جو عور توں کی مشابہت اختیار کرتے ہیں اور ان عور توں پر جو مر دوں کی مشابہت اختیار کرتی ہیں۔ ابتدائے اسلام سے لیکراب تک امت کا تعامل بال نہ کٹوانے کا ہے، جبکہ جج وعمرے کے موقع پر عور توں کا قصر بقدر اُنملتہ (انگلیوں کے بوروں کے بقدر) نہ صرف پیر کہ جائز ہے، بلکہ احرام سے تحلل کے لئے ضروری ہے۔علامہ کاسانی عیشاتہ اس کے ثبوت میں ازواج مطہرات ٹٹا گٹرٹ کے بارے میں ذکر کرتے ہیں کہ ان کے بال بال عمرہ کرنے کی کثرت سے کٹواکٹواکر چھوٹے ہوگئے تھے۔ (37)

### افنرائش و بہاری کی وجہسے بال کٹوانا

بال جہاں عورت کی زینت میں اضافے کا سبب بنتے ہیں اور وہیں اگر انہیں میلا کچیلا رکھیں اور درست طریقے سے سنوارانہ جائے، تووہ بدنما شخصیت کا موجب بنتے ہیں۔ بعض او قات بالوں کو بڑھانے کے شوق میں بالوں کے سروں کو کاٹا بھی جاتا ہے لیکن کیااس طرح بالوں کو کاٹنا شرعاً جائزہے ؟اس کے بارے میں مفتی عبدالرحیم لکھتے ہیں۔

"ابعض خواتین کے بالوں کی چوٹیوں کے اختتام پر بال دواور تین حصوں میں سروں کی نوکوں سے منقسم ہوجاتے ہیں پھر بالوں کی افغرائش بند ہو جاتی ہے اگران بالوں کے سروں کو کاٹ دیاجائے تو پھر بالوں کی افغرائش کے لئے بالوں کے سرے معمولی بال بڑھے شروع ہوجاتے ہیں توالی صورت میں بالوں کی افغرائش کے لئے بالوں کے سرے معمولی طور پر کاٹنا بلاشبہ جائز ہے اگر معتذبہ مقدار تک بال بڑھ چکے ہیں تو مزید بڑھانے کے لئے بال کا شنے کی اجازت نہ ہوگی "۔

مجھی کبھار عور توں کے بالوں میں بیاری کی وجہ سے بال بالکل خشک اور خراب ہوجاتے ہیں یا بالوں کے سروں میں نو کیں نکل آتی ہیں ایک بال میں دو تین شاخ یں ہوجاتی ہیں۔ان بالوں کو علاج کی غرض سے کاٹنے کی بہر صورت گنجاکش ہے اسی طرح بال ٹوٹ کر گرنے کی وجہ سے چھوٹے بڑے ہوجاتے ہیں ان کی نو کیں برابر کرنے کے لئے معمولی می تراش لیا جائے تو وہ بھی درست اور قابل گنجاکش ہے اس ضمن میں مفتی احسان اللہ شاکق کھے ہیں:

"اگرکس عورت کے سر میں کوئی بیاری یا درد وغیره ہواوراس کے سبب بالوں کاکاٹنانا گزیر ہوجائے تو پھر ایں حالت میں بوجہ مجبوری بینی شرعی عذر کی بناء پر بالوں کاکاٹناجائز ہوگا۔ (39)
اسی طرح اگر کسی بیاری کی وجہ سے سر منڈوانا ضروری ہو تو وہ بھی شرعاً جائز ہے۔
"ولو حلقت المراة راسها فان فعلت لو جع اصابحا لا بأس به وان فعلت تشبها بالرجل فهو مکروہ" (40)

ترجمہ: اگر کسی در داور بیاری کی وجہ سے کوئی عورت اپنا سر منڈ وائے کوئی حرج نہیں لیکن اگر تشبہ بالر جال مقصود ہو تو مکر وہ ہے۔

# پیدائش بال چورڑنے کا تھم

بعض علا قول میں بیہ دستورہے کہ بچیوں کے سروں پر پیدائشی بال جھوڑ دیتے ہیں جو شر عادرست نہیں۔ حضرت سمرہ ڈلائنۂ سے روایت ہے رسول ملتی کیا ہے نے فرمایا:

((الغُلَامُ مُرْتَهَنَّ بِعَقِيقَتِهِ يُذْبَحُ عَنْهُ يَوْمَ السَّابِع، وَيُسَمَّى، وَيُحْلَقُ رَأْسُهُ)) (41)

ترجمہ: اڑ کا اپنے عقیقہ کے ساتھ رہن ہے۔اس کی جانب سے ساتویں دن عقیقہ کا جانور ذخ کیا حائے،اس کے نام کانعین کر لیاجائے، نیز اس کا سر منڈ او باجائے۔

## حچوٹی بچیوں کے بال کاٹنا

جولڑ کیاں قریب البلوغ ہوں ان کا حکم بالغہ عور توں والا ہے، ان کے علاوہ چھوٹی بچیاں جو قریب البلوغ نہ ہوں، یعنی جن کی عمر نوسال سے کم ہو، توخو بصورتی یا کسی اور جائز مقصد کے لئے ان کے بال کٹوانا جائز ہے تاہم کافروں اور فاسقوں کے ساتھ ارادی طور پر مشابہت اختیار کرنے سے بچناچاہئے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ احکامات شرعیہ کے مکلف بالغ افراد ہوتے ہیں نہ کہ کم سن بچے اور بچیاں نیزیہ کہ ناسمجھی کی اس عمر میں بڑے اور لہے بالوں کا بنانا، سنوارنا، تزئین و آرائش بھی مشکل امرہے۔

### بال کٹوانے کے سائنسی نقصانات

بال بنانے کے مختلف طریقوں میں شرعی احکامات کو پیش نظر رکھاجائے، تو بناوٹی حسن کی چنداں ضرورت نہیں رہتی ویسے توشریعت نے عور تول کی خواہش کا احترام کرتے ہوئے حسن وجمال کے لیے جن سہولیات سے مستفید ہونے کا حکم دیاہے اگران سے شریعت کے حدور میں رہتے ہوئے فائدہ حاصل کریں تونہ صرف جائز بلکہ ایک پہندیدہ عمل ہے۔

حکیم طارق محمود چغتائی بال کاٹنے کے سائنسی نقصانات کے بارے میں رقمطراز ہیں:
"بالوں کا بڑھناخواتین کی صحت و تندوستی کے لئے ضروری ہے کیونکہ جننے بال بڑھتے جائیں گے اتن ہی زیادہ یاداشت، قوت برداشت، سلیقہ اور بے شار بیاریوں سے بچاؤ ہوتا جائے گا اس لئے کہ عور توں اور مردوں کے جینزاور ہارمونز میں زمین اور آسان کا فرق ہے اس لیے مردا گر سر کے بالوں کو ترشوائیں یاکٹوائیں گے توبہ عمل ان کے لئے بہت ہی زیادہ مفید اور موثر ہے لیکن اس کے برعکس وہ خواتین جن کے بال قدرتی طور پر لمبے، گھنے اور دراز ہیں وہ اگر بالوں کو کا ٹیس یامونڈیں گی توان میں بے شار بیاریاں پیدا ہوتی ہیں ایسی عورتیں نفسیاتی بیاریاں مثلاث پریشن،اضطراب و بے چینی،خود کشی کا شکار ہوتی ہیں "۔(42)

- درج بالابحث کی روشنی میں چند تحاویز بین خدمت ہیں۔
- ا۔ بال اگر شرعی حدود میں رہتے ہوئے رنگے جائیں، تو کوئی مضائقہ نہیں۔
- ۲۔ پیوند کاری کے لئے جانور وں کے یامصنوعی بال ہوں، توجائز ہے جبکہ کسی دوسرے انسان یاخنز پر
   کے بالوں سے جائز نہیں۔
- س۔ شرعی اعتبار سے وگ کے استعال کی کوئی تاریخی شہادت دستیاب نہیں،اس لیے وگ کا استعال ناپسندیدہ ہے۔
  - ہم۔ بالوں کاسنوار ناصرف ڈیزائن بناناہو،اس میں بال کاٹے نہ جائیں۔
- ۵۔ کسی خاص اداکار ، کافرہ یافاسقہ عورت یااللہ تعالیٰ کی نافر مان کسی عورت سے مشابہت یااس کی نقالی نست نہ ہو۔
- ۲۔ صرف اپنایا شوہر کادل خوش کرنے کے لئے اس طرح سنوار اجائے کہ مقصود غیر محرم لو گوں کے سامنے آنانہ ہو۔

### حواشي وحواله جات

- 1) صحیح بخاری، ابو عبدالله محمد بن اساعیل، صحیح بخاری، باب وصل الشعر، کتاب اللباس ، باب المتشبهون بالنساء والمتشبهات بالرجال، دار السلام، ریاض، ۱۹۹۹ء حدیث نمبر، ۵۵۳۲ س. ۱۵۹/۳
  - 2) ملاعلی قاری المها جرالمکی، مرقاة المفاتی، کتاب اللباس، مکتبه رشیدیه، کوئه، ۱۹۷۷ء ص: ۹۲۲/۸
  - 3) محمد انور بن اختر، عورت کی اسلامی زندگی اور جدید تحقیقات، اداره اشاعت اسلام، کراچی ۲۰۰۳ء، ص: ۲۳۵/۱
- 4) نسائی، امام ابوعبد الرحلن، سنن، باب وصل الشعر بالخرق، دار الاشاعت، کراچی، حدیث نمبر: ۹۸-۵ص: ۳۷۸/۵
  - 5) مر قاة المفاتى، كتاب الديات، باب ما يضمن من الجنايات، ،حديث نمبر،٨٣٤،ص:٨٣/٣
  - 6) لدهيانوي، مفتي رشيداحمد، احسن الفتاوي، كتاب الحظر والإباحته، اليج اليم سعيد، ١٨١٨ه من ١٨٠٨هـ ٥٥
    - 7) الشوكاني، علامه محمد بن على، تفسير فتخ القدير، دارالفكربير وت، ٢٠٠/١هـ، ٢٠٠/٢
  - 8) يحيى بن شرف النووى، شرح النووى على صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب نحريم فعل الواصلة، ص: ۲۰۴/۲
  - 9) صحیح بخاری،باب وصل الشعر، کتاب اللباس،داراللام،ریاض،۱۹۹۹ء،حدیث نمبر،۵۰۳،ص:۸۵/۲
    - - 11) محیح بخاری، کتاب اللباس، باب وصل الشعر، حدیث نمبر، ص: ۵۳۲/۳
      - 12) صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب وصل الشعر حديث نمبر، ۵۹۳۲، ص: ۵۰۳/۳
        - (13 محیح بخاری، کتاب اللباس، باب الموصولة، مدیث نمبر، ۵۹۴۱ ص: ۵۰۳/۳
          - 14) مفتی احسان الله شاکق، خواتین کے جدید مسائل، ص: ۹۵،۹۴
            - 15) ايضاً، ٩٥
  - 16) الثامي، محمد امين بن عابدين، روالمخار، كتاب البيوع، باب بيع الفاسد، التي الممامية عبد، كراتي ١٩٩٨ء، ص: ٥٨٥/١
  - 17) الوداؤد، سليمان ابن اشعث، السنن، كتاب الترجل، باب في وصلة الشعر، دار السلام، رياض، ١٩٩٩ء حديث نمبر (17 ص: ٨٨)
  - 18) مالك بن انس، المؤطاء كتاب الرجل، باب المرأة تصل شعرها بشعر غيرها، مير مُحد كتب خانه، ١٩٧٨ء حديث نمبر،
  - 19) الترمذى، ابوعييى محمد بن عيسى، سنن، كتاب اللباس، باب ماجاء في شد الأسنان بالذهب ، وارالسلام، رياض، 199

- 20) محمداعجاز مسلم، لباس اور زینت، مکتبه عثانیه، راولپنڈی، ۷۰۰، ص: ۲۵۹
- 21) الترمذي: صديث نمبر: صن / وقال: ١١٠ حسن صحيح "اورابن قطان فائ ّ نے جيد كها
  - 22) صحیح بخاری، حدیث نمبر: ، صحیح مسلم حدیث نمبر:
  - 23) صحيح مسلم، دارالحيل، بيروت، باب في صبغ الشعر، حديث نمبر: ١٦٦٣/٥ ١٦٦٣/٥
  - 24) ابن عابدین، محمد امین بن عمر، حاشید ابن عابدین، دار الفکر، پیروت، ص: ۳۴/۴، ۴۲۲/۹
- 25) العینی، بدر الدین ابو محمد محمود بن احمد ، عمد قالقاری ، کتاب اللباس ، باب الخضاب ، دار الکتب العلمیه ، بیروت ، ۱۳۰۴ حدیث نمبر : ۲۲ ، ص : ۲۷ ، ص : ۲۷ ، ص
  - 26) سنن ابوداود، حديث نمبر: ،وسنده حسن، سنن النسائي حديث نمبر:
    - 27) شيخ نور پورې احکام ومسائل، ص: /
  - 28) مر قاة المفاتى، كتاب اللباس، باب الترجل، حديث نمبر، ٢٣٥ص: ٩٢٣
- 29) الوداؤد، سليمان بن اشعث، السنن، كتاب الترجل، باب ماجاء في خضاب السواد، دار السلام، رياض، حديث نمبر، ۱۵۲۹/۲ ش: ۱۵۲۹/۲
  - 30) الهندي، كنزالعمال في سنن الأقوال والافعال، مؤسسة الرسالية، بيروت، ص: ١٧/٦
  - 31) حكيم طارق محمود چغتائي،اسلام صحت اور جديد سائنسي تحقيقات،ادارهاشاعت اسلام،٢٠٠٢،ص: ١/١١
  - 32) حكيم طارق محود چغائي، عورت كي اسلامي زندگي اور جديد سائنسي تحقيقات، اداره اشاعت اسلام، ص: ا/٢٥٧
    - 33) السحبستاني، سنن البوداؤد، باب في الخضاب، المكتبة العصريي، بيروت، حديث: ٥٠٠، ص: ٨٥/٣
      - 34) عورت کی اسلامی زندگی اور حدید سائنسی تحققات، ص: ۱/۳۲۸
  - 35) النمائي، ابوعبد الرحمن احمد ابن شعيب، السنن، كتاب الزينته من السنن، باب النهى عن حلق المرأة رأسها، دار السلام، رياض، ١٩٩٩ء عديث نمبر ٢٣١٣/٥ ص ٢٣١٣/٥.
    - 36) الخطيب، محد بن عبدالله، مشكوة المصافيح، كتاب اللباس، باب الترجل، ،رقم الحديث ١/٢٠،٥٠ من ١/٢٠٠٠
    - 37) الكاساني،امام علاؤالدين ابي بكربن مسعود، بدائع الصنائع، دارا لكتب العلميه، بيروت، ۴۰/۳۱هـ، ص: ۱۴۱/۲
      - 38) مفتى عبدالرحيم، فيأو كار حيميه، كتاب الترجل، دارالا شاعت، كرا چي، ١٩٩٢، ص: ١/٠١٠
        - 39) مفتی احسان شائق، خواتین کے جدید مسائل، ص: ۸۵/۱
      - 40) الفتاوى العالمكيرية، (المعرف بالفتاوى الهندية)، كتاب الخطر والاباحته، ص: 40
      - 41 حامع الترفذي، ابواب الاضاحي، باب من العقيقه، نعماني كتب خانه، ١٩٨٨، عن (41
        - 42) حكيم طارق محمود چغتائي، سنت نبوي اور حديد سائنس، دار الكتاب، لا هور، ۱ • ٢ء، ص: ٨٢/١

\*\*\*\*\*\*

عربی مضامین

### نظرة الكونفوشيوسية إلى الكون والإنسان

Confucian Ideology regarding Universe & the Human Being
\*د.إسماعيل مجيد

#### **ABSTRACT**

Confucius was born on September 28, 551BC. He was a teacher, writer, politician, philosopher and ideologue of the ancient China. The philosophy of Confucius emphasizes personal and governmental morality, correctness of social relationships, justice and sincerity. He championed strong family loyalty and ancestor worship. He also recommended family as a basis for an ideal government. His thoughts received official sanction and were further developed into a system known as Confucianism. Confucius' principles found the basis of the common Chinese traditions, beliefs and culture. Confucianism is often followed in a religious manner by the Chinese, but the arguments continue over whether it is a religion or not. The opponents argue that its values are secular, therefore, it is not a religion, while its supporters argue that despite the secular nature of Confucianism, it is based on a worldview that is religious, and, thus, can rightly be called a religion. Confucianism discusses elements of the afterlife and views concerning Heaven, but it is relatively unconcerned with some transcendental matters, often considered essential to a religious thought.

This article provides an outlook of the Confucianism regarding the universe and the humanity and its comparison with the Islamic viewpoint of the same.

**Keywords**: Confucius; Confucianism; The Ideology of the Universe and Humanity; The Islamic Ideology; Morals

\* محاضر في قسم اللغة العربية ، جامعة اللغات الأجنبية شيآن ، الصين

إن الصين دولة ذات قوميات متعددة وتاريخ عميق، فكادت تنتقل الصين من نظام المجتمع البدائي إلى النظام العبودي حتى ظهرت هناك في أرض الصين فلسفة تمتاز بدراسة العلاقة بين العناصر الخمسة: المعدن والخشب والماء والنار والتراب، وبين "يين" و"يانغ" المؤنث والمذكر، وخاصة بالدراسة في طقوس "لي" يعني عبادة آلهة الأجداد، حيث أصبحت أهم ما يقوم به المرء. (1) فمن اتبع هذه الطقوس فقد اتبع قدر "السماء" والاعتدال، ومن خالف هذه الطقوس فقد خالف قدر "السماء" والاعتدال. فعندئذ ظهر حول هذه التقاليد جدل حول الألوهية واللاألوهية، وأما علاقة السماء بالإنسان، وعلاقة الآلهة بالإنسان، وعلاقة الواحد بالاثنين... فثار حول هذه المؤسوعات الفلسفية جدال شديد.

ففي عصر الربيع والخريف سنة ٧٧٠ق.م - سنة ٤٧٦ق.م ظهر الجدال حول طاعة إله السماء وطاعة الإنسان، وحول العلاقة بين الإله والإنسان. وهذا الجدال قد متّ إلى الفلسفة والسياسة بصلة وثيقة. (2)

وقد ظهر في هذا العصر أيضا مدارس شتى تمتاز بآراء سياسية واضحة، مثل الكونفوشيوسية والطاوية، وليس من المستغرب أن نرى أن هذه المدارس ليست ديانة بالمعنى المعروف، بل هي مجموعة تعاليم وآراء فلسفية إنسانية يقوم أساسها على القواعد الأخلاقية والفضائل الطبيعية التي تؤيدها البراهين الحسية وتؤيدها العواطف النفسية. فقد بدأ الأشراف في هذه المدارس يربطون آلهة السماء بأباطرة الأرض، فبهذا تكونت نظرية الإله تدريجيا، ولكن السلطة ذات النفوذ قد احتكرت حقوقا متصلة بإله السماء (3)

وبجانب هذه المدرس ظهرت في هذا العصر نظرة إلهية تدلّ على أن الأديان البدائية قد تطورت من الخرافات إلى عبادة الآلهة، كما شهدت الأساطير في الصين القديمة، فدلّ هذا على وجود عبادة القدماء للقوى الخارقة للعادة، وخيالهم في قهر الطبيعة. فقد ساهمت المدرسة الكونفوشيوسية في هذا الجال مساهمةً ما.

وأما الفلسفة الكونفوشيوسية التي أسست على فكرة المروءة رين وفكرة الأخلاق والنفس والإنسان فحذبت كثيرا من الناس إلى دراستها والقبول بما في حياتهم الروحية. لذلك يرى الماديون أنها من الفلسفات، بينما يرى عوام الناس أنها من الأديان.

وإذا فتحنا صفحات سجلات التاريخ رأينا بوضوح أن الفلسفة الكونفوشيوسية قد أثرت منذ آلاف السنيين مع دخولها في كل بيت من البيوت على أفكار الصينيين وأعمالهم ونظام حياتهم، فعلى الرغم من أن فيها منافع إلا أن أضرارها أكثر من تلك المنافع. فقد أدّى هذا التأثير وتغلغلهم فيها إلى وقوع كثير من الناس في الضلالة. ومع أن هناك أناسا يبحثون عن حقيقة الأمور ومصدر الكون، ولكنهم ما لبثوا أن رجعوا إلى أحوالهم الأولى، بسبب عدم وضوح فكرة الإله الحق في أذها هم.

#### ١ – نظرة الكونفوشيوسية إلى الكون والإنسان:

#### ١) حياة كونفوشيوس ومذهبه:

إن الكونفوشيوسية مذهب من المذاهب الفلسفية، وهي منسوبة إلى فيلسوف مشهور، وسياسيّ عظيم، ومتعصب شديد التعصب لنظام المجتمع العبودي، عاش في عصر الربيع والخريف، وقد ضحّى بحياته دفاعا عن النظام العبودي المتهدم، ألا وهو كونفوشيوس. (4)

قبل أن ندخل في صميم الموضوع تدعو الضرورة إلى أن نعرف نبذة عن حياة كونفوشيوس، وهو كونغ تشيو سنة ١٥٥ق.م سنة ١٥٥ق.م ولقب بجونغ بي، ولد في مدينة تشيويفو التابعة لإمارة "لو" المستماة اليوم بمقاطعة "شاندونغ"(5)، فمات أبوه وهو في الثالثة من العمر. وكان فقيرا وحقيرا ولكنه مؤدب. وقد عمل في أوائل حياته خازنا في أحد المخازن وراعيا في أحد المراعي. وهو لم يجلس عند أستاذ معين. (6) وقد تتلمذ عليه عدد كبير من التلاميذ، وكان حوله ثلاثة آلاف تلميذ،

وألقى المحاضرات لهم، وكان كونفوشيوس مفكرا يميل إلى طبقة ملاّك العبيد حينذاك، وكان مؤسّسا لمدرسة الكونفوشيوسية، وقد صان النظام العبودي بما تأثر به من عقيدة طاعة القدر التقليدية ومن آراء سياسية محايدة. وقد صار "نبيا" في المحتمع الإقطاعي، فأثرت فكرته على كل مجالات حياة الصينيين الروحية.

قد ألّف كونفوشيوس كتبا كثيرة، وكان من كتبه المشهورة: الأصول الخمسة القديمة. (7) والكتب الأربعة الملحقة. (8) وتعتبر هذه الكتب التراث الفكري الحقيقي للصين في مجال الفلسفة والتاريخ والأدب والأخلاق.

وبفضل حاجة التعليم دوّن ونشر كثيرا من الكتب التراثية، ثم أدخل بعض أفكارها في مؤلفاته. فصارت فكرته في التعليم أفضل من حيث الضوابط لتربية الناس لدى الطبقة المسيطرة الإقطاعية، فلذا قدّسه الناس واعتبروه نبيا، وكانوا لا يعبدونه فقط، بل بنوا له أيضا معابد كثيرة في جميع أنحاء البلاد.

هذا وقد تناولتُ الفلسفة الكونفوشيوسية من جانبين هامين لا غير: النظرة إلى الكون والإنسان، وذلك لأن هاتين المسألتين محور الفلسفة الكونفوشيوسية، فإليكم الآن تفصيلا فيما يلى:

#### ٢) نظرة الكونفوشيوسية إلى الكون:

كان الصينيون القدماء قبل ظهور نظرة الكونفوشيوسية يطلقون كلمة "السماء" على إله الكون والإنسان، ويطلقون كلمة "القدر" على القوة التي تسيطر على حياة الإنسان. ولكنهم لم يعطوا للسماء والقدر تعريفا كاملا ودقيقا، بل اقتصر تعريفهم للسماء على السماء التي يبصرها البصر، واقتصر تعريفهم للقدر على الذي يتعلق بالمصير فقط. وكانوا يشكّون في إلهية السماء وإرادتها وقدرتها، ويرون أن ليست للسماء قدرة على السيطرة على القدر.

وأما بالنسبة للقدر فيرون أن الإنسان لا يستطيع التخلص من القدر إذا أصابته المصيبة. ولم يشيروا إلى إلهية السماء بوضوح، لذلك أخذ كونفوشيوس هذه الفكرة التقليدية، فيرى أن السماء لها صفة الإنسان وإرادته، وأنها إله الكون والإنسان، وأنها رب القضاء والقدر. (9) ويرى أن السماء ذاتَ الإرادة هي ذلك الرب الذي يعلم الإنسان ويعذبه، كما قال: "إذا غضب السماء عليك فمن تدعو سواه؟" (10)

ولكنه عندما تحير في علاقة السماء بالقدر، يرى أنهما شيء واحد، وأنهما قوتان غيبيتان. كما قال: "إنه لا يريد أن يتحدث كثيرا، فسأل أحد تلاميذه لماذا لا تتحدث؟ إذا لا يتحدث فماذا نستفيد منه؟ فقال الأستاذ: هل تحدثت السماء؟ فالسماء تسير حسب الزمان فوجدت المخلوقات، هل تحدثت السماء؟"(11) ومعنى ذلك أن السماء ليست شيئا جامدا، بل أنها لا تتكلم مع أنها تقدر على الكلام، وأنها تلك الدافعة العليا لجميع المخلوقات. لذلك يزعم أن السماء لها صفة الإنسان وأن القدر له سلطة مطلقة لا يمكن أن يخالفها أحد.

وعندما تعارضت "السماء" وأمور الدنيا، جعلت الكونفوشيوسية أمور الدنيا فوق السماء، وأكدت أن النجاح رهن المساعي، وزعمت أنه يمتاز بخُلق السماء بالإضافة إلى اهتمامه بعمل الإنسان، ولكنه لما لم يتحقق شيء من آرائها السياسية، جعل قرارة الأمور هذه على القدر، فبهذا أنكرت قوة السماء ورفعت قوة القدر، وحل القدر محل السماء، وحدث ذلك عندما اضطربت قوة السماء واهتزت، فرأت أن القدر هو تلك القوة الغيبية التي تحكم حياة الإنسان والمجتمع، وأنه لا يُقهر. وأن القدر في رأيها هو إرادة الإله التي تحكم على الأمور كلها، وأنه أيضا أمر حكام البلد، وله علاقة بالسعادة والشقاوة والممات والحيا التي يتعرض لها الإنسان. (12)

ومع أن في الفلسفة الكونفوشيوسية فكرة إلهية السماء، وكأنها خالق إلا أن قوتما وقدرتما محدودة جدا، كما سأل تلاميذ كونفوشيوس أستاذهم عن الأرواح والممات فقال: "لم نقدر على خدمة الأحياء فكيف نقدر على خدمة الأموات؟ ولم نعلم الحياة فكيف نعلم الممات؟" (13)هذا الكلام يدل على أن هذه الفلسفة اهتمت

بأمور الإنسان لا غير.

لذلك، فأن الفكرة الميتافيزيقية عند الكونفوشيوسية ليست هي إلا لإفادة طبقة الحكام وللاطمئنان على أحوالهم في المجتمع، كما كان ينصح أتباعه بالابتعاد عن التفكير في ما وراء الطبيعة، وكُنْهِ الروح.

ولما جاء دور تلاميذ كونفوشيوس بعده زادوا على أساس فلسفته أفكارا كثيرة، مثلا: علم "المبدأ الكلي"، حيث يعتقدون أن هناك شيئا وُجد قبل السماوات والأرض، وأنه في المكانة العليا الأبدية، فسمى بـ"المبدأ الكلى". (14)

وفي أيام أسرة "هان" سنة ٢٠٦ق.م- سنة ٢٥م إن فكرة "إلغاء كل مدارس فكرية واحترام الكونفوشيوسية فقط" التي طرحها الفيلسوف دونغ تشونغ شو سنة فكرية واحترام الكونفوشيوسية فقط" التي طرحها الفيلسوف دونغ تشونغ شو سنة ١٧٩ق.م – سنة ١٠٤ق.م . (15) بعد اتخاذه فكرة الاتحاد عند الطاوية، قد وجدت قبولا لدى الإمبراطور ودعمها، الأمر الذي أدّى إلى صيرورة الفلسفة الكونفوشيوسية فلسفة ذات نفوذ أعلى وسيطرة أشدّ على أفكار وأعمال الشعب الصيني، وحتى على اتباع الديانات الأخرى.

وأما في أسرة "سونغ" سنة ٩٦٠م — سنة ١٢٧٩م بعد كونفوشيوس بزمن طويل، فلم يرض الكونفوشيوسيون عن فلسفة كونفوشيوس التي تمتم بما يتعلق بحياة الإنسان فقط، بل بدأوا يدرسون أيضا علم المبدأ الكليّ، الأمر الذي أدّى إلى تغطية الكونفوشيوسية بلباس الدين. وقد أنشأ هذه المدرسة الفيلسوفُ تشو دون بي سنة الكونفوشيوسية بلباس الدين. أساس فلسفة كونفوشيوس وبعض الأفكار من الفلسفة الطاوية، فيرى أن مبدأ العالم "تايجي"، وأنه ما لا شكل له ولا صورة، وسمّاه أيضا باما لانحاية له". ويرى أن كل الكائنات لا تخرج من العناصر الخمسة المعدن والخشب والماء والنار والتراب وأن هذه المبادئ لا تخرج من "يين" و"يانغ" المؤنث والمذكر وأن "يين" و"يانغ" لا يخرجان من "تايجي"، وأن "تايجي" هو مبدأ كل الكائنات، وأنه خالق كل شيء وأن ذاته عقلي. وكان "تايجي" إذا تحرك حدث منه الكائنات، وأنه خالق كل شيء وأن ذاته عقلي. وكان "تايجي" إذا تحرك حدث منه

"يانغ"، وإذا بلغت هذه الحركة إلى الغاية سكن، فعند السكون حدثت "يين"، وإذا بلغ السكون إلى الغاية رجع إلى الحركة، وهكذا أن الحركة والسكون كل منهما أصل  $\mathbb{K}^{(16)}$ 

ويرى أيضا أن الشيء إذا تحرك لا يسكن، وإذا سكن لا يتحرك مرة ثانية، وأما الإله فيكون في حركته سكون وفي سكونه حركة، يعني بالإله هنا "تايجي" الذي إذا تحرك حدث منه "يانغ" وإذا سكن حدث منه "يين". وإن "تايجي" هو أصل الكائنات، وليست في ذاته صفة السكون والحركة إلا في مبدئه الكلي، وهو الأول والآخر والحي والقيوم، وبيده الحيا والممات والحركات والسكنات. وقال فيلسوف آخر يسمّى بتشو سي. (17): "إن "يانغ" متحرك و "يين" ساكنة، وأما "تايجي" فليست في ذاته صفة الحركة والسكون إلا في مبدئه الكلي، فلا يُرى هذا المبدأ بل يُدرك من حركة "يين" و "يانغ" فقط، فبمبدأ الحركة يتحرك فيحدث بما "يانغ"، وبمبدأ السكون يسكن فيحدث بما "يانغ"، وبمبدأ السكون يسكن فيحدث به "يين". "(18)

فمعنى القول أن ليس ل"تايجي" حركة ولا سكون، ولكن لكون تضمّنه مبدأ الحركة والسكون، أصبح للهواء أيضا حركة وسكون، أما حركة الهواء والسكون فيترابطان ترابطا لا يتحرك بلا سكون ولا يسكن بلا حركة، فيكون في سكون "يين" جذر حركة "يانغ"، وفي حركة "يانغ" جذر "يين"، وباستمرار دوران الحركة والسكون خلقت العناصر الخمسة والسماوات والأرض وما بينهما.

ويرى الكونفوشيوسيون أن "تايجي" هو المثل الأعلى لكل الكائنات، وأن تشكل هذه الكائنات وتطورها يرجع إلى "تايجي". وقد طرح هؤلاء الكونفوشيوسيون نظرية معرفة حقائق الأشياء بمراقبة مبادئها، ويرون أن هذه المعرفة لا تكون إلا بقلب الإنسان، ذلك لأن لكل شيء مبدأ فيعرف هذا المبدأ من ذلك الشيء نفسه، ثم يراقب مبدأ آخر غير معروف على أساس ذلك المبدأ الأول المعروف، حتى يبلغ الانسان إلى غاية المبادئ. (19)

ويرون أيضا أن معرفة مبدأ شيءٍ مَا هي الخطوة الأولى للمعرفة، وأن "تايجي" هو مبدأ كلّي تخضع له كل المخلوقات، وإذا عرف الإنسان هذا المبدأ الكلي انشرح صدره. (20)

فإذن المراقبة تشمل على كل المبادئ من "تايجي" إلى ورقة عشب أو شجرة واحدة، وأن غاية المراقبة هي لمعرفة مبادئ الأشياء، والتي لا تنحصر في الأشياء الموجودة في عالم الطبيعة فقط، بل يشمل على مبادئ الأخلاق أيضا، ويعني بذلك تمذيب النفس وتقوية الأخلاق.

هذا وقد عرفنا أن كانت الفلسفة الكونفوشيوسية وضعية وليست وحْياً أو ديانة، ولم يكن كونفوشيوس نبيا من الأنبياء ، بل هو عالم ومصلح وضع القوانين والنظام الذي يتعلق بالحياة الإنسانية. وكانت فلسفته لخدمة طبقات الحكام ولإفادتهم، ومع أن كلامه يمتاز بالإيجاز والدقة، ولكنه لا يمكن أن يُتوَّج بالوحي. وأن فلسفته غالبا لها علاقة مع الأخلاق وتزكية النفس.

#### ٣) نظرة الكونفوشيوسية إلى الإنسان:

رأى كونفوشيوس أن الإنسان يجب عليه أولا أن يطيع والديه والأباطرة، وأن يعدل بين الآخرين ويرحمهم. وقد طرح فكرة طبقة الملاك النبلاء، حيث إن السلطان هو سلطان دائما والعبد هو عبد دائما، وهكذا الوالد والولد. وقد جعل هذا النظام أيضا أساس العلاقة بين أفراد الأسرة، فعلى سبيل المثال في ذلك علاقة الوالد بولده، وذلك بأن يستر الولد على تصرّفات والده السيئة، وكذلك الوالد يستر على سرقة ولده، ومثل هذه المعاملات بينهما هي الخلق الحسن الفاضل، كما قال كونفوشيوس: "إن الوالد يستر على تصرفات ولده السيئة، وكذلك الولد عليه أن يستر على تصرفات والده السيئة، وكذلك الولد عليه أن يستر على تصرفات والده السيئة، فبهذا يظهر العدل". (21) وهكذا يتعامل السلطان والعبد فيحوز للسلطان أن يخطئ ولكن لا يجوز للعبد أن يخطئ، وذلك لأن شخص السلطان يناسب مسماه، وأن شخص العبد يناسب مسماه، فكل منهما في مكان

خاص لا يتجاوزه إلى غيره.

ويرى أن السبب الذي يؤدي إلى فساد المجتمع هو أن كلا من السلطان والعبد والوالد قد لا يبقى في مستواه كما ينبغى. (22)

ويرى أن علاقة الطبقات بين الناس في المجتمع العبودي معقولة، فقال: "إنما لا يتغير العقلاء في كونهم في الدرجة العليا والسفهاء في كونهم في الدرجة السفلى، فيتغير كل شيء إلا العاقل والسفيه". (23) "وإن كل من فوق الدرجة الوسطى يمكنه أن يحاور من في الدرجة العليا، وأما كل من في الدركة السفلى فلا يمكنه أن يحاور من في الدرجة العليا"، (25) ومعنى ذلك أن الدرجة العليا"، (25) ويرى أيضا: "أن العبقري في الدرجة العليا"، (25) ومعنى ذلك أن في الجتمع نوعا من الناس، قد حاؤوا إلى هذه الدنيا حاملي العلم و المعرفة بدون مشقة التعليم و التجربة، وهؤلاء هم الأشراف، وأن هناك أيضا آخرين من الناس قد ولدوا أمّييّن حاهلين لا يعلمون شيئا إلا بالتعليم والتجربة، فيختلف تعليمهم وتربيتهم باختلاف المعارف الموجودة فيهم عند الولادة.

وعلى هذا الأساس يرى كونفوشيوس أن الناس ينقسمون إلى ثلاث طبقات: العليا، والوسطى، والسفلى، فيمكن لمن في الطبقة العليا والوسطى أن يتلقى المعارف العالية العميقة، وأما الذين في الطبقة السفلى فلا يمكنهم أن يتلقوا هذه المعارف لأضم لم يخلقوا إلا للخدمة. كما قال: "يتعلم العاقل. (26) ليحب الناس، ويتعلم السفيه ليُستخدم". (27) معنى ذلك أن العاقل يستطيع أن يصلح بين الناس، وأما السفيه فدائما مع مثيله يعارض العاقل و يخالف الطريق المعتدل، والعاقل لا يتعصب في الجدال، بل يميل إلى السلم في المجتمع، ويتخذ الموقف الحيوي غير المتجمد، وأما السفيه فلا يفعل مثل ما يفعله العاقل، والعاقل يبدأ بالأول وينتهي بالآخر، وأما السفيه فلا أمانة له في قوله ولا في عمله، ويرى أن الرجل الخاص والعام والعاقل والسفيه قد خلقوا من أوّل ولادتهم.

ويرى كونفوشيوس أن العاقل والسفيه لا يستويان، وأن الذكر والأنثى لا

يستويان، وأن الحر والعبد لا يستويان. وأن العاقل نفسه يتنور في المحتمع، وأما السفيه فنفسه سيئة. وأن العاقل يجعل فرح الآخرين فرحه، ونجاحهم نجاحه، وأما السفيه فيحب أن ينم بين الناس ويفتري عليهم، كما قال: "إنما يصعب على الإنسان أن يتعامل مع المرأة والسفيه". (28)

ويميّز كونفوشيوس بين الرجل الكامل الخلق والرجل الناقص الخلق وقال: "إن الرجل الكامل الخلق يطلب الرذيلة، والرجل الناقص الخلق يطلب الرذيلة، والرجل الكامل يفكر في كسب الكامل يفكر في اجتناب الرذيلة وأداء الواجب، والرجل الناقص يفكر في كسب المنافع، والرجل الكامل واقف على الإصلاح، والرجل الناقص واقف على الإفساد". (29) ويحدد الرجل الفاضل في المجتمع فيقول: "الرجل الفاضل لا يتحيز ولا يتعصب". (30)

وأما الذين جاءوا بعده فيرون أن لكل إنسان نفسين: نفسا حقيقية ونفسا طبيعية، فأما النفس الحقيقية فهي حسنة وكاملة، وهي تحتوي على المروءة والصدق والأدب والعقل، وأما الثانية فهي إما طيبة وإما سيئة، لذلك لا يخلو الإنسان السفيه من النفس الطيبة ولا يخلو الإنسان العاقل من النفس السيئة، وما دام الإنسان يتمسلك بنفس طيبة لا تخرج أفكاره وأقواله وأعماله من مقاييس الأخلاق، لا تزيد ولا تنقص. (31)

وكما كان هناك نَفَس صافٍ ونَفَس عكرٌ، يرى أن نفْس الإنسان انقسمت إلى النفس الطيبة والنفس السيئة، فإذا كان الإنسان قد صفا نفسه يكون نبيّا أو وليا، كأنّه الدرّ في الماء الصافي، وإذا كان الإنسان قد عكر نفسه يكون سفيها أو عاصيا، كأنّه الدرّ في الماء العكر. لذلك إذا كان الإنسان قد زكّى نفسه وطهّر قلبه من الأوساخ كما يُصقَّل الدرُّ في الماء العكر فسيتحول السفيه أو العاصي إلى نبي أو ولي، وقد يحدث التغير على الخلق، فإذا أصاب حدوث التغير فسيصبح الرجل السيّئ وليا كما أن الدر في الماء العكر إذا صقله فسيظهر جماله ورونقُه. (32)

فإن كل ما ورد في كتب كونفوشيوس دلّ بوضوح على أن نظرته للإنسان تعود إلى الاعتراف بالطبقات، وأن الناس ليسوا في مستوى واحد رغم أنه يرى أن الإنسان مفطور على الخير، كما قال: "إن الناس يولدون خيرين متساوين بطبيعتهم، وكلما شبوا اختلف الواحد منهم عن الآخر تدريجيا وفق ما يكسب من عادات." (33)وذلك لأن معرفته بالإنسان ما زالت متأثرة بالمجتمع الذي عاش فيه، وأن هذه المعرفة غير معقولة، لأن نفس الإنسان غير مطلقة، قد يرتكب الجرائم من له خلق حسن، وقد يعمل الخير من له خلق سيئ، وكذلك إن موقفه من احتقار المرأة غير معقول.

### ٢ - نظرة الإسلام إلى الكون والإنسان:

### ١) نظرة الإسلام إلى الكون:

إن ذات الله تعالى وحدها توصف بالوحدانية والأحدية، فالوحدانية تعني عدم التكثر في الذات فليس هناك ذاتان، وإنما هو ذات واحدة، وأما الأحدية فتعني عدم الكثرة والتميز في الصفات بالنسبة للذات، وإنما الكثرة من ظاهر آثار الصفات، .(34) وهو ﴿مَالِك يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ .(36)

وذلك لأن الله سبحانه وتعالى هو الموجد للكون، وله الأسماء الحسنى، والصفات العليا التي هي من مقتضيات كمال ربوبيته وعظمة ألوهيته. وهذه الصفات قد تفرد بها الخالق، فلا يشاركه فيها شريك، لأنه وحده هو الرب والإله، فلا ربغيره، ولا إله إلا هو.

وهذا كما ورد في الآيات الكريمة والسنة المطهرة، قال الله تعالى: ﴿هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلظَّهُرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾. (38)

ويقول: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ رَ ﴾. (39)

ويقول: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾. (40)

وقد قيل للنبي ﷺ صف لنا ربك؟ فأنزل الله عز وحل: ﴿قُل هُو ٱللَّهُ أَحَدُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمْ يَكُن لَهُ صُفُواً أَحَدُ ﴾. (41)

فمعرفة الله روح الإسلام، لأنه هو التفكير الذي حث عليه القرآن، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْرِي فِي ٱللَّهُ عِن السَّمَاءِ مِن مَّآءِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَاللهُ عَلَى وَاللَّهُ مِن كُلُ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَاَيْتَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ يَعْقِلُونَ ﴾. (42)

حيث إن الإنسان إذا عرف ما حوله من الأشياء وفكر فيها فلا شك في أنه يصل إلى معرفة من أين جاءت هذه الأشياء، وهذا يعني أن الإنسان يعرف أن الله ما خلق الأشياء إلا ليتمتع بها الناس، وما خلق الإنس إلا ليعرفوا الله.

وقد طرح الإسلام كلاما واضحا في أن معرفة الله هي أسمى المعارف وأجلُها، وهي الأساس الذي تقوم عليه الحياة الروحية كلها. فأما وسائل المعرفة فلا تخرج من العقل والنظر فيما خلق الله من أشياء، ولا من معرفة أسماء الله وصفاته. (43)

فالمعرفة بطريق العقل لا تتم إلا بوظيفة، وهذه الوظيفة هي: التأمل والنظر والتفكير، (44) والإسلام أراد للعقل أن يتحرر من عقاله، ويفيق من سباته، فدعا إلى النظر والتفكير وعد ذلك من جوهر العبادة. كما قال الله تعالى: ﴿قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴿ 45)

﴿ قُلۡ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُم بِوَ حِدَةٍ ۖ أَن تَقُومُواْ لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ ثُمَّ تَتَفَكَّرُواْ ﴿ . (46) والذين يجحدون نعمة العقل، ولا يستعملونه فيما خلق من أجله، ويغفلون

عن آيات الله هم موضع التحقير والازدراء، والله سبحانه وتعالى يعتب عليهم، فيقول: ﴿وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَـٰوَّاتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرضُونَ ﴾. (47)

والإسلام حين دعا إلى التفكير، ورحب به، إنما أراد أن يكون ذلك في دائرة نطاق العقل وحدود مداركه.

فدعا الإسلام إلى النظر فيما خلق الله من شيء: في السماوات والأرض وفي الإنسان نفسه وفي الجماعات البشرية، ولم يحظر عليه إلا التفكير في ذات الله، لأن ذات الله فوق الإدراك البشري، والقرآن الكريم مليء بمئات الآيات الداعية إلى النظر في مجالات الكون الفسيحة وآفاقه الرحبة التي لا تحد بحد، ولا تقف عند نهاية، فيقول عز وجل: ﴿كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكّرُونَ فِي ٱلدُّنيَا فيقول عز وجل: ﴿كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكّرُونَ فِي ٱلدُّنيَا وَآلاً خِرَة ﴾. (49)

وما أوسع الدنيا التي دعا الإسلام إلى التفكير فيها، وسعتها ليست بشيء في جانب سعة الآخرة، وما أحسن هذه المعرفة، فإنما فريدة لا يوجد مثلها في الأديان الأخرى أبدا.

وأما الوسيلة الأخرى التي اتخذها الإسلام لتعريف الناس بالله، هي عرض أسماء الله الحسني وصفاته العليا.

"فالأسماء والصفات هي الوسائل التي تعرّف الله بما إلى خلقه، وهي النوافذ التي يطل منها القلب على الله مباشرة، وهي التي تحرك الوجدان، وتفتح أمام الروح آفاقا فسيحة تشاهد فيها أنوار الله وجلاله." (50)

هذه الأسماء هي التي ذكرها الله سبحانه في قوله:

﴿ قُلِ اَدْعُواْ اللَّهَ أَوِ اَدْعُواْ اَلرَّحْمَانَ ۗ أَيًّا مَّا تَدْعُواْ فَلَهُ اَلْأَسْمَآءُ اَلْحُسْنَى ﴿ (51) وهي التي أمرنا أن ندعوه بها:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ﴾. (52)

فهذه الأسماء التي تُفتح آفاقا واسعة من المعرفة بالله إذا فهمها الإنسان، وأدرك معناها، وانفعلت بما نفسه، واتخذها نبراسا، فإنما تكشف له عن أكبر حقيقة من حقائق هذا الوجود.

فالله سبحانه وتعالى منزّه عن كل ما يوصف به البشر من صفات، حيث إنه يخلق ما يشاء "فلا يجوز عليه شيء مما يجوز على الأحسام إذا فعلت شيئا مما تقدر عليه، من المباشرة بمحال القدرة، واستعمال الآلات وما يتبع ذلك من المشقة والتعب واللغوب، "(53) كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَاۤ أُمْرُهُرۡ إِذَاۤ أُرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُر كُن وَاللغوب، "(54) وأنه قدر الأشياء في الأزل، وأنه لم يصرح في القرآن الكريم بأنه خلق الأشياء بالعقول المرتبة، حيث يعقل العقل الأول فيظهر منه أوّل الأعداد، ويعقل العقل الثاني ... إلخ، كذلك أنه خلق – كما وضح لنا في محكم التنزيل – الكائنات كلها من الجن والإنس والسماوات والأرض وما بينهما بقوله كن فيكون، ولم يتوسل في خلقه بأحد من مخلوقاته.

ونحن نرى أنه لا يمكن أن نشرح صفات الله وحلقه بالفلسفة الكونفوشيوسية، لأن الكونفوشيوسية قد أنكرت وجود الإله الحق، بل نرى أن الوصول إلى معرفة خلق المخلوقات أمر فوق منال العقل البشري، وتعجز عنه طموحاته، ومع أن الإنسان يحاول دراسة الأمر من حوله، ويبحث عن إدراك الجهول من آفاق المادة إلا أن هذه الجهود لا طائل وراءها، وذلك لأن الإنسان قاصر عن بلوغ بعض معالم الحقيقة الكبرى، كما قال عز وجل: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ (55) والله خلق كل

المخلوقات من الأصل الواحد المتكافىء وهو قانون الله أو كلمة "كن"، يقول عز وجل: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَآ أَرَدْنَكُ أَن نَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾. (56)

#### ٢) نظرة الإسلام إلى الإنسان:

موقف الإسلام في نفس الإنسان على أساس ما جاء في القرآن الكريم.

إن الإسلام يعتمد في إصلاحه العام على تمذيب النفس الإنسانية قبل كل شيء، وقد عرفنا أن الفطرة الإنسانية بريئة وحسنة، حيث يرى أن فطرة الإنسان الخيرة لا تعني أنه ملاك لا يحسن إلا الخير، بل معنى هذا أن الخير يتواءم مع طبيعته الأصيلة وأنه يميل إليه وإلى العمل به كما يميل الطير إلى التحليق إذا تخلَّص من قيوده وأثقاله. (57)

وكذلك أن الإسلام لم يقتصر على القول بأن طبيعة الإنسان حيرة وطيبة فقط بل نجد في القرآن الكريم أربع مواضع تبين مستويات النفس: النفس المطمئنة في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَّةُ ٱرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً ﴾. (58). والنفس اللوامة في قوله تعالى: ﴿لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ وَلَا أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ﴾. (59). والنفس الأمارة بالسوء في قوله تعالى: ﴿وَمَا أُبرِّئُ نَفْسِيَ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِيَ ۚ إِنَّ رَبِي غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾. (60) والنفس الملهمة في قوله تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنِهَا ﴾. (61)

ورسالة الإسلام هي إعطاء المساعدة الكاملة للإنسان، كي يدعم فطرته، وقد وصف بأنه دين الفطرة الخالصة من الشوائب جمعاء كقوله تعالى: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِحَلِّقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِلكَ ٱلدِّينِ مَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا تَبْدِيلَ لِحَلِّقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِلكَ ٱلدِّينُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلِي الللللَّهُ الللللِّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللللْلِي الللَّهُ اللللْلِي الللَّهُ الْمُؤْمِ اللللْلِي اللللْلِي اللللْلِي اللللللَّةُ اللللْلِي اللللِي اللللْلِي الللللْلِي اللللِي الللللْلِي الللللْلِي الللللللْلِي الللللْلِي اللللْلِي الللللْلِي الللللْلِي الللللْلِي اللللْلِي الللللْلِي الللللْلِي اللللللْلِي الللللللْلِي الللللللْلِي اللللللْلِي اللللللْلِي اللللللْلِي الللللللْلِي اللللللْلِي الللللللْلِي اللللللِي الللللللللْلِي اللللللِي الللللللللْلِي اللل

## يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾. (63)

فإن بر الوالدين في الإسلام هو تلك الفضيلة التي تلي عبادة الله تعالى، وهو واحب في إطار صلة الرحم عموما. وإنه يطلب إلينا تقديم الوالدين على سواهما: فالإنفاق مثلا يجب أن يذهب إليهما قبل الآخرين، والرحمة يجب أن تتجه إليهما قبل غيرهما، والتواضع معهما يجب أن يكون أكمل وأبلغ، والدفاع عنهما يجب أن يكون أشعل وأدوم، والتضحية في سبيلهما يجب أن تكون أشعل وأدوم، والتضحية في سبيلهما يجب أن تكون أهون على النفس، وأقرب إلى القلب.

وواضح أن الإسلام يخص الوالدين وذوي الرحم بهذه الدرجة الرفيعة من التكريم بسبب الرابطة الحميمة التي تربطنا بهم، رابطة الدم والعصب. فإذا كان الإسلام قد أكد على وجوب الالتزام بالفضيلة، وشدد بقوة على وجوب مراعاتها تجاه الوالدين وذوي الرحم، فمعنى هذا بوضوح أنه عليها بالنسبة للقطاع الأكبر من الناس أن نلتزم بها. (64)

وأما النصوص التي تفيد هذا الوجوب والتشديد فكثيرة. قال عز وجل: ﴿ يَسْ عَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ اللَّهُ وَلَ مَآ أَنفَقَتُم مِّنْ خَيْرٍ فَللَّوَ لِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَدَمَىٰ وَٱلْيَتَدَمَىٰ وَٱلْنِ السَّبِيلِ أَوْمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ (65)

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحۡسَنَّا ﴾. (66)

فالقرآن الكريم ينهى عن التفوُّه بأي لفظ للوالدين من شأنه أن يمس الوالدين، كقوله تعالى: ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَاۤ أَوْ كِلاَهُمَا فَلَا تَقُل هُمَاۤ أُفِّ وَلَا تَهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلاً كَريمًا ﴾. (67)

﴿ وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا اللَّهِ وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُما وَ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ فَأُنْتِعُكُم

بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. (68) فالقرآن الكريم يعلّم المسلم أن يصاحب والديه في الدنيا مصاحبة معروفة حسنة وبخلق جميل وحلم واحتمال وبر وصلة، حتى ولو كانا مشركين، ولكن لا يجوز له أن يتبع سبيلهما. (69)

وفي القرآن الكريم امتدح الله عز وجل يحيى عليه السلام لبره بوالديه: ﴿وَبَرًّا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا عَصِيًا ﴾ (70) وفيه أيضا أن عيسى عليه السلام اعتبر أن بر الوالدين من نعم الله عليه، ومن وصايا الله له: ﴿وَبَرًّا بِوَالِدَيْ وَلَمْ يَجُعَلِنِي جَبَّارًا شَقِيًا ﴾ (71) ولم تشأ إرادة الله أن يمتد الأجل بوالدي نبينا على حتى نرى أسمى وأنبل صور البر بالوالدين مجسدة في سلوكه الشريف. ومع ذلك فإن أقواله وتعاليمه لأصحابه وللمسلمين تنطق بتقديره الرفيع لهذه الفضيلة الإسلامية الأساسية، وحديثه على عن أولي الناس بالبر معروف ومشهور، والأولويات فيه واضحة: الأم، ثم الأقرب فالأقرب فالأقرب. (72)

وهكذا دعا الإسلام المسلم إلى أداء حقوق الوالدين المادية التي فرضها الشرع عليه فرضا ملزما يعاقب تاركه، وتتجاوز حدود الحقوق المستحقة للوالدين الحقوق المادية بمزيد من الطاعة والاحترام والعطف والرعاية، وهذه هي الفضيلة الحقة.

يرى الإسلام أن الخلق الحسن صفة سيد المرسلين وأفضل أعمال الصديقين، وهو على التحقيق شطر الدين وثمرة مجاهدة المتقين ورياضة المتعبدين، وهو الأبواب المفتوحة من القلب إلى نعيم الجنان وجوار الرحمن، فإنه يرى أن الأخلاق السيئة هي السموم القاتلة والرذائل الواضحة والخبائث المبعدة عن جوار رب العالمين، وهي الأبواب المفتوحة إلى نار الله تعالى الموقدة التي تطلع على الأفغدة، فلذا يحتاج العبد إلى علاجها وإصلاحها، فمعالجتها هو المراد بقوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن رَكّنها ﴿ (73) ، وإهمالها هو المراد بقوله: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها ﴾ (74)

ولذلك أمر الإسلام بأن يجاهد الإنسان نفسه حتى لا تميل مع الهوى وتضل

طريق الرشاد، وجعل الجنة جزاء من يعمل ذلك، فجاء في القرآن الكريم: ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَن ٱلْهَوَىٰ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾. (75)

كما قال الرسول على: "المجاهِد من جاهد نفسه في طاعة الله عز وجل." (76)
فمنزلة الإنسان في الإسلام متساوية، وأنها بنت على الإيمان والتقوى، كما قال
عز وجل: ﴿يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ
لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿. (77)

وأن نعرف أن الله سبحانه وتعالى حلق الإنسان ليكون حليفة له في الأرض، فأودع في أصل تكوينه العقل ليتميز عن سائر المخلوقات، كما قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِكِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ (78) وقال: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ (79)

وقد دلت هذه الآيات على أن الإسلام قد كشف عن حقيقة طبيعة الإنسان بدقة وأن هذه الطبيعة ليست هي إلا طبيعة خيرة، وهي لم تصدر من عقل الإنسان أو من أية فلسفات مصنوعة بل من خالق الكون والإنسان، وهو الله سبحانه وتعالى. ومن مبادئ الإسلام السامية أن جعل الناس متساوين أمام القانون دون محاباة لأحد أو تمييز لفرد على آخر بسبب العرق أو الجنس أو المنصب أو الدين، لأن القانون في الإسلام شريعة الله التي يجب أن تكون لها السيادة المطلقة على جميع الناس لقوله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ عَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّ مِينَ لِللَّهِ شُهُدَآءَ بِاللَّقِسَطِ لَا الناس لقوله عز وجل: ﴿ يَتَعْدِلُواْ قَوَّ مِينَ لِللَّهِ شُهُدَآءَ بِاللَّقِسَطِ لَا الناس لقوله عز وجل: ﴿ يَتَعْدِلُواْ قَوْ مِينَ لِللَّهِ شُهُدَآءَ بِاللَّقِسَطِ لَا الناس لقوله عز وجل: ﴿ يَتَعْدِلُواْ قَوْ مِينَ لِللَّهِ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا أَمُرُكُمْ أَن تُؤدُواْ وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَمْرُكُمْ أَن تُؤدُواْ وَلَوْ اللَّهَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَخَكُمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِۦٓ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾. (81)

ولذلك غضب النبي عليه الصلاة والسلام على أسامة عندما طلب منه أن يشفع للمخزومية التي سرقت لأن ذلك ظلم لكرامة الإنسان وخروج عن قوام المساواة. فقال عليه الصلاة والسلام: "أتشفع في حد من حدود الله؟ ثم قام فخطب فقال يأيها الناس إنما ضل من كان قبلكم إنحم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد. وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها". (82)

هكذا المساواة في الإسلام، وأنه أعطى للبشرية مبدأ عظيما ونموذجا ممتازا ليس له مثيل في التاريخ ولم يكن موجودا في الحضارات والفلسفات الأخرى، حيث حرص كل الحرص على تحقيق المساواة بين الناس، لا فرق بين الشرفاء والناس العاديين، ولا بين العبيد والسادة أمام الله.

وأن الإسلام صرح بوضوح أن فطرة الإنسان خيرة، لا يعني هذا أنه ملاك لا يحسن إلا الخير، بل معنى هذا أن الخير يتواءم مع طبيعته الأصيلة (83)، فلم يقتصر الإسلام على القول بأن طبيعة الإنسان خيرة فقط، بل قد وردت النصوص الصريحة في القرآن في عدة مواضع تبين مستويات النفس.

#### الهوامش والإحالات

- 1) تاريخ الفلسفة الصينية، رن حي يوي، دار الطباعة الشعبية، الطبعة الأولى، سنة ١٩٨٤م، ص: ٦٨/١.
- 2) تاريخ الفلسفة الصينية، شياو جيه فو ولي جينغ تشيوان، دار الطباعة الشعبية، الطبعة الأولى، سنة ١٩٨٢م، ص: ٢٧/١.
  - 3) المرجع ال سابق، ص: ١/ ٢٨.
- 4) المعجم المحيط الصيني، لجنة تأليف المعجم، دار النشر للمعاجم بشانغهاي، الطبعة الخامسة، سنة 4) من ص: ١١١٩،
- 5) هي: اسم المقاطعة، تقع في مجرى النهر الأصفر الأسفل في شرق الصين. المعجم المحيط الصيني،
   ص: ٧٨٤.
  - 6) المعجم المحيط الصيني، ص: ١١١٩.
- 7) هي: كتاب الوثائق التاريخية، وكتاب القصائد والشعر، وكتاب التبدلات، وكتاب القداس والحفلات، وحولية الخريف والربيع.
  - 8) هي: الحوار، والمعرفة الكبرى، والاعتدال، وآثار منغ تسي.
  - 9) شياو جيه فو ولي جينغ تشيوان، تاريخ الفلسفة الصينية، ص: ٧١.
    - 10) كونفوشيوس، الحوار، ص: ١٤٨.
      - 11) المصدر السابق، ص: ٢٤٣.
  - 12) شياو جيه فو ولي جينغ تشيوان، تاريخ الفلسفة الصينية، ص: ٧٣.
    - 13) كونفوشيوس، الحوار، ص: ١٤٧.
    - 14) المعجم المحيط الصيني، ص: ١٢١٢.
  - 15) تاريخ الفلسفة الصينية، شياو جيه فو ولي جينغ تشيوان، ص: ٣٠١.
    - 16) المعجم المحيط الصيني، ص: ٦٤٢.
- 17) تشو سي سنة ١١٣٠م سنة ١٢٠٠م هو فيلسوف وعالم تربوي في عصر أسرة "سونغ" الجنوبية الملكية، وقد جاء بـ "فكرة إبقاء النظام السماوي وترك الشهوات النفسية".
- 18) الإسلام في الصين، تلخيص الأوراق التي قدمت في الاجتماع الإسلامي من خمس مقاطعة في شمال غربي الصين، ص: ٢٥٩ ٢٦٠.

- 19) المعرفة الكبرى، كونفوشيوس، دار الكتب التراثية بشانغهاي، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠١م، فصل استقصاء مبادئ الأشياء.
- 20) الإسلام في الصين، تلخيص الأوراق التي قدمت في الاجتماع الإسلامي من خمس مقاطعة في شمال غربي الصين، ص: ٢٦٤.
  - 21) الحوار، كونفوشيوس، دار الكتب التراثية بشانغهاي، الطبعة الأولى، سنة ٢٠٠١م،
    - 22) المصدر السابق، ص: ٤٤-٦٩.
      - 23) المصدر السابق، ص: ١٧٣.
      - 24) المصدر السابق، ص: ١٢٨.
      - 25) المصدر السابق، ص:١١٥.
    - 26) يعني الرجل الكامل الخلق والأدب والواسع الصدر.
      - 27) الحوار، كونفوشيوس، ص: ٢٢١.
        - 28) المصدر السابق، ص: ٦٩.
        - 29) المصدر السابق، ص: ٥٥-٥٦.
          - 30) المصدر السابق، ص: ٦٣.
- 31) الإسلام في الصين، تلخيص الأوراق التي قدمت في الاجتماع الإسلامي من خمس مقاطعة في شمال غربي الصين، دار الطباعة الشعبية بنينغشيا، الطبعة الأولى، سنة ١٩٨٢م، ص: ٢٦٩.
  - 32) المرجع السابق، ص: ۲۷۰.
- 33) شرح الحوار، وانغ سينغ كانغ، دار الكتب التراثية بشانغهاي، الطبعة الثالثة، سنة ٢٠٠٣م، ص:
- 34) حقائق الإسلام وأسراره،الإمام المحقق عبد الغني بن إسماعيل النابلسي، دار التراث العربي، الطبعة الأولى، سنة ١٩٨٦م، ص: ٩٢-٩٣.
  - 35) سورة الفاتحة، الآية ٢.
  - 36) سورة الفاتحة، الآية ٤.
  - 37) سورة البقرة، الآية ١٦٣.
    - 38) سورة الحديد، الآية ٣.
  - 39) سورة القصص، الآية ٨٨.
  - 40) سورة الرحمن، الآية ٢٦-٢٧.

- 41) سورة الإخلاص، الآية ١-٤.
  - 42) سورة البقرة، الآية ١٦٤.
- 43) العقائد الإسلامية، السيد سابق، دار الكتاب العربي بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، سنة ١٩٨٥م، ص ١٩٠٠ .
  - 44) المرجع السابق، نفس الصفحة.
    - 45) سورة يونس، الآية ١٠١.
      - 46) سورة سبأ، الآية ٤٦.
    - 47) سورة يوسف، الآية ١٠٥.
    - 48) سورة الملك، الآية ١٠-١٢.
  - 49) سورة البقرة، الآية ٢١٩-٢٢٠.
  - 50) السيد سابق، العقائد الإسلامية، ص: ٢٤.
    - 51) سورة الإسراء، الآية ١١٠.
    - 52) سورة الأعراف، الآية ١٨٠.
- 53) تفسير الكشاف، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٧م، ٣٤/٤.
  - 54) سورة يس، الآية ٨٢.
  - 55) سورة الإسراء، الآية ٥٥.
  - 56) سورة النحل، الآية ٤٠.
- 57) الفكر الأخلاقي، محمد عبد الله الشرقاوي، دار الجيل بيروت، الطبعة الأولى، سنة ١٩٩٠م، ص:
  - 58) سورة الفجر، الآية ٢٧-٣٠.
    - 59) سورة القيامة، الآية ١-٢.
      - 60) سورة يوسف، الآية ٥٣.
    - 61) سورة الشمس، الآية  $v-\lambda$ .
      - 62) سورة الروم، الآية ٣٠.
      - 63) سورة الملك، الآية ١٤.

- 64) الفضائل الخلقية في الإسلام، الدكتور أحمد عبد الرحمن إبراهيم، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع المنصورة، الطبعة الأولى، سنة ٩٨٩م، ص: ١٣١.
  - 65) سورة البقرة، الآية ٢١٥.
  - 66) سورة الإسراء، الآية ٢٣.
  - 67) سورة الإسراء، الآية ٢٣.
  - 68) سورة لقمان، الآية ١٥.
- 69) تفسير الكشاف، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، تحقيق عبد الرزاق المهدي، ٥٠١-٥٠٠/٣
  - 70) سورة مريم، الآية ١٤.
  - 71) سورة مريم، الآية ٣٢.
  - 72) الفضائل الخلقية في الإسلام، الدكتور أحمد عبد الرحمن إبراهيم، ص: ١٣٤.
    - 73) سورة الشمس، الآية ٩.
    - 74) سورة الشمس، الآية ١٠.
    - 75) سورة النازعات، الآية ٤٠-١٤.
    - 76) سنن الترميذي، الكتاب فضائل الجهاد، رقم ١٥٤٦.
      - 77) سورة الحجرات، الآية ١٣.
        - 78) سورة البقرة، الآية ٣٠.
      - 79) سورة الذاريات، الآية ٥٦.
        - 80) سورة المائدة، الآية ٨.
        - 81) سورة النساء، الآية ٥٨.
- 82) فتح الباري في شرح صحيح البخاري، ابن الحجر العسقلاني، ك، الحدود ٨٦ باب ١٢ دار الفكر ٨٢/١٢.
  - 83) الفكر الأخلاقي، محمد عبد الله الشرقاوي، ص:١٣٦.

\*\*\*\*\*\*\*\*

#### الأزمة الأخلاقية في المجتمع الباكستاني (المظاهر – العوامل – المعالجة) Moral Crisis in the Pakistani Society

(Problems, Causes and Cure)

\* د.سحاد أحمد

#### **ABSTRACT**

Moral values are seen as the basis of human civilization. Absence of moral values and responsibilities results in the justification of every evil in the society, as it is the case being observed in the present-day societies in many parts of the world. A nation, whose collective morals are high, is capable to lead other nations, irrespective of caste, creed and religious affiliations. If a nation, Muslim or non-Muslim, ignores the high moral values, it cannot avoid its decadence and destruction.

Due to this utmost importance of morality for humanity, Islām regards morality as one of the integral parts of the Divine Revelation. Islām aims to create a sense of moral responsibility in its adherents, so that, they may show a complete picture of an ideal society, and enjoy their freedom to carry out the best possible moral deeds.

The author of this paper, chose to study the present moral crisis in the Pakistani society and tried to determine the causes, which has brought about this moral crisis and also presents its cure in the light of the Qur'ān and Sunnah. The study focuses on the following aspects:

Definitions of moral values & society, Prevalent social evils in our society, Causes of crimes and social evils, Remedies to root out unethical practices and evils from the society, Conclusion and recommendations.

**Keywords:** Morals; The Pakistani Society; Sex Abuse; Alcoholism

<sup>\*</sup> أستاذ مساعد، جامعة العلوم وتكنولوجيا ، مير بور، آزاد كشمير

#### المقدمة

تعتبر الأخلاق عنصر أساسي في بناء الفرد والأمة . فكل الرسالات السماوية إنما جاءت لتربي الناس على الإلتزام بالأخلاق الحسنة. بهذا فقد وضعت هذه الرسالات اللبنات الأولى في صرح البناء الأخلاقي في المجتمعات الإنسانية. ولكن هذا الصرح اكتمل على يد خاتم النبيين محمد  $\rho$  والذي وصفه الله تعالى في قوله تعالى ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ (1) كما حدد النبي  $\rho$  غايته من بعثته في قوله " ((بُعِثْتُ لِأُكُمّ مُحُسْنَ الْأَخْلاَقِ)). (٢)

وبذلك يكون الإسلام قد أوجد دستورا أخلاقيا لجميع أفراد المجتمع وأمرهم بإمتثاله. لذا نرى أن الإسلام قد اهتم بمذا الجانب اهتماما عظيما. فالإلتزام بالأخلاق الحسنة هو عنوان الحياة ومصدر العزة والتقدم للأمم. فهي عنصر أساسى في بناء الفرد والمجتمع من جديد.

وفي هذه الأيام انتشرت في المجتمعات الإسلامية بشكل عام وفي المجتمع الباكستاني بشكل حاص أنواع وأشكال متنوعة للانحرافات الأخلاقية والاجتماعية، كلها تمس أغلب جوانب الحياة البشرية ، لذا سوف أبين في هذا البحث أهم مظاهر الأزمة الأخلاقية في المجتمع الباكستاني، ومن ثم التعرف على أهم العوامل المؤدية إلى وقوعها، كما تتعرض هذه الأوراق معالجة هذه الأمراض المتمثلة في الجرائم والإنحرافات الأخلاقية في المجتمع الباكستاني خاصة وفي المجتمعات الأحرى عامة.

خطة البحث: قد قسمت هذا البحث إلى المقدمة و تمهيد وثلاثة مباحث. التمهيد عبارة : عن تعريف الأخلاق والمجتمع لغة واصطلاحا.

المبحث الأول: صور الإنحرافات الأخلاقية في المجتمع الباكستاني

المبحث الثاني : العوامل المؤدية إلى الإنحرافات الأخلاقية

المبحث الثالث: معالجة هذه الأزمة الأخلاقية

#### التمهيد:

## أولاً: تعريف الأخلاق لغة واصطلاحاً:

لغة: تطلق (كلمة أخلاق) على: الطبع والسجية، والمروءة والدين. وحول هذه المعاني يقول الفيروزآبادى (٣) "والخُلْقُ، بالضم وبضَمَّتَيْنِ: السَّجِيَّةُ والطَّبْعُ، والمروءةُ والدينُ. " (١). ويقول ابن منظور (٥): "الخُلُقُ، بِضَمِّ اللَّامِ وَسُكُونِهَا: وَهُوَ الدِّينِ والطَبْعِ وَالسَّجِيَّةُ.

اصطلاحا: قد تناول الكثير من العلماء والمفكرين المسلمين موضوع الأخلاق، بالتعريف والدراسة، وقد تعددت تعريفاتهم، ومن هذه التعريفات:

١. تعريف ابن مسكويه (٦)، فقد عرف الأخلاق بأنها "حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية.

7. وعرفه الأصفهاني (V) بأنه: " إسم (للهيئة الموجود في النفس التي يصدر عنها الفعل بلا فكر)(A)

٣. وعرفها عبدالكريم زيدان (٩) بقوله " ويمكننا تعريف الأخلاق بأنه مجموعة من المعاني والصفات المستقره في النفس وفي ضوئها وميزانها يحسن الفعل في نظر الإنسان أو يقبح، ومن ثم يقدم عليه أو يحجم عنه) (١٠)

٤. أما الدكتور مقداد يالجن(١١) فعرف الأخلاق بقوله: " يمكن تحديد مفهوم الاخلاق في نظر الإسلام بأن الأخلاق عبارة عن علم الخير والشر والحسن والقبح وله قواعده التي حددها الوحي لتنظيم حياة الإنسان وتحديد علاقته بغيره على نحو يحقق الغاية من وجوده في هذا العالم على أكمل وجه"(١٢)

ولا شك أن هذا التعريف هو أقرب الى الصواب والدلالة على المطلوب، وأفضل من التعريفات الفلسفية، حيث قيده بالشرع. مهما يكن من تباين في وجهات النظر حول تعريف الخلق فإنحا جملة تشير إلى أن الخلق يتكون من عناصر عدة هي: العمل والإرادة والعلم الذي يحصل به التكليف.

## ثانياً: تعريف المجتمع لغة واصطلاحاً:

لغة: المجتمع مشتق من مادة جمع، جمع الشيء عن تفرقة يجمعه جمعا وتجمع القوم: احتمعوا أيضا من هاهنا وهاهنا. واحتمع الإنسان بغيره: انضم إليه، أو إليهم. (١٣)

اصطلاحاً: عرفه ابن عاشور ، فقال: "الجحتمع البشري والأمة عبارة عن مجموعة من الناس. هي كل ملتئم من أجزاء هي الأفراد."(١٤) فالمحتمع الإنساني عدد كبير من الأفراد، تجمعهم روابط وأهداف مشتركة ويلتزمون بعرف وقانون أو أرض متشرك.

# المبحث الأول : مظاهر الأزمة الأخلاقية في المجتمع الباكستاني :

يجب علينا أن نعترف بأن مجتمعاتنا اليوم تعاني بكثير من الظواهر الخطيرة التي سلكت طريقها إلى المجتمعات الإسلامية من قبل الفلسفات الهدامة بطرق مختلفة. فلنقف مع بعض هذه النماذج التي لطخت مجمعاتنا، ومع بعض هذه القضايا الخطيرة التي تستوجب التوقف حتى نجد المخرج المناسب للحد من تفاقمها في مجتمع اعتاد على طاعة الله وسوله  $\rho$ ، وعلى احترام العادات الإسلامية للمجتمع والأحلاق الفاضلة.

### ١. التحرش الجنسي:

معنى التحرش لغة: قيل: الحَرْشُ والتَّحْرِيشُ: إغراؤُك الإنسانَ والأَسَدَ لِيَقَعَ بِقرْنه. وحرش بينهم: أفسد وأُغرى بعضهم ببعض، وفي الحديث أنَّه نمى عن التَّحريش بين البهائم، هو الإغراء وتمييج بعضها على بعض . (١٥)

اصطلاحا: "والتحرش في أبسط صورة يعنى الإغواء والإثارة والإحتكاك والمراودة عن النفس". (١٦٠) ودفع الآخر لممارسة فعل محرم . فالإعتداء الجنسي مذموم بكل أنواعه حيث أنه يترك آثارة مدمرة في نفسية الإنسان.

فظاهرة التحرش الجنسي بشكل عام وبالأطفال بشكل خاص بدأت تتفاقم في المجتمع الباكستاني بل هي الأقرب لتحولها إلى وباء احتماعي. لذا صارت هذه الجرائم الأخلاقية في مجتمعنا اليوم من القضايا المثيرة للاهتمام، والتي صارت تؤرق الجميع، ولكن لم تأخذ حظها من أبحاث الدارسين.

وحسب دراسة أعدها منظمة "ساحل" غير الحكومية والمعنية بقضية الإعتداء الجنسي على الأطفال، نشرت تقريرا لعام واحد وهو عام ٢٠١٢م، وقال التقرير إن ٢٣٠٣ طفلا تعرضوا لإعتداءات الجنسية والوقائع التي يندي لها الجبين في طول البلاد وعرضها خلال السنة الواحدة. أما ٢٧٨٨ حادثة تم تسجيلها ونشرها في الصحافة كالجرائد والصحف اليومية والقنوات الفضائية. قال التقرير إن ثمانية أطفال كان يتعرض لهم يومياً في أنحاء البلاد. أما نسبة البنات كان ٧٠% في المائة.

كما يشير التقرير إن هذا النوع من الحوادث يزيد وينخفض من عام لآخر، وقال التقرير إن غالبية الأطفال الضحايا تقل أعمارهم عن ١٨ وأغلب منهم لم يصلو إلى سن البلوغ بعد. وتشير الارقام الى ازدياد هذه الجريمة في البلد. حيث ارتفعت هذه الجريمة بنسبة ٢٦%، مقارنة مع العام الماضي، حيث سجلت عام الماضي ٣٠٠٠ قضية. أما ١٧% من تلك القضايا متعلقة بالإغتصاب واللواط، وه % من الأطفال تم قتلهم بعد التحرش الجنسي. ٧١% من هذه الإعتداءات تمت تسجيلها ضد البنات و ٢٩% كانت ضد البنين. وأوضح التقرير أن عدد القضايا التي وردت إلى الشرطة والتي تم تسجيلها خلال العام بلغ نسبتها إلى ٨٣% من إجمالي القضايا، و ٢٤% من هذه القضايا لم تسجل. (١٧)

#### ٢. ظاهرة الزنا:

ومن الأمور الخطيرة أيضا على المجتمع الباكستاني ظهور الفواحش وانتشارها في الناس، وهذا الخطر القادم نذير شؤم؛ لأن الكوارث في المجتمع

الباكستاني مرتبط بهذه الفواحش والمنكرات - والله أعلم-، ولقد حذرنا الرسول p بقوله: "لم تظهر الفاحشة في قوم قط، حتى يعلنوا بها، إلا فشا فيهم الطاعون، والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا ". (١٨) ارتفعت نسبة هذه الظواهر الإنحرافية بشكل مخيف في المجتمع الباكستاني المحافظ منذ السنوات الأحيرة . مما أدى إلى أزمة الأحلاقية في المجتمع .

### ٣. الإعتداء ضد النساء:

" قالت إحدى لجان الحقوق الإنسانية في المجتمع الباكستاني في تقريرها السنوي لعام (٢٠١٣) أن ٢،٩٠٣ إمرأة تعرضن للاغتصاب ، ناهيك عن حالات الإغتصاب والضرب والإعتداء بالأخماض الحارقة وغيرها " . (١٩)

كما ذكرت عدة تقارير غير الحكومية عن عدم تعاون رجال الشرطة والأمن مع الضحايا ، لا سيما إذا كان الجحرم ينتمي إلى أسر غنية أو سياسية ذات نفوذ.

أما جرائم الإعتداء بالأخماض الحارقة في باكستان فقد جذبت الإنتباه الدولي بعد إصدار فيلم وثائقي يحمل اسم (حفظ الوجه saving face) (٢٠) وأن تلك الإعتداءات غالباً ما تكون نتيجة تصاعدية للعنف الأسري، والإناث هم الغالبية العظمي من الضحايا.

### ٤ .المخدرات والمسكرات:

الخدر لغة: " والخدر من الشراب والدواء: فتور يعتري الشارب وضعف. والخدر: الكسل والفتور ". (٢١)

اصطلاحا: " ويجمع هذه المعاني اللغوية كلها أن المحدر يطلق على كل ما يورث الكسل والضعف أو الفتور والاسترخاء ومن معانيه أيضا الستر والتغطية. وبذلك يلتقى المعنى اللغوي مع المعنى الشرعى للمحدرات". (٢٢)

المسكرلغة: وفي الصحاح: " السَكْرانُ: خلاف الصاحي، والجمع سَكْرى وَسَكارى. (٢٣) وقال صاحب القاموس المحيط: سكر كفرح.. نقيض صحا. (٢٤) اصطلاحاً: " فالمسكر كل ما من شأنه الإسكار بلا تفريق بين شكل المسكر أو مظهره، ودون نظر إلى المادة التي أخذ منها سواء كان عنبا أو حنطة أو شعيرا أو غير ذلك، سائلا كان أو جامدا، وآياً كانت طريقة تناوله شربا أو أكلا.. "(٢٥). " فتعاطي المسكرات له مشاكل اجتماعية جمة منها الانعزال عن المحتمع والسلوك العدواني واستعمال العنف مع الأسرة والاعتداءات الجنسية على الأطفال، إضافة للتشرد والضياع والتغيب عن العمل". (٢٦)

" فحميع المسكرات من أخبث الخبائث التي تضر بالأنفس والأحسام، فهي تعطل العقل الذي هو ملاك حياة الإنسان ومناط قيامه بتكاليف الحياة، فتناول الخمور رجساً من عمل الشيطان ومن أسباب الفساد في الأرض والعدوان على البيئة، فمن فسد عقله كان أقرب للضرر منه إلى النفع، فهي مؤدية إلى الشجار والفتنة يعقبها سفك الدماء وإتلاف الأموال وإزهاقاً لأنفساً بريئة في حوادث السير، إضافة لإجتياحها لصحة الأجسام وحياة البشر ". (٢٧)

أما المحدرات فتعد حالياً من إحدى أخطر المشاكل التي تعاني منها دول العالم وتسعى لمحارتها لما فيها من أضرار خطيرة على الناحية الصحية والإجتماعية. تنتج افغانستان ٩٠ % من إنتاج الهيرويين في العالم، ويعبر قرابة نصف هذا الانتاج الأراضي الباكستانية قبل أن يهرب إلى أوروبا وآسيا، مستخدماً بشكل أساسي مرفأ كراتشي، المدينة الواقعة على ضفاف بحر العرب، والتي يقطنها ٢٠ مليون نسمة. لكن جزءاً من هذه المخدرات الداخلة إلى باكستان تبقى فيها، فتباع في سوق المخدرات المحلي، لتزداد المعاناة الاجتماعية في هذا البلد الذي يصل عدد المدمنين فيه على الهيرويين إلى مليون شخص معظمهم يستخدمون الحقن، من أصل إجمالي عدد السكان البالغ ١٨٠ مليوناً. إن تعاطى المخدرات يؤدي إلى تحطيم شخصية عدد السكان البالغ ١٨٠ مليوناً. إن تعاطى المخدرات يؤدي إلى تحطيم شخصية

المدمن ، لذا يفشل في العمل والحياة وينتقل من عمل لآخر ومن وظيفة لأخرى، إلى أن يخسر كل فرص العمل والرزق ويستسلم للبطالة والفشل ولإجرام الذي يؤدي إلى ارتكاب جريمة الاغتصاب، فالمدمن متقلب المشاعر والعواطف وغير قادر على التحكم في غرائزه، ولا يحترم مشاعر الآخرين.

#### ٥. ظاهرة القتل:

إن حماية الأنفس مقصد من مقاصد هذا الدين الحنيف .لكنه من المؤسف حداً بأننا نشاهد منذ السنوات أبشع أنواع القتل والإرهاب في المجتمع الباكستاني. فلا يستطيع أحد وصف الحياة البائسة في باكستان لما تشهده من غياب للنظام والعدالة وقوة القانون، لاسيما وانحا تعاني من عمليات قتل بشعة بحق المسلمين الإبرياء. ان انتشار الاسلحة فيها يمثل نسبة عالية جدا ومخيفة بعد ان اراد الكل ان يأخذ حقه بعد غياب السلطة والنظام، وحسب التقرير مركز البحوث والدراسات الأمنية استمرت حوادث القتل والإرهاب بلا توقف في العام الماضي، حيث قتل حوالي ٢٧٦٨ شخصاً في العام الواحد ٢٠١٤م، ومجموع العدد يتحاوز من ١٠ ألف بين قتيل وجريج في عمليات الإنتهار والقتل والإرهاب والعنف.

الخلاصة: فهذه صورة موجزة لبعض المظاهر الأزمة الأخلاقية وإلا بات الانحراف الأخلاقي بصوره المختلفة سمة بارزة في المجتمع الباكستاني، ولم يعد هناك مجال للاختلاف حول هذا الموضوع لأنه واقع وأمر مشاهد محسوس. فارتفاع نسبة الجرائم المختلفة، كلها مؤشرات قوية تؤكد لنا تآكل منظومة القيم والأخلاق داخل المجتمع الباكستاني. أما صور الإنحراف الأخلاقي التي ذكرتما في هذا المبحث هي للنماذج فقط.

# المبحث الثاني :العوامل المؤدية للإنحراف الأخلاقي في المجتمع الباكستاني

تعد الجرائم الأخلاقية من المشكلات الحقيقية التي تعاني منها المجتمعات، وما ذلك إلا نتاج الحضارة والتقدم المادي. فالمجتمعات الإسلامية تقف أمام هجمة شرسة على القيم الأخلاق تتمثل في الدور المادي للمحتمع وغياب دور الأسرة وتفشي البطالة والتطور التكنولوجي ونتيجة التمكين للقيم العلمانية؛ والتسويق لقيم الحرية بالمفهوم اللاديني، مقابل ضعف كبير في المنظومة التربوية والدينية، وانتشار الظلم وغياب المساواة والعدالة الاجتماعية ، فنتيجة ذلك كله أصبح الانحراف الأحلاقي تحدي كبير للمحتمع الباكستاني.

لذا سوف أتناول في هذا المبحث العوامل المؤدية للإنحراف الأحلاقي في المجتمع الباكستاني ، فتنقسم هذه العوامل إلى اقتصادية، إجتماعية، وثقافية، كما يأتى:

### أولاً: العوامل الإقتصادية:

### ١. الفقر:

الفقر عامل أساسي في إنتشار كثير من الأمراض الإجتماعية كالقتل والسرقة والرشوة وغيرذلك . كما يؤدي هذا العامل إلى انتشار مهنة البغاء وهي تقديم المتعة الجنسية مقابل كسب مادي، تشير الدراسات إلى أن البغايا في المجتمعات قد نشأن في الشرائح الأكثر فقراً في الجتمع، كما أن تزايد معدلات الطلاق قد دفع عدداً من المطلقات للخضوع للإغراء المادي الذي ينطوي عليه البغاء. فالفقر آفة اجتماعية التي تؤدي إلى الأمية والجهل والتخلف بالبيئة وانتشار الفوضى والإضطراب بالمجتمعات وعدم الاستقرار. " ووفقا للتقرير الصادر عن معهد السياسات الإنمائية فإنه بالرغم من المطالبات الموجهة للحكومة للحد من الفقر إلا أن ثلث سكان البلاد يعيشون تحت خط الفقر. أي يعيش في باكستان الفقر إلا أن ثلث سكان البلاد يعيشون تحت خط الفقر، أي يعيش في باكستان البالغ مد السكان فرد تحت خط الفقر، أي ما نسبته ٣٣% من إجمالي عدد السكان البالغ نسمه وهو أمر غير مقبول في القرن الحادي والعشرين ". (٢٨)

#### ٢. الطالة:

هي عبارة عن حالة يكون الإنسان فيها غير قادر على الوظيفة ومواصلة العمل كما لا يجد العمل والأجر المناسبين . "وإذا طال أمد ذلك أدى إلى السلوك الإجرامي ومنها المتعلقة بالأمن الاجتماعي مثل تعاطي المخدرات وإدمان الكحول والسرقة والسلب والاحتيال والجرائم الجنسية ". (٢٩)

والبطالة في معناها الآخر تعني الفراغ الذي هو مفسدة في حد ذاته إن لم يتم استغلاله في السلوك الصالح والمفيد فعندما لا يجد الإنسان ما يشغل به نفسه فإن معظم وقته يقضيه في المنزل مع وجود المثيرات الجنسية التي تبثها القنوات الفضائية وغياب الوالدين وضعف الوازع الديني، هنا قد يلعب الشيطان بعقله ويقع الإنسان في المحارم والعياذ بالله .

#### ٣. استغلال السلطة:

يعد استغلال السلطة بغية الابتزاز الجنسي في العمل من المشكلات المعاصرة وهو من أبرز نتائج خروج المرأة للعمل واحتكاكها المباشر بالرجال، كما يعود السبب في استسلام المرأة للابتزاز الجنسي وعدم مقاومته هو خضوعها لنوعين من الإكراه: الإكراه الاقتصادي والإكراه العاطفي، ويتمثل الإكراه العاطفي بأن الضحية لا تخاف فقط من المقاومة ولكنها تخاف من عدم تصديق كلامها في حال لوتقدمت بالشكوى، لأن الاغتصاب من قبل ممثل السلطة يمكن أن يمثل للمرأة اضطراباً وتشويهاً ذهنياً لأنها تعودت دائماً على احترام السلطة التي تعدها في الحالة متواطئة.

وخلاصة القول يرى الباحث بأن العوامل الإقتصادية لها دور فاعل وملموس في ظهور الجرائم الأخلاقية بين شرائح المجتمع، وكذلك ارتفاع نسبة المهور والذي يختلف قيمته من منطفة لأخرى، ومع ارتفاع الأسعار وتدني مستوى الأجور خاصة يقف الشاب عاجزاً عن الإقدام على مشروع الزواج الذي هو صمام الأمان له

وحصناً منيعاً من الوقوع في الموبقات ، يقول الرسول  $\rho$  مخاطباً فئة الشباب : " من استطاع الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم، فإنه له وجاء ". $(^{**})$ 

### ثانياً: العوامل الإجتماعية:

" هي مجموعة العوامل التي تنسب للبيئة الاجتماعية التي يعيش فيها الإنسان ابتداء بمجتمعه الصغير الذي ينشأ فيه وينمو وهو الأسرة، ثم جماعة الرفاق...، وغيرها من العوامل التي لها دوراً فاعلاً ومهماً في ارتكاب الجرائم الأخلاقية وغيرها من صور الإنحراف، مما يعود بالضرر على الأفراد الذي ينتمون لهذا المجتمع، فضلاً عن الضرر الكبير والتدهور الذي يصيب المجتمع في عمومه". (٣١) وفيما يأتي وصفاً موجزاً لها:

## ١. تفكك الأسرة وإنعدام الرقابة:

" لقد أثبتت الدراسات أن التفكك الأسري يساهم في الإنحلال الخلقي ويعمل على تعريض نسق القيم والأخلاق إلى الخطر بسبب غياب الوالدين أو أحدهما اللذين هما مصدر الضبط لأبنائهم والعزة والمناعة من أن تزل أقدام فلذات أكبادهم في مستنقعات الرذيلة والإنحطاط ".(٣٢)

## هذا التفكك الأسري ينقسم إلى قسمين:

- 1. التفكك المادي: ويشمل الطلاق والهجر أو الموت أحد الزوجين أو الغياب المتواصل لفترة طويلة.
- 7. التفكك النفسي: وهو ما يسود الوسط الأسري من مشاحنات ومنازعات مستمرة وعدم الاحترام لحقوق الآخرين، الأمر يؤدي لسلوكيات غير سوية وارتكاب الجرائم الأخلاقية مثل لعب القمار وإدمان المخدرات والمسكرات. (٣٣)

فالأسرة تعد الحاضن الأول في عملية تربية الأبناء وبعدها تأتي المصادر الأخرى للتربية كالمسجد والمدرسة، وعندما يحدث التمزق في بنية الأسرة فإن ذلك ينعكس سلباً على الأبناء وفي أسلوب تربيتهم وتوجيه سلوكهم لما في مصلحة دينهم ودنياهم. ولقد بين النبي  $\rho$  أهمية رعاية البيوت في قوله «إِنَّ اللهُ سَائِلٌ كُلَّ رَاعٍ عَمَّا اسْتَرْعَاهُ، أَحَفِظَ ذَلِكَ أَمْ ضَيَّعَ؟ حَتَّى يُسْأَلُ الرَّجُلُ عَلَى أَهْل بَيْتِهِ». ( $r_1$ )

## ٢. التبرج والاختلاط:

مما لا شك فيه بأن الإسلام يحرم الاختلاط ويحظر على المرأة أن تجتمع بالرجل الأجنبي سافرة أو متبرجة والأدلة على ذلك كثيرة في الكتاب والسنة. "لقد استحث الإختلاط المطلق بين الرجال والنساء غريزة التبرج والعري في النساء فالجاذبية الجنسية التي أودعتها فطرة الرجل والمرأة ولها سلطان لا ينكر، تزداد قوة واشتداد باختلاط الجنسين وتتخطى حدوده بكل سهولة ". (٣٥)

إذن فالتبرج والاختلاط بين مفردات النوع الاجتماعي له عواقب وخيمة هي:

- حلول الزنا والسفاح محل الزواج الشرعي
- فساد الأسرة وانهدام العائلة وتفشى الطلاق
  - شيوع الفواحش وسيطرة الشهوات
- القضاء على النسل البشري والنوع الإنساني، بسبب زوال الأسرة الزوجية وحلول الزنا محل الزواج.

### ٣. سوء استغلال الوقت:

" إن أبرز المشاكل التي يواجهها الشباب اليوم مشكلة الفراغ وسوء استخدام الوقت، فهو يعد عامل مهم في سلوك الانحراف، الذي مرده غياب الهدف الإيجابي الذي يقود الشاب في الاتجاه الصحيح، وافتقاد الهدف يعني وجود جزء كبير من الوقت غير مستغل مما يؤدي إلى إشغال هذا الجزء من الوقت في أمور مخالفة للدين والقيم الأخلاقية ".(٣٦)

لذا لا بد من أحد التوجيهات الإسلامية لإستغلال الوقت وحير دليل يدل عليه قول النبي  $\rho$ : " «لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْنِ آدَمَ يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ خَمْسٍ، عَنْ عُمُرِهِ فِيمَ أَفْنَاهُ، وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ، وَمَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَمَاذَا عَمِلَ فِيمَا عَلِمَ»: (٣٧)

#### ٤. الصحبة السبئة:

لقد بين ديننا الحنيف أهمية الصحبة الصالحة وأثرها في حياة الإنسان والمجتمع ، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله  $\rho$  قال: " «الْمَرْءُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ». (٣٨) "فإن كان تأثير الصديق يمتد إلى الدين فلا شك أن أثره في سلوكه واتجاهاته سيكون واضحاً وأشد وقعاً، خاصة مع غياب الرقابة الأسرية وسوء التربية الوالدية والفقر وضعف الوازع الديني، الأمر الذي يدفعه إلى تكوين صداقات يجد فيها متنفساً لمتاعبه وصراعاته الداخلية، وبالتالي جعله أداة في أيدي أولئك الرفاق يوجهون سلوكه على وفق توجيهاتهم إما طريق الخير والاستقامة أو الإنحراف والجريمة". (٣٩)

ولا شك بأن جماعة الأقران والأصدقاء واحدة من أهم التغيرات التي تؤثر على سلوك الإنسان وتحدد مساره في ظل غياب الوازع الديني الذي يعتبر من المسائل المهمة التي تسهم في قيام الفرد لسلك الطرق غير السوية، وأنها أقوى العوامل الاجتماعية المسهمة في ارتكاب الجرائم الأخلاقية.

## ثالثا : العوامل الثقافية :

" يدرج العامل الثقافي ضمن العوامل الاجتماعية وله معنيان: احدهما خاص ويقصد به النشاط الفكري والمعرفي من أدب وفكر وفنون، أم المعنى العام فيقصد به العادات والتقاليد والأعراف والعقائد والقوانين وغيرها ".(٤٠)

وفيما يلي وصفاً موجزاً لأبرز تلك العوامل المتمثلة في التلفاز والصحافة، والإنترنت، وغير ذلك.

## ١. وسائل الإعلام:

ومن أسباب ظهور الأزمة الأخلاقية والفساد وسائل الإعلام، المرئي منها والمسموع والمقروء على حدِّ سواء؛ فلقد ساهم الإعلام الهابط في تدني قِيَم الإسلام وآدابه وأخلاقه في قلوب الأجيال والمجتمع المسلم. حيث يروج هذا الإعلام أشكالاً من التربية الموازية التي تلحق ضرراً بدور المؤسسات التربوية .

"كما تسهم الصحافة في ارتكاب السلوك الإجرامي إذا تملكتها الرغبة في الانتشار واتخذت لذلك طريقاً هو تملق الغرائز باستثارة الشهوات الجنسية في أحد صورها بنشر الصور التي تبرز مفاتن الجسد وتعرض المتع الجنسية عرضاً مغرياً ".(٤١) هذه وغير ذلك جملة من الأسباب تجعل من وسائل الإعلام عاملاً خطراً في انتشار السلوك المنحرف.

## ٢. شبكة المعلومات العالمية:

تعرف شبكة المعلومات العالمية بأنها عبارة عن " مجموعة من الحواس مرتبطة بعضها ببعض لتكون شبكة عالمية، وتعرف بأنها الشبكة العالمية، باعتبارها تقوم بربط آلاف الحواسيب وشبكات المعلومات عبر العالم ".(٤٢)

" لقد أصبح الانترنت هو الوسيلة الأسرع انتشاراً والأقوى تأثيراً فقد كسر قاعدة " المرسل والملتقي " والمعمول بها في وسائل الإعلام التقليدية، فأصبح الكل صانع للخير والكل متلقى له، وهذا يعد أهم الأسباب في انتشار الإنترنت بسرعة رهيبة، الذي لم يعد استخدامه على فئة عمرية أو جنسية، فالكل يستخدم هذه الشبكة العجبية ". (٣٤)

وتشير الأرقام بأن عدد المواقع الإباحية على الشبكة العنكبوتية تضم مليارات الصفحات التي تحوي عشرات الصور والمشاهد الخليعة، وهي تنمو كالخلايا السرطانية، كما أن مشتريات هذه المواد الإباحية تفوق مليارات الدولارات ، لذا فإن خبراء مكافحة الجريمة يقولون أن الثالوث المدمر لفئة الشباب بصفة خاصة ولباقى فئات المجتمع بصفة عامة هو الإباحية والزنا الالكتروني والدردشة.

#### ٣. عدم التربية الجنسية:

والمقصود بالتربية الجنسية هي " تعليم الولد وتوعيته ومصارحته منذ أن يعقل القضايا المتعلقة بالجنس والزواج، حتى إذا شب الوالد وترعرع تفهم أمور الحياة وما يحرم، وأصبح السلوك الإسلامي خلقاً له وعادة، فلا يجري وراء شهوته، ولا يتخبط في طرق الغواية والتحلل ".(٤٤)

فالأصل أن الواجب على الوالدين الاهتمام بهذا الجانب التربوي المهم دون خمل أو استحياء، وليس أدل من ذلك كما جاء في الحديث: جَاءَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ (٢)، امْرَأَةُ أَبِي طَلْحَةَ الْأَنْصَارِيِّ، إِلَى رَسُولِ اللهِ (٩، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ اللهَ لاَ يَسْتَحْيِي مِنَ الْحُقِّ، هَلْ عَلَى الْمَرْأَةِ مِنْ غُسْلٍ إِذَا هِيَ احْتَلَمَتْ؟ فَقَالَ: «نَعَمْ. إذَا رَأَتِ الْمَاءَ». (٤٥)

فينبغي للآباء عدم تعنيف وتوبيخ أبنائهم عندما يطرحون سؤالاً يتعلق بحذا الجانب، بشرط أن تكون الإجابة بأسلوب تربوي ذكي يفى بالغرض ولا يوجد للشهوة مكاناً. (٤٦)

### المبحث الثالث :معالجة هذه الأزمة الأخلاقية :

كما ذكرنا آنفاً بأن المجمتع الباكستاني المعاصر يعاني من أزمة أخلاقية تمثلت في عدم تطبيق الشريعة، فأنظمة الاسلام وأحكامه معطلة، وقوانين وضعية مناقضة لمبادئ الاسلام هي السائدة في المجتمع ، كما أن الفوضى الخلقية تشكل الإطار العام لتصرفات الكثير من الأفراد. إن هذا الواقع يستدعي ضرورة العمل لايجاد الحلول اللازمة لعلاج مشكلة العالم الاسلامي من كل ما يتعارض مع قيمنا الاسلامية الثابتة.

إن الحلول الجزئية إذا أريد لها أن تمارس المجتمعات الإسلامية من أجل علاج مشاكله كفرض القوانين والإجراءات أو إقامة مصنع هنا أو مؤسسة هناك أو استيراد الآلات لا يمكن أن تقدم الحل الجذري للمشاكل، كما أن الحلول المستوردة من دول أخرى تفقد فعاليتها، بل أدت هذه الحلول إلى زيادة المشكلات وتنوعها حتى لم تترك قطاعا من قطاعات المجتمع إلا غطته، بل لابد من علاج كامل شامل . وهذا لا يمكن إلا إذا اعتمدمنا على الأمور التالية :

### ١. التعليم الإسلامي:

إن هدف التعليم يجب أن يكون مرتبط بمقاصد الشريعة الإسلامية وإن من أهم الأمور التي يجب أن تسعى إليها التربية الإسلامية هو أن تعيد للدين الإسلامي تأثيره في نفوس الأفراد. وهذا يتطلب إعادة النظر في مناهج المواد الدينية والتعليمية من حيث المحتوى والكتاب المدرسي وطريقة التدريس، وإعداد معلم المدرسة والجامعة، بحيث لا يكون المحتوى مجرد معلومات تحفظ بدون فهم ولا قناعة، ليؤدي فيها اختبار في نهاية العام، ولا يكون المدرس مجرد ملقن للمعلومات بل قدوة حسنة يمثل الاسلام في قوله وعمله.

### ٢. الصفاء الإعلامي:

إن أجهزة الإعلام بجميع وسائله وأساليبه سلاح فعال للتأثير في الرأي العام وتوجيهه، بل لقد تجاوز الاعلام ذلك إلى مرحلة زرع الاهتمامات وإعادة صيانة أفكار الإنسان، لذلك فإن وضعت أجهزة الإعلام في الخير كانت وسيلة لا تضاهي في البناء وإن وضعت في غير ذلك كانت شراً مستطيرا . لذلك كان لا بد من توجيه الإعلام بحيث يحقق أهداف التربية الإسلامية. وذلك عن طريق مراعاة الأمور التالية:

 وضع خطة للتنسيق الشامل بين الإعلام وبين كل الأنشطة الفكرية والفنية والتربوية.

- الاهتمام بأقسام الإعلام في الجامعات الإسلامية لاعداد كوادر الاهتمام بثقفة اسلاميا وإعلاميا. ".(٤٧)
- تتحول المواد الإعلامية إلى وسائل معينة لغرس أسس التربية الإسلامية ولتحقيق أهدافها.

#### ٣. تطبيق الشريعة:

إن ميزة الإسلام التي ينفرد بها أنه كل لا يتجزأ ، أنه عقيدة ونظام ودنيا وآخرة ، وعبادة ومعاملات في سياق واحد.وهذه الشريعة واجبة للتطبيق على كل المسلمين بدءاً من الرسول  $\rho$  وحتى آخر مسلم تقوم عليه القيامة، وإلغاء الشريعة عن عمد وقدرة على التطبيق هو إخلال ببناء الإسلام كله. فتطبيق الشريعة فرض على كل حاكم مسلم فرضا فورياً مهما كانت الضغوط الخارجية.لقد أثبت أسلوب تطبيق الشريعة الإسلامية أنه يتمشى مع متطلبات العصر وأنه ليس ضد التقدم ، وأن إتباع الشريعة في إدارة أمور الحياة العامة هو الأصلح لحماية الفرد والمحتمع من الرذائل الأخلاقية ، والتهاون في هذا الأمر يؤدي المحتمع إلى الهلاك كما نشاهده في كثير من المحتمعات الإسلامية.

### أهم النتائج التوصيات :

- المناهج الوضعية قاصرة عن المنهج الإسلامي؛ لأنها تعتمد على العقل وحده ولا تعمتد على دين إلهي يحميها من الانحراف وينير الطريق إلى الكمال الإنساني.
- ٢. إن الأخذ بالقيم الخلقية له آثار خيرة، كما أن الإخلال بما نتائج سيئة وعواقب وخيمة.
- ٣. فهي سبب في استقرار الأسرة وانتظام أمورها، وقيام كل فرد فيها بواجبه مطمئن النفس هادئ البال، كما أن الإخلال بها سبب لشقاء الأسرة .

- ٤. كما أنها سبب في استقرار الحياة الاجتماعية في تبادل الناس وتعاملهم وحصول الألفة بين المتعاملين، وتحصيل البركة فيما يتعاملان به. وفي المقابل فإن المخل به معرض إلى محق بركة بيعه وشرائه، وحصول العداوة والبغضاء بينه وبين المتعاملين معه.
- ه. وفي الأخذ بها في العلاقات الدولية سبب لحصول الأمن وتحقيق التعايش بين الدول، كما أن الإخلال بها من عوامل اشعال الحروب وإيقاد نيرانها وبث شرورها.

#### أهم التوصيات:

- 1. الاهتمام بتربية الأطفال، فعلى الأسرة أن تحرص على منع الأولاد مما يؤثر على سلوكهم وأخلاقهم بشكل سلبي، كوسائل الإعلام المختلفة والأصدقاء السوء وغير ذلك.
- ٢. أن تكون التربية الأخلاقية مادة أساسية في جميع مراحل التعليم لأن التربية بدونها تفقد روحها وأصالتها وهدفها إلى جانب التوجيه الأخلاقي.
- ٣. أن تحرص مراكز البحوث في الجامعات والكليات والمؤسسات العلمية على إجراء مزيد من البحوث والدراسات والتي تعتني بالأسرة والمحتمع.
- أن تقوم أجهزة الاعلام بمؤسساتها المختلفة بواجبها في المسؤولية الأخلاقية ،
   وأن تتجنب في حسم كل ما من شأنه أن يحطم ما يقوم به المربون والمصلحون.
- هرورة التنسيق بين مؤسسات الحكومية بوضع خطط ذات أهداف موحدة تتلاقى مع أهداف التربية الإسلامية، وربطها بواقع الحياة التي يعيشونها.

## الهوامش والإحالات

- ١) سورة القلم. آية ٤.
- ٢) السنن الكبرى. المؤلف: أحمد بن الحسين الخراساني، أبو بكر البيهقي، ٣٢٣/١، المحقق:
   عمد عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت. الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.
- ٣) محمد بن يعقوب أبو طاهر، مجد الدين الشيرازي الفيروزآبادي: من أئمة اللغة والأدب. (٢٢٩)
   ١١٨ هـ) من أشهركتبه :القاموس المحيط، بصائر ذوي التمييز،وغيرذلك (أنظرالأعلام للزركلي)
- القاموس المحيط. المؤلف: محد الدين أبو طاهر الفيروزآبادى، ١٨١/١، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي. الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان. الطبعة: الثامنة، ٢٠٢١هـ ٢٠٠٥م
- هو أبوالفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن علي بن منظور الأنصاري الأفريقي المصري،
   الإمام اللغوي الحجة. (٦٣٠ ٧١١ هـ) له مؤلفات كثيرة ومن أشهرها لسان العرب، مختار الأغانى، وغير ذلك. انظر: (الأعلام للزركلي).
- ٦) أحمد بن محمد بن يعقوب مسكويه كان أصله من الري لكنه عاش في أصفهان وتوفي بما ٤٢١
   ه، اشتغل بعدة علوم لكنه اشتهر في الأدب والإنشاء (أنظر الإعلام للزركلي).
- لا هوالحسين بن محمد بن المفضل أبوالقاسم الأصفهاني المعروف بالراغب، أديب من الحكماء والعلماء ، له مؤلفات عديدة منها: المفردا ت في غريب القرآن، محاضرات الأدباء ، جامع التفاسير، الذريعة إلى مكارم الشريعة وغير ذلك. توفي عام ٥٠٢ هـ ( الأعلام للزركلي)
- ٨) الذريعة إلى مكارم الشريعة المؤلف: أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني ص:٩٧، تحقيق: د. أبو اليزيد أبو زيد العجمي، دار النشر: دار السلام القاهرة عام النشر:
   ٨ ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧م.
- ٩) د. عبد الكريم زيدان المراقب العام السابق لجماعة إخوان المسلمين في العراق، من كبار علماء أصول الفقه والشريعة الإسلامية، له مؤلفات كثيرة:أهمها: الكفالة و الحوالة في الفقه المقارن،أصول الدعوة.
- ١٠) أصول الدعوة، المؤلف: عبد الكريم زيدان، ص: ٧٩، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: التاسعة
   ١٤٢١هـ-٢٠٠١م

- 11) مقداد يالجن محمد علي. أستاذ جامعي، تركي، ولد عام ١٩٣٧م، له عدة مؤلفات في التربية منها: جوانب التربية الإسلامية؛ أهداف التربية الإسلامية. حاز جائزة الملك فيصل العالمية ١٩٨٨م.
- ۱۲) التربية الأخلاقية الإسلامية، مقداد يالجن، ط۱، دار عالم الكتب، الرياض، ١٤١٢هـ ١٤١٢هـ ١٩٩٢م. ص ٨١.
- ١٣) لسان العرب. المؤلف: محمد بن مكرم بن على، جمال الدين المعروف بابن منظور الإفريقى. ٥٣/٨ الناشر: دار صادر بيروت. الطبعة: الثالثة ١٤١٤ ه
- ١٤) أصول النظام الاجتماعي في الإسلام. المؤلف: محمد الطاهر ابن عاشور، ص:٤، ط الدار التونسية للنشر، تونس ١٩٨٤.
- ١٥) تاج العروس من جواهر القاموس. المؤلف: محمّد بن محمّد الملقّب بمرتضى، الزّبيدي، الماشيد المرابع. المحقق: مجموعة من المحققين. الناشر: دار الهداية.
- ١٦) التحرش الجنسي .محمد على قطب، ص:٢٦، إيتراك للطباعة والنشر والتوزيع،القاهرة ط١٢٠٠٨م.
- 17) Cruel Number 2012 .A compilation of statistics on child sexual abuse cases in Pakistan.SAHIL against child sexual abuse.(http://www.sahil.org)
- ١٨) سنن ابن ماجه. المؤلف: ابن ماجة أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، كتاب الفتن، باب
   العقوبات، ١٣٣٢/٢، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، الناشر: دار إحياء الكتب العربية.
- 19) http://akhbar.alaan.tv/news/post/20136/pakistani-rape-women-victim
- ٢٠ هو فيلم وثائقي تم إخراجه من قبل فتاة باكستانية شرمين عبيد ، أصدر هذا الفيلم في الولايات المتحدة عام ٢٠١٢م. الفيلم عبارة عن قصص النساء اللآتي تعرضن لهجمات بالأحماض الكاوية .
  - ٢١) لسان العرب.٤/٢٣٠.
- ٢٢) سبيل الدعوة الإسلامية للوقاية من المسكرات والمخدرات. المؤلف: جمعة على الخولي،
   ص: ٨٢، الناشر: الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة. الطبعة: (السنة السابعة عشر العدد الرابع والخمسون) ربيع الثاني جمادى الأولى جمادى الآخرة ١٤٠٢هـ.

- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية. المؤلف: أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق:
   أحمد عبد الغفور عطار، ٦٨٧/٢، الناشر: دار العلم للملايين بيروت. الطبعة: الرابعة
   ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ م
  - ٢٤) القاموس المحيط. ص: ٩٠٩.
  - ٢٥) سبيل الدعوة الإسلامية للوقاية من المسكرات والمخدرات. ص: ٧٩
- ٢٦) حكمة الإسلام في تحريم الخمر. مالك بدري، ط:٢، المهد العالمي للفكر الإسلامي، لبنان،
   مكتب بيروت ٢٠٠٥م.
- القيم الإسلامية ودورها في تقديم الحلول للمشكلات البيئية العالمية، مسقط. أحمد بن حمد
   الخليلي، وزارة الأوقاف والشؤون الدينية ٢٠١٠م.

#### 28) http://www.alamatonline.net/l3.php?id=41321

- ٢٩) البطالة في العالم العربي وعلاقتها بالجريمة. تأليف: عاطف عبدالفتاح، المركز العربي للدراسات
   الأمنية والتدريب، الرياض. ١٩٨٥م.
- $\rho$  ) صحيح البخاري. كتاب النكاح. باب قول النبي  $\rho$ : "من استطاع منكم الباءة فليتزوج.  $\gamma$
- ٣١) علم النفس الجنائي. محمد شحاته ويوسف، جمعة سيد وعبدالله، معتز سيد. القاهرة، دار غريب. ٢٠٠٣م.
- ٣٢) أثار التفكك الأسري على النظام الإجتماعي العام. صالح خليل الصقور، عمان، دار زهران. ٢٠٠٦م.
- ٣٣) اضطرابات الوسط الأسري وعلاقتهما بجنوح الأحداث. محمد سند العكايلة، دارالثقافة للنشر والتوزيع ٢٠٠٦م.
- ٣٤) موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان. المؤلف: أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي كتاب الأمارة، باب ما جاء في الأمراء، ٣٧٦/١، المحقق: محمد عبد الرزاق حمزة. الناشر: دار الكتب العلمية.
  - ٣٥) الحجاب. أبو الأعلى المودودي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ٢٠٠٥م.
- ٣٦) الإتجاهات الفكرية لدى طلاب المرحلة الثانوية بمحافظة جدة. صلاح بن محمد الشيخ. رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أم القرى، مكة المكرمة. ١٤٣٠ه.

- صاحب الدار السلفية ببومباي الهند. الناشر: مكتبة الرشد للنشر والتوزيع بالرياض بالتعاون مع الدار السلفية ببومباي بالهند. الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٣ م
  - ٣٨) سنن الترمذي. كتاب الزهد ، ١٦٧/٤.
- ٣٩) العنف الأسري وعلاقته بانحراف الأحداث لدى نزلاء دار الملاحظة الاجتماعية بمدينة الرياض. عبدالمحسن بن عمار المطيري، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية، الرياض ٢٠٠٦م.
  - ٤٠) زنا المحارم الشيطان في بيوتنا. أحمد المحدوب، مكتبة القاهرة، مكتبة مدبولي.
- ٤١) مجلة الأمن والقانون ١٤١(١). محمد أبو الوفاء، دور وسائل الإعلام في ارتكاب السلوك الإجرامي، ص: ٥٥. ٢٠٠٦م.
- ترددالمراهقين على مقاهي الانترنت وعلاقته ببعض المشكلات النفسية. عبدالله بن أحمد الغامدي، ص: ٢٩، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة أم القرى مكة المكرمة ٢٩٠٠ه.
- ٤٣) إدمان الإنترنت في عصر العولمة. محمد النوبي محمد علي، دارصفاء للنشر والتوزيع ٢٠١٠م.
- ٤٤) تربية الأولاد في الإسلام .عبدالله ناصح علوان، ص:٢/٩٩٨، الجزء الثاني، دار السلام
   للطباعة والنشر. ط:٢١،١١٩٢م.
  - ٥٤) صحيح البخاري. كتاب الغسل، باب إذا احتلمت المرأة، ٢٤/١.
- ٤٦) التربية الجنسية للأبناء. عمرو عبد المنعم سليم، دار اليقين للنشر والتوزيع، المنصورة ٢٠١٠م.
- ٤٧) الإعلام الإسلامي. ابراهيم إمام، مجلة الأمة ،العدد ٤٧، السنة الرابعة، ذوالقعدة ٤٠٤ اهـ، ص: ٥٣.

\*\*\*\*\*\*\*\*

# الإعجاز البلاغي في قصة إبراهيم عليه السلام Eloquence of Discourse in Narrative of Prophet Ibrāhīm

د. كفايت الله همداني \*

#### **ABSTRACT**

The topic, "Eloquence of the Discourse in the Narrative of Ibrāhīm" is selected to meet the desire to examine the Quranic eloquence of the selected discourse. The Quranic narrative is selected for the present study for its significant position in the Quranic text. Most of its artistic elements are based on the Quranic rhetorical inimitability.

In Sūrah Shuaʻrā', there are the famous dialogues of Ibrāhīm with the polytheists. He invites his nation to abandon the worship of different gods and pay their adoration to the One and the Only God: the Sustainer of the worlds. Then, comes his invocation (Duʻā) for himself, his nation and for the Prophet Muḥammad (S.A.W).

Also, this article discusses the condition of the polytheists and their dispute with their leaders in the hell, those leaders, who diverted them from the right path.

The article discusses the narrative, and studies the Quranic eloquence of the discourse in the story of Ibrāhīm. It shows how the Qur'ān deals with the said story from Rhetoric, syntactic and morphological point of view.

Keywords: Eloquence; Rhetoric; Ibrāhīm; Polytheists; narrative

\_

<sup>\*</sup> أستاذ مساعد بقسم اللغة العربية وآدابها، الجامعة الوطنية للغات الحديثة ،إسلام آباد

الحمد لله الذي عنت الوجوه لعظمته وخضعت الموجودات لكبريائه وخشعت الاصوات لكلامه، وانزل القرآن الكريم على خير خلقه، واصطفاه من بين انبيائه ورسله لتبليغ افضل كتاب انزله على انبيائه من عباده، والصلاة والسلام على سيدنا محمد عبده ورسوله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى من عباده بمديه وإرشاده.

إن الحديث عن اعجاز القرآن الكريم لذيذٌ وان هذه اللذة لا يعرفها إلا من ذاق طعمها ولا يستلذ بطعمها إلا الذي أوتي حاسة ذوق مرهفة ومن زود بفطنة ونفس لم يعشها هوى عقيدة ضالة أو فكر تائه في ظلمات الجهل والتعصب. والقرآن الكريم كتاب خالد باق ببقاء منزّله جل في علاه. هذا الكتاب الذي أرغم الفصحاء بعلو هامه اجبر البلغاء بسمو نظمه. كيف لا وقد شدت النجوم ازرها حين نزوله ورمت الشياطين بشهبها وقت تثبيته في قلب رسول الله ρ، وابت الجبال من حمله واشفقت الارض والسموات من خشيته ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُوماً جَهُولاً﴾ (١)

وَلُوْ أَنزُلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُّتَصَدِّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ (٢) هذا الكتاب ما ان طرق آذان الجن حتى قالوا وإنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَداً (٣) كيف لا ؟ وهو الذي لا يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَداً (٣) كيف لا ؟ وهو الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من حلفه وهو الذي سمعه أفصح البلغاء فاحتاروا فيه ما يقولون، وتصنت له ابلغ الفصحاء فدهشوا به ما يحكمون، لأنهم ما اعتادوا على قول سام مثله ولا على كلام راق شبهه.مفرداته من جنس مفردات العرب وعباراته من ألفاظهم فما الذي أعياهم من الاتيان بمثله؟ أو ليست هذه حروفهم؟ هذه الحروف التي نفخ الله تعالى فيها الروح فأحياها واولجها في فقراتها فأصبحت كائنا أتى رأيته فهو ينطق بالحياة وينبض بالجد. وهذه البلاغة تتجسد في قصة إبراهيم عليه السلام بصورتها الأجلى والأزهى.

تأتي قصة الخليل إبراهيم عقب قصة موسى ( $\mathbf{U}$ ) في سورة الشعراء، لتصب في تحقيق الغرض العام للسور المكية، وهو تأكيد على الأمور العقدية الرئيسة: التوحيد والرسالة والبعث، والخاص بسور الطواسين والمتمثل بتسلية النبي  $\mathbf{\rho}$  بسير الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام وما لا قوه من العنت والاضطهاد من المكابرين من أقوامهم، وبضرب العبرة لمشركي قريش ومن يحذو حذوهم إلى يوم القيامة بمصير أسلافهم ممن كذب الرسل ووقف أمام دعوتهم.

وتقديم قصة إبراهيم على قصة نوح عليهما السلام في سورة الشعراء عدول عن المعتاد في ترتيب القصص القرآني، لشدة الشبه بين قوم إبراهيم ومشركي العرب في عبادة الأصنام، وفي تمسكهم بضلال آبائهم، وأن إبراهيم دعاهم إلى الاستدلال على انحطاط الأصنام عن استحقاق العبادة ليكون إيمان الناس مستنداً إلى دليل الفطرة، وأن قومه لم يسلط عليهم من عذاب الدنيا مثل ما سلط على قوم نوح وهود وصالح ولوط وأهل مدين، فأشبهوا بذلك قريشاً في إمهالهم، فتحصل بتعقيب هذه القصة على قصة موسى الجمع بين الدليلين، دليل الحس بما ضرب الله تعالى لفرعون وقومه من المعجزات الحسية على يد موسى لبيان أن آيات موسى على كثرتها لم تجد نفعاً في إيمان فرعون، تخفيفاً عن النبي  $\rho$ ، وأن المداية تكون بيد الله تعالى وليس فقط في التعويل على المعجزات، وان ليس عليه إلا البلاغ، تسلية له  $\rho$ ، ودليل العقل وإعمال النظر بضرب المثل بدعوة إبراهيم المماثلة لدعوة محمد  $\rho$  وأن إبراهيم كان أشد حزناً، لأن من عظيم المحنة على إبراهيم أن يرى أباه وقومه في النار وهو لا يتمكن من إنقاذهم إلا بقدر الدعاء والتنبيه (أ).

وقد عرضت قصة إبراهيم v وتضمنت بذلك حواره معهم حول العقيدة، وإنكار الآلهة المدعاة والتوجه إلى عبادة الله تعالى ، والتذكير باليوم الآخر، والدعاء من الله عز وجل، والانتقال إلى سرد حال المشركين في نار جهنم يوم القيامة، وما يدور بينهم من الحوار والتناكر والتندم، وفي هذا الانتقال من القصص الواقع إلى

القصص الغيبي مناسبة مع صفة الرحمة التي اختصت بها أمة النبي  $\rho$  بالتهديد والوعيد دون الإهلاك بتعجيل العقوبة (٥).

## محاورة إبراهيم قومه ودعوتهم إلى عبادة الله تعالى

قال تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ ﴾ (٦).

لما كانت العرب لها خصوصية بإبراهيم  $\mathbf{U}$  من حيث القرابة، فهو أعظم آبائهم، ومن حيث الشبه بينهم وبين قوم إبراهيم في عبادة الأوثان، استهلت القصة بأمر النبي  $\rho$  بان يتلو عليهم نبأه وما جرى له مع قومه، ولم يأت في غيرها من قصص سورة الشعراء ( $^{(V)}$ )، فكان تغيير الأسلوب في العرض لمزيد الاعتناء بأمرها ، لأن عدم الإيمان بعد الوقوف على ما تضمنته أقوى دليل على شدة شكيمتهم لما أن إبراهيم  $\mathbf{U}$  جدهم الذي يفتخرون بالانتساب إليه والتأسى به  $^{(\Lambda)}$ .

فالأمر الإلهي بالتلاوة في ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ﴾ (٩) للإشارة إلى أن الكلام المتضمن نبأ إبراهيم هو آية معجزة، لما فيه من الدليل العقلي على انتفاء إلهية الأصنام التي هي كأصنام العرب الذين يزعمون أنهم ورثة إبراهيم، وأنهم يتبعون ديانته، اتله عليهم وهو يستنكر ماكان يعبده أبوه وقومه من أصنام كهذه، وهو يخالف اباه وقومه في شركهم (١٠)، وآثر التعبير القرآني الفعل (أتل) على (إقرأ) لما في التلاوة من معنى التتابع (١١)، والذي يكسب الأمر بالفعل صفة الديمومة والاستمرار، لما في تلك القصة من الدليل الذي يصلح لكل من يحتج به من عامة المسلمين وعلى مر السنين، فإذا كان الخطاب خاصاً بالرسول الكريم  $\rho$  بصيغته، فأنه عام للأمة الإسلامية بدلالته، لما في الآية من الإشارة إلى أن الأمة كذلك مطالبة بتلاوة هذه القصة والمحاجحة بها، فالتعميم والتحصيص ظاهرة تركيبية قائمة على التوسع والتضييق في الدلالة، وهي علاقة شبيهة بالبعضية حيث يدل البعض على الكل توسعاً، والكل على الجزء تقليصاً للمعنى.

وقوله تعالى: ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ \* إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ \* قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عَاكِفِينَ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ \* أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ \* قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ \* قَالَ أَفَرَأَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ \* أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الأَقْدَمُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِّي إِلاَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ \* الَّذِي حَلَقني فَهُو يَهْدِين \* وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُني وَيَسْقِينِ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ \* وَالَّذِي يُمِيتُني ثُمَّ يُحْيِينِ \* وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴿ (١٢) بيان لمضمون النبأ جاء على سبيل (التفسير بعد الإبهام) لتمكينه من نفوسهم، وترسيحه في أذهانهم، لأن النفس أكثر تشوقاً لمعرفة المخفى من الأمور، ولاسيما إذا تضمن إشارة إلى أهميته، وفي عطف (العام على الخاص) في قوله تعالى (لأبيه وقومه) تنصيص على أنه بدأ بمحاجة أبيه أولاً، لما له من حق النصح والإرشاد على ابنه، وإشارة إلى المبادرة بدعوة الأقربين، ففيه تعريض بالمشركين بأن سنة الأنبياء ومنهم أبوكم إبراهيم U هي دعوة الأقربين ، فليس بدعاً أن أنصح لكم وأحرص على هدايتكم (١٣) والاستفهام في مَا تَعْبُدُونَ مجازي للتقرير مع ما يحمله من الانتقاص والتحقير لمعبوداقم، لأنه يعلم أنهم عبدة أصنام ، ولكنه أراد الشروع بالجادلة ليكون جوابهم مدخلاً لبيان فساد اعتقادهم (١٤)، وهذا من أساليب الحجاج الرفيعة في القرآن الكريم لإفحام الخصم العنيد بإلزامه الحجة، وإتيانه من جهة دليله وبرهانه، فساق السؤال على جهة الاستفسار لا الإنكار استنزالاً لطائر نفورهم. والتعبير بالفعل المضارع (تعبدون) للدلالة على أن سؤاله كان حين تلبسهم بعبادة الأصنام، أو أنه صوّر لهم تلك الحال تنبيهاً لهم على قبحها(١٥) فلما أرخى لهم العنان أجابوه بالإقرار مع إبداء الابتهاج والافتخار في قوله تعالى: ﴿قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَمَا عَاكِفِينَ ﴿ ١٦).

والتنكير في (أصناماً) لبيان شدة استعظامهم لها، فضلاً عن تقديم الجار والمحرور (لها) للاهتمام وقصر العبادة عليها، والعدول عن حرف الجر (على) إلى

(اللام) فيه معنى زائد، أي: نظل لأجلها مقبلين على عبادتها، ومستديرين حولها، وهذا من جملة الإطناب في الجواب، فضلاً عن تضمين (عاكفين) معنى (عابدين)(١٧)، مع ما في العكوف من قوة الإقبال على الشيء والاحتباس فيه، دون الاشتغال بغيره (١٨)، وهذا الإطناب البليغ يكشف عن مدى تعلق نفوسهم بأصنامهم، وتقديسهم لها، ما ينم عن شدة حماقتهم وضلالهم وانخداعهم بتلك العبودية الزائفة وما أن سمع إبراهيم ل هذا الابتهاج حتى بني عليه دليل الإفحام، وأرغمهم على ذل الأحجام عن التبرير لتلك العبادة بطريق الاستفهام، وذلك في قوله تعالى: ﴿قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ \* قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴿ (١٩)، فلما كان من شان الرب أن يسمع دعاء داعيه ، انزل إبراهيم ل الأصنام منزلة العقلاء مراعاةً لحال المخاطبين فأستفهم على سبيل التقرير المشوب بمعنى التوبيخ به هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ حمالاً لهم على الإقرار والاعتراف وانتزاع الدليل، وجعل ضمير المخاطبين مفعولاً به على سبيل التوسع بحذف المضاف، تقديره: هل يسمعون دعاءكم، وذلك بدلالة الظرف (إذ تدعون)، للمبادرة بفتح الجادلة والتعجيز عن الإقرار بتلك الصفة للأصنام، فيكون ذلك أبلغ في تبكيتهم وتوبيخهم وأوقع في نفوسهم، وأشنع عليهم بتحقير معبوادتهم (٢٠).

ولما كانت صحة الاعتقاد من العابد قد لا تقتضي سماع الإجابة من معبوده، ولكن بالتماس آثار ذلك بالنفع على الدعاء، أو الضر على عدمه، عطف على الاستفهام عن السماع به ﴿أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴾ (٢١) نزولاً مع المخاطبين على اعتقادهم ، واستكمالاً للإحاطة بالدليل على بطلان عبادتهم، فتحصل من معنى القراءتين مع العطف بماتين الجملتين ما تقديره: هل يسمعون دعاءكم، وإذا سمعوه هل يجيبونكم عليه، أو تظهر آثار الإحابة بالقبول أو الرفض بنفعكم أو ضركم، فضلاً عما حققه التعبير ب يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ من (مُحسِّن الطباق).

وفي حذف مفعول (يضرون) لطيفة أحرى هي غاية في الأعجاز البلاغي، إذ خصص النفع بذكر مفعوله (ينفعونكم)؛ لأنهم يريدون النفع لأنفسهم، وأطلق الضر بحذف مفعوله؛ لأنهم لا يريدون الضر لأنفسهم مع خشيتهم ممن يستطيع ان يلحق بهم الضرر، فيكون المعنى: إن هذه الآلهة لا تتمكن من الإضرار بعدوكم فلا ترجون منها نصراً، كما أنها لا تستطيع أن تضركم فلماذا تعبدونها ، فهي لا تنفعكم بعبادتكم إياها، ولا تضر من لا يعبدها، فحقق الحذف هذه المعاني، مع مراعاة الانسجام الموسيقي بتحقيق فاصلة (النون) ما يزيد النص جمالاً على جماله، وهذه غاية الإعجاز ونهاية الحسن في الكلام (٢٠).

وقوله تعالى ﴿قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ \* فَإِنَّهُمْ عَدُوِّ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿(٢٣) استئناف لبيان موقف إبراهيم لا من هذا الجواب العاري عن الدليل، والاستفهام في مثل هذا التركيب بالفصل بين أداة الاستفهام والمستفهم عنه بالفاء الفصيحة المطوية على كلام محذوف، يستعمل في التنبيه على ما يجب التعجيب منه؛ لذلك كثر إردافه بكلام يشير إلى شيء من عجائب أحوال مفعول الرؤية، كقوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلَى \* وَأَعْطَى قَلِيلًا وَأَكْدَى ﴿(٢٠)، مع ما يشوب التعجيب منه من الإنكار والتوبيخ (٢٠). وتقدير الكلام أتفكرتم تفكراً سليما سديداً، فرأيتم بعقولكم وقلوبكم ما كنتم أنتم وآباؤكم الأقدمون تعبدون من دون الله رب العالمين (٢٠١)، ويمكن عد الرؤية بصرية فيكون الاستفهام حينئذٍ تقريرياً، والكلام مستعملاً في التنبيه على شيء يريد المتكلم الحديث عنه ليعيه السامع حق الوعي، كقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَامُوسَى ﴾(٢٢)، فساق الكلام على سبيل الوعي، كقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَامُوسَى ﴾(٢٢)، فساق الكلام على سبيل (براعة الطلب) ، مع ما يحققه من (حسن التخلص) إلى تعداد صفات الله تعالى وبيان فضله عليه والإقرار بربوبيته واستحقاقه العبادة، فاحتمع فيه حسن التخلص والمطلب (٢٠).

والتعبير بجملة مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ دون: ما عبدتم، للدلالة على مدى إغراقهم في عبادة الأصنام حتى غدت سجية فيهم، آباؤكم الأقدمون أي: الذين هم أقدم ما يكونون، فهل لمعبوداتكم وصف غير ما أقررتم به من عدم السماع والنفع والضر، فإن التقدم والأولوية اللتين حاججتم بهما لا يصحان للبرهنة على الصحة، والباطل لا ينقلب حقاً بالقدم الذي تزعمونه (٢٩). وإطلاق لفظ (آباؤكم) جارٍ على سبيل (الجاز المرسل) والمراد: أجدادكم، بقرينة وصفهم به (الأقدمون) (٣٠)، مع ما حققه النظم المعجز بهذا الوصف من (الإيغال) في قلة الاكتراث بتلك الأصنام مع علمه بان الأقدمين عبدوها، وبتقليدهم الزائف، لما ترسخ في أذهانهم أن الآباء كلما تقادم عهدهم كان تقليدهم بالعبادة آكد (٣٠).

وجملة ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوّ لِي إِلّا رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾ (٣٣) تفريع على مقتضى الجملة الاستفهامية، أو أن (الفاء) فصيحة بتقدير: إن رأيتموهم فأعلموا أنهم عدو لي وقت رؤيتكم لهم زيادةً في التحدي، وسيق الخبر مؤكداً لإقناعهم وحملهم على الإقلاع عن تلك العبادة الباطلة، ولاسيما انه نسب عداوتها إليه، مبدياً النصح لهم، أي: فأعلموا أنهم أعداء لعابديهم الذين يجبونهم كحب الله تعالى، لتضررهم بذلك تضرر الإنسان من عدوه، لكنه لا ساق الكلام على جهة (التعريض) فصور المسألة في نفسه، على معنى: إني فكرت في أمري فرأيت عبادتي لها عبادة للعدو فاجتنبها، وآثرت عبادة من الخيرُ كله منه، وأراهم بذلك أنها نصيحة نصح بها نفسه أولاً، وبني عليها تدبير أمره، لينظروا فيقولوا: ما نصحنا إبراهيم إلا بما نصح نفسه، وما أراد لنا إلا ما أراد لها، ليكون أدعي لهم إلى القبول، وأبعث على الاستماع منه، فطرق إفهامهم من باب التعريض، لأنه قد يبلغ به ما لا يبلغه بالتصريح، لأن التعريض يود إلى التأمل، وربما قاد التأمل إلى التقبّل (٣٣).

والاستثناء في إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ متصل، أي: أستثنى رب العالمين مما تعبدون، وبذلك يكون الاستثناء (احتراساً) مما إن كان من آبائهم الأولين من عبد

الله تعالى ولم يشرك به شيئاً، أو أنهم كانوا كمشركي العرب في عبادتهم للأصنام، وقد يكون الاستثناء منقطعاً، والتقدير: ولكن رب العالمين ليس كذلك، بل هو ولي في الدنيا والآخرة (٣٤). فضلاً عما حققه الاستثناء الحقيقي من (حسن التخلص) البديع إلى ذكر صفات الله تعالى التي لا تليق إلا به، فأجرى عليه (تعالى) الصفات اللائقة بذاته، ومما زاد حسن التخلص حسناً تواشحه مع التعريض بحال ما يُعبد من دون الله تعالى في الاتصاف بنقائض هذه الصفات (٣٥). وبذلك يكون قد خص الله تعالى بالألوهية ونفاها عما عداه من حيث المطابقة للواقع، حيث طابقت النسبة الكلامية النسبة الخارجية مطابقةً تامةً لا تزيد فيها ولا ادعاء بهذا القصر الحقيقي (٣٦). وفي هذا المقام يقول أبن الأثير: (فأنظر أيها المتأمل إلى هذا الكلام الشريف، الآخذ بعضه برقاب بعض، مع احتوائه على ضروب من المعاني فيتخلص كل واحد منها إلى الآخر بلطيفة ملائمة حتى كأنه أفرغ في قالب واحد، فخرج من ذكر الأصنام وتنفير أبيه وقومه من عبادتهم إياها مع ما هي فيه من التعري من صفات الإلهية حيث لا تضر ولا تنفع، ولا تبصر ولا تسمع، إلى ذكر الله تعالى فوصفه بصفات الإلهية فعظم شأنه، وعدد نعمه، ليعلم بذلك أن العبادة لا تصح إلا له)(٣٧)، ليكون الكلام بذلك أشد وقعاً في نفوسهم، وأكثر تمكناً من قلوبهم، لما في إثبات الشيء بعد نفي ضده من الأثر النفسي على المخاطبين.

وقد جاء تعداد الصفات الإلهية في قوله تعالى: ﴿الَّذِي حَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ \* وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي حَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ (٣٨)، بطريقة على أعلى مراتب التعبير وطرق الأداء في الكلام، ما يعد شاهداً واضحاً على الأعجاز البلاغي في القرآن الكريم، إذ جاء تعداد هذه الصفات على طريقة المحسن البديعي بالتفويف) (٣٩) المركب من الجمل الطويلة التي جمعت بين صفات الخلق والهداية، والإطعام والإسقاء، والإمراض والإشفاء، والإماتة والإحياء، واقتران ذلك مع المناسبة التامة بين جملتي (يطعمني) و (يسقين) ، ومع (التنكيت) (٤٠٠) في وَإِذَا

مُرِضْتُ بأسلوب الإلتفات الإسنادي ، مراعاةً لحسن الأدب مع ربه عز وجل، وحسن الترتيب المقترن بحسن النسق ، فقدم صفة الخلق للاعتراف بنعمة الخالق، والإقرار بقدرته على الإيجاد، وثنى بنعمة الهداية التي هي أولى النعم بالتقديم بعد نعمة الإيجاد، وثلث بالإطعام والإسقاء اللذين هما مادة الحياة، ثم أسند المرض إلى نفسه وأعقبه بالإشفاء، وأكمل المدح بإسناد الإماتة إلى الله تعالى، ثم أردف الموت بالإحياء لما فيه مع الإقرار بهذه النعمة من الاعتراف بالقدرة والإيمان بالبعث، وجاءت كل هذه المعاني بجمل معطوفة بحروف ملائمة، فحصل في الآية أغرب أقسام التفويف، وهو الذي تكون جملة متماثلة المقاطع في الزنة والفاصلة، فضلاً عن مراعاة (حسن التقسيم)(ائ) إذ استوعب أقسام النعم الدنيوية والأخروية من الخلق والهداية، والإطعام والإسقاء، والإمراض والإشفاء، والإماتة والإحياء والإيمان بالبعث وغفران الذنب، وإنما عد المرض من جملة النعم لما فيه من تكفير السيئات، وتحصيل الحسنات ورفع الدرجات، وكذلك الموت فأنه طريق إلى الحياة الأبدية والنعم السرمدية (٢٤).

ومن بلاغته المعجزة أيضاً هو خلو صفات الإحياء والإماتة من هذا القصر المؤكد في بقية الصفات، لأنها مما يعلم بالبداهة فلا أحد ينكر ذلك، وأنهم لم يزعموا أن ذلك من شؤون أصنامهم، وأنها عندهم من فعل الله تعالى كما يعتقد المشركون، أو أنه أنزلهم في ذلك منزلة المقر المعترف، فكان قصرها من دون أداة أبلغ في التحقق وأدل على الموافاة لتلك الصفات (٤٣).

ومن بلاغة الصيغ في التعبير تفريع الفعل المضارع (يهدين) على الماضي (خلقني) لأن الخلق تام لا يتحدد في الدنيا، وأن الهداية تعقب الخلق وتتحدد كل حين، سواء كان ذلك هداية في المنافع الدنيوية أو الدينية، فبين بذلك أن الله (تعالى) هو الذي خلقه بسائر ما تكامل به خلقه في الماضى دفعة واحدة للإشارة

إلى عظيم قدرته عز وجل، وأنه يهديه إلى مصالح الدين والدنيا بضروب الهدايات في كل لحظة ولمحة (٤٤).

ومن اللافت للنظر أيضاً في هذا النص ظاهرة حذف الحروف من رؤوس الآي، وذلك بحذف ياء المتكلم في (يهدين) و(يسقين) و(يشفين) و(يكيين)، وهذا الحذف فضلاً عن كونه أحد مظاهر الإيجاز، فإنه يشير إلى لطيفة بيانية تعكس الحالة النفسية والموقف الشعوري لسيدنا إبراهيم لل لحظة ثنائه على ربه عز وجل بتلك الصفات وهو يعيش في نشوة الإيمان وذروة الاطمئنان وغاية الشعور بالقرب من الله تعالى، وهذا ما يوحي به اختزال ياء المتكلم والاكتفاء بدلالة الكسرة عليها، فضلاً عما حققه الحذف من الانسجام الموسيقي في مقاطع الآي المتقاربة المقاطع، وتوافق فاصلة النون مع فواصل السورة. فالأسلوب القرآني يعمد إلى وحدة التناسق الفني لتحقيق وظيفة بيانية تمثل إشعاعاً للنظم المتفرد المعجز، والتناسق الموسيقي بين الفواصل والموسيقي الداخلية النابعة من قصر الفواصل وطولها، وانسجام الحروف في المفردة، والألفاظ في الفاصلة الواحدة، من أبرز مظاهر هذا التناسق (٥٤).

## دعاء إبراهيم ربه عز وجل

وهو المشهد الذي مهد له في معرض تعديد الصفات الإلهية، وتخلص إليه في غاية التواضع والتأدب مع ربه Y وذلك في قوله تعالى على لسانه: ﴿وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴿(٤٦) إِذْ عبر بالطمع عن الرجاء للتواضع وهضم النفس، والتأدب مع الله تعالى، وتوصل به إلى فعل المغفرة لئلا يجزم بتحققها، طرحاً لأعماله الصالحة، وإشارة إلى أنها بالنسبة لفضل الله تعالى عليه بكل تلك النعم، غير قادرة لها حق قدرها؛ لأن الطمع هو تعلق البال بالشيء من غير تقدم سبب، فليس له عمل يعدل (أن يغفر) له خطاياه، والخطيئة عند الأنبياء غير تقدم سبب، فليس له عمل يعدل (أن يغفر) له خطاياه، والخطيئة عند الأنبياء في ما خالف مقتضى مقام النبوة، وإلا فهم معصومون عن الخطايا والذنوب، فساق الكلام على الطمع بحصول المغفرة على سبيل (الخبر الإنشائي) لتضمنه

التعريض بالدعاء رجاء المغفرة (٢٠)، ثم انتقل إلى سياق الدعاء الصريح في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ (٤٨) وجاء هذا الانتقال بين المقامين من غير إخلال بالنظم أو نبوِّ في التعبير على سبيل (براعة التخلص) ، وهو أحد مظاهر الإعجاز البلاغي، لما فيه من اللطافة وحسن الانتقال ما يأخذ بمجامع القلوب، ويأسر النفوس، ويسحر الألباب (٤٩)، فقوله: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴿ (٥٠) أي: (نبوةً: واجعلني رسولاً إلى خلقك حتى تلحقني بذلك بعداد من أرسلته من رسلك إلى خلقك وحيك، واصطفيته لنفسك) (١٥).

ثم ترقى في الطلب إلى إبقاء الثناء الحسن في الأمم الآتية بما يتضمن الدوام وحسن الختام على الكمال، على سبيل العطف به ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ ﴿(٥٢)، أي: أجعل لي في الناس ذكراً جميلاً، وثناءً حسناً ، باقياً فيمن يجئ من القرون بعدي (٣٥)، فإطلاق اللسان على الذكر الجميل (مجاز مرسل) لعلاقة آلي بلأن اللسان آلة الذكر، وقد تكون العلاقة سبية (٤٥). وفي هذا المجاز توجيه لطيف آخر، وهو أن يراد بلسان الصدق الرسول و وهذا ما يرجحه دعاؤه ل في موضع آخر كما قال تعالى: ﴿رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴿(٥٥) وعلى هذا التفسير تكون علاقة المجاز المرسل جزئيةً ؛ لأن اللسان جزء من الإنسان ، وهو المعول عليه فيما ذكر من أجله لتبليغ الدعوة (٤٥).

وترقى ثانية في الدعاء لنيل الغاية العظمى، والعاقبة الحسنى، والنتيجة المترتبة على ما تقدم، كما قال تعالى: ﴿وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ ﴿(٥٧) فجاء الدعاء في غاية التأدب والتواضع، إذا أستعار (الإرث) للإدخال (استعارة تصريحية) أصلية، أي: واجعلني من المستحقين لدخول الجنة بمنتك وفضلك، وإن كنت لا أستحق ذلك بعمل يكافئه، كاستحقاق الوارث الذي ليس له فضل باكتساب

نصيبه من الإرث، مع انه أقوى أسباب الامتلاك ، تواضعاً لله تعالى، وتوسلاً لنيل رضاه وإدخاله جنة النعيم (<sup>(A)</sup> ولفظة (النعيم) بهذه الصيغة لا تأتي في الاستعمال القرآني إلا وتدل على نعيم الآخرة، وعلى هذا المعنى ذهبت (بنت الشاطئ) إلى أن المراد بالنعيم في قوله تعالى: ﴿ أُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ((<sup>(P)</sup>).

وفي دعائه كما قال تعالى: ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي الْآخِرِينَ ﴾ (١٠) قدم سؤال المغفرة لأبيه على سؤاله أن لا يخزيه يوم القيامة؛ لأنه أراد أن لا يلحقه يومئذ شيء ينكسر منه خاطره، فسأل المغفرة لأبيه رغم ما لقيه منه من غليظ القول، وبالغ التهديد، ولكن وفاء بوعده في قوله تعالى: ﴿قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ (٢٦)؛ لئلا يؤتى بأبيه مع الضالين فتلحقه مهانة نفسية، وقد بين القرآن الكريم أنه أستغفر لأبيه بناءً على موعدة وعدها إياه، في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا يَبَيَّ لَهُ أَنَّهُ عَدُو لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴿١٤ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا رابط سوى رابط العقيدة ، فإذا أنقطع أنبت سائر الوشائج، وكانت البعدى التي لا تبقي معها ولا وشيحة (١٣٠).

وجملة: ﴿وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾. (١٤) عطف على طلب المغفرة لأبيه حاء على سبيل الإطناب، لأنه مترتب على عدم الاستجابة لمجمل ما تقدم من الدعاء، للتنصيص على عظم ما سيلحقه من العذاب النفسي دون الجسدي إن لم يمن الله تعالى عليه بكل تلك النعم من إيتائه الحكمة وجعله من الصالحين، وإدامة الثناء الجميل عليه ن وجعله من ورثة جنة النعيم، وحصول المغفرة لأبيه وانتشاله من زمرة الضالين، أي: ولا تفضحني على رؤوس الأشهاد بمعاقبتي، أو لا تعذبني يوم القيامة، ولا تعذب أبي ببعثه في جملة الضالين. والإخزاء يطلق على الخزي وهو المهوان، وعلى الخزاية وهي الحياء (٢٥)، فجاء إيثار اللفظة في غاية الروعة والبيان، مشيراً إلى سر من أسرار الإعجاز في القرآن، لشموله بطلب الانتفاء كل أسباب

الذل والافتضاح والهوان، أي: فلا تحني بعذاب، أو بما أستحي منه من ضلال أبي وكفره يوم لا أستطيع نفعه ولا هدايته: ﴿يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿(٦٦) فلا يغني ولد عن والده شيئاً. وحذف مفعول (ينفع) للتنصيص على عموم النفي، وتنكير الفاعل للتكثير والتعظيم، فلا تنفع يومئذ الأموال ولا الأولاد مهما كثرت إن لم ينعم الله تعالى على عبده بالمغفرة والهداية التي هي رأس الأمر ومفتاح كل خير ونفع، والآية جارية على سبيل (التفسير بعد الإبحام) لجملة: (يوم يبعثون) لتأكيد ذلك اليوم العظيم وتحويله، وللتمهيد لما يعقبه من الاستثناء في قوله تعالى على ضرورة اشتراط نفع كل من المال والبنين بالإيمان ، وفيه تأييد لكون استغفاره لا بيه طلباً لهدايته إلى الإيمان ، لاستحالة طلب المغفرة بعد موته كافراً مع علمه لا بعدم نفعه لأنه داخل في باب الشفاعة (٦٨).

# تصوير حال الكافرين وتخاصمهم في النار

وهو من المشاهد الغيبية التي تخلصت إليه قصة إبراهيم V لاستكمال العبرة بتصوير حال الكافرين في عذاب الجحيم، بعد انقطاع أسباب الرجاء بحدايتهم، وشدة عنادهم وكثرة مماطلتهم، فإذا بالقصة تطوي الزمن، وتتخطى عالم الشهادة إلى عالم الغيب، وإذا بقوم إبراهيم وقوف بين يدي الله Y، وهم يسألون عماكانوا يعبدون، تساوقاً مع سؤال إبراهيم V لهم في الدنيا، ولكنه سؤال تيئيس وتنديم، وتحسير على تفريطهم بالعبرة من السؤال الأول، ثم يصور كبكبتهم في جهنم هم ومن أغواهم، وما يدور بينهم من التخاصم والتلاوم، والتمني اليائس للعودة إلى الحياة الدنيا، ولات حين رجوع. ولعل من أوجه التناسب في الانتقال إلى هذا المشهد الغيبي في هذه القصة دون غيرها من قصص سور الطواسين، هو ملاءمتها لصفة الرحمة التي فرعت عليها قصة إبراهيم، وقوة الشبه بينها وبين حال مشركي قريش بعدم تعجيل العقوبة لهم في الدنيا رحمة بحم وإمهالاً لقوم نبي الرحمة مشركي قريش بعدم تعجيل العقوبة لهم في الدنيا رحمة بحم وإمهالاً لقوم نبي الرحمة

(عليه الصلاة والسلام)، فجاء هذا المشهد المفاجئ والمباغت لتصوير حال المشركين في نار جهنم، ردعاً لهم عن شركهم، وحملاً على الانضواء تحت راية التوحيد، وبرهاناً ساطعاً على حتمية البعث والحساب لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد، فسيق المشهد على سبيل (حسن التخلص) البديع إلى قوله تعالى: ﴿وَأَزْلِفَتِ الْجُنَّةُ لِلْمُتّقِينَ \* وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٢٩٥).

فقوله تعالى: ﴿وَأَزْلِفَتِ الجُّتَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ (٧٠)، أي: أدنيت وقربت للذين اتقوا عِقاب الله تعالى في الآخرة بطاعتهم إياه في الحياة الدنيا، ﴿وَبُرِّزَتِ الجُحِيمُ لِلْعُاوِينَ﴾ (٢٧)، أظهرت وكشفت النار للذين غووا فضلوا عن سواء السبيل (٢٧) والتعبير بالفعل الماضي المبني للمجهول في (أُزْلِقَتِ) و (بُرِّرَتِ)، للدلالة على تحقق وقوع كل منهما لمستحقه على جهة التمكين والاقتدار، مع التركيز على الحدث، فضلاً عما في إدناء الجنة من التشريف لأهلها، بتقريبها منهم بيسرٍ وسهولة، وفي أظهار الجحيم من التبكيت والتشنيع والتهكم بأهلها بانكشافها عليهم. والتضعيف في (برزت) مبالغة في (أبرزت) لما في التضعيف من زيادة لا تؤديها همزة التعدية (٣٧). وفي تعديته بـ (اللام) المفيدة للملكية أو الاختصاص (٤٧) لمعني (على)، استعارة (تصريحية تبعية)، للتهكم بحم والسخرية منهم، وكأن الجحيم مُلّكت لهم، وهم في الحقيقة مملوكون لها لا يفارقونها، يطوفون بينها وبين حميم آن. ومما يزيد المتقين غبطة وتكريماً وتنعيماً، والغاوين تحسيراً وتنديماً، وإيلاماً وتحويلاً، المحسن البديعي بـ (المقابلة) بين الحالين، مع ما تحدثه في المتلقي من هزة نفسية تدفعه إلى المقارنة بين الحالين بين الحالين، والتمعن في مقام كل من الفريقين.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ لَمُ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ \* مِنْ دُونِ اللَّهِ هَلْ يَنْصُرُونَكُمْ أَوْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ (٧٥)، أسند فعل القول إلى غير معلوم لتسليط الاهتمام على الحدث مع ما فيه من التحقير وعدم الاكتراث، لأنهم لا يستحقون مباشرتهم بالخطاب من الفاعل، ترفعاً عن النزول إلى مقام خطابهم. والاستفهام في هَلْ

ينضُرُونَكُمْ أَوْ يَنْتَصِرُونَ مجازي يراد منه التحسير والتنديم والتبكيت على ماكانوا يعبدون من الأصنام ن فأستفهم أولاً عن تعيين مكانها، أو عن عملها إن كانت حاضرةً في هذا الموق ، تنزيلاً لعدم جدواها فيماكانوا ياملونه منها منزلة العدم تحكماً وتوبيخاً وتوقيفاً على الخطأ(٢٦). وإدخال (هل) الاستفهامية على الفعل المضارع يفيد الاستفهام عن الزمن المستقبل، مع إفادة التحدد والحدوث، زيادة في تيئيسهم من رجاء نصرتها لهم ، أو لأنفسها هي في هذا الموقف وفي غيره، لأنها ستلقى في النار على مرأى منهم(٧٧).

قال تعالى: ﴿فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاؤُونَ ﴾ (٧٨) أي: (فدُهورا وجمعوا فيها، أو طرحوا فيها ورمي بعضهم فوق بعض في الجحيم، وطرح بعضهم فوق بعض منكبين على وجوههم) (٧٩)، والعطف بالفاء يؤذن بسرعة الإلقاء دون تمهل، ولفظة (كبكبوا) بحد ذاتما ترسم مشهداً حياً شاخصاً للكافرين، وهم ينكبون على وجوههم مرةً بعد أخرى في نار جهنم، بجرسها وصيغتها، وبما تلقيه من ظلال في السمع، وأثر في النفس، حتى تكتمل لها صورة في الخيال، قال الزمخشري: "والكبكبة تكرير الكب، جعل تكرير اللفظ دليلاً على التكرير في المعنى، كأنه إذا ألقي في جهنم ينكب مرةً بعد مرة حتى يستقر في قعرها) (٨٠). وهذا ما سمّاه أبن جني بر (قوة اللفظ لقوة المعنى) (٨١).

وقوله تعالى: ﴿قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ ﴾ (٨٢) استئناف ناشئ عما يقتضيه حالهم بعد كبكبتهم في النار، وعن فائدة كبكبة آلهتهم معهم مع أنها لا تفقه، لبيان تخاصم أهل النار فيما بينهم، وأن رؤية الأصنام كانت هي مشار الخصومة، إذ رأى الأتباع كذب مضلليهم معاينة، ولم يجد المضللون تنصلاً؛ لأن إذلال الأصنام معهم في العذاب شاهد صريح على عدم جدوى التخاصم والعتاب (٨٣).

وجملة: ﴿ تَاللّهِ إِنْ كُنّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ (١٤) تفسيرية لمقول القول، أي: قالوا ذلك حال تخاصم في النار، فأقسموا متعجبين من أنفسهم على تلك الضلالة وذلك التعامي عن معرفة الحق؛ لأن القسم به (التاء) لا يأتي إلا في مقام تعظيم القسم وتغليظه ولا يقسم بها إلا مع لفظ الجلالة وفيها معنى التعجب (١٥٥)، لشدة انغماسهم في الضلالة بما كانوا يمنون أنفسهم به من المعونة والنصر، من الحجارة التي لا تضر ولا تنفع، ولا تبصر ولا تسمع؛ لذلك عبروا عن شدة تمكن الضلال من أنفسهم بحرف الظرفية (في) المستعار لمعنى الملابسة؛ لأن المظروف شديد الملابسة لظرفه، على سبيل (الاستعارة التصريحية التبعية) (١٩٨).

وجملة: ﴿وَلا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴿ ( ١٨٠) عطف على انتفاء الشافع، وإن كان الصديق قد لا يكون أهلاً للشفاعة، ولكن عطفوا انتفاء الصديق تأسفاً على أقل ما يمكن أن يصدق في ودهم، وتدلياً في طلب المعين، على سبيل (الإطناب بالتتميم) ( ١٨٨). والالتفات من الجمع في (شَافِعِينَ) إلى المفرد في (صَدِيقٍ) للإيغال في تعميم النفي، والإشارة إلى قلة الصديق الصادق في وداده الذي يهمه ما يهمنا في هذا الموقف من العذاب ( ١٩٨). و (الحميم): (القريب المشفق، فكأنه يحتد حماية لذويه) ( ١٩٠)، فسيق النعت على سبيل (الإيضاح) ( ١٩١)، إذ الصديق الموصوف بهذه الصفة يفوق القرابة ويربو عليها، لأنها مأخوذة من الاحتمام وهو الاهتمام، أي: يهمه أمرنا ويهمنا أمره، وقيل: هو من الحامة أي الخاصة وهو الصديق الخالص ( ١٩٥) والتعبير عن انتفاء الشافعين والصديق الحميم ( كناية ) عن شدة الأمر وهول الموقف بحيث لا ينفع فيه احد ولو أدني نفع ( ١٩٥) .

ومن أوجه التناسب أن إيثار الجمع (شافعين) ناسب ما كانوا يتصورونه من تعدد الآلهة الباطلة من الأصنام فجرى الكلام على ما هو مرتسم في تصورهم، وإفراد (صديق)؛ لأنه يراد جنسه دون عدد أفراده إذ لم يعنوا عدداً معنياً، وكذلك لإجراء وصف (حميم) عليه، مراعاةً لتحقيق توافق الفواصل، مع تحري غاية

الفصاحة التي لا تتناسب مع جمع (حميم)، وروعة النظم في التفنن الذي يمثل أعلى مراتب البلاغة (٩٤).

ويأتي التذييل المعهود في نهايات القصص في سورة الشعراء بقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ \* أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ ﴿ (٩٥) على سبيل الاستئناف بـ (الترديد) للجمل المكررة في الظاهر، وهو تعليق الجملة الاستئنافية المكررة بغير ما تعلقت به الأولى(٩٦)، وهذا ما يوحى به تأكيد الجملة ب (إن) واللام الداخلة على خبرها، فضلاً عما يفيده أسم الإشارة للبعيد (ذلك) من تعظيم المشار إليه، وتنكير (آية) من الدلالة على عظم العبرة المنوطة بها، من إصرار قوم إبراهيم ل على عبادة الأصنام، وطاعة كبرائهم من المضلين، مقلدين آباءهم وأجدادهم، وما أفضى بمم إليه هذا الإصرار من الحسرة والندامة، وتمنى الرجوع إلى الحياة الدنيا، وفي ذلك أعظم العبر لمشركي العرب وغيرهم للتفكر والتدبر ثم الاعتبار بأمثالهم الوثنيين من قوم إبراهيم الذي ينتسبون إليه، والآية (هي العلامة الثابتة)(٩٧)، والعبرة الخالدة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً، وفيه أيضاً أعظم تسلية للنبي ho، فكما أنه لم يهتد قوم إبراهيم ho بدعوته، لم يكن أكثر المشركين بمكة مؤمنين بدعوتك بعد سماعها، ولكن عليك البلاغ، ولا تذهب نفسك حسرات عليهم، وَإِنَّ رَبَّكَ المحسن إليك بإرسالك إليهم، الْعَزيزُ الرَّحِيمُ، أي: القادر على إهلاكهم كما أهلك أمثالهم، الرحيم بعباده بإرسال الرسل إليهم لهدايتهم، فلا يهلكهم إلا بعد إقامة الحجة بإيضاح المِحَجّة (٩٨) .

# الهوامش والإحالات

- ١) سورة الأحزاب، رقم الآية/ ٧٢
  - ٢) سورة الحشر، رقم الآية/٢١
- ٣) سورة الجن، رقم الآيات/ ١-٢
- غخر الدين محمد بن عمر الرازي، التفسير الكبير، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ص:
   ٤) فخر الدين محمد بن عمر الرازي، التفسير الكبير، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ص:
  - ٥) سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، ط (١)، ١٩٨٢م،ص: ٥/٢٦٠٠
    - ٦٩/ سورة الشعراء، رقم الآية / ٦٩.
- ٧) محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي، البحر المحيط، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط ٢٠٠/١، ١م، ص: ٧/٠٠.
- أبو الفضل شهاب الدين محمود الآلوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم
   والسبع المثاني، المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر المحمية، ط (١)، ١٣٠١ه، ص:
   ٢٠٦/٦.
  - ٩) سورة الشعراء، رقم الآية/٧٠.
  - ١٠) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر ، د.ت،ص: ١٣٧/١٩.
    - ١١) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ص: ٤٨.
      - ١٢) سورة الشعراء، رقم الآيات/٦٩ ٨٢.
      - ١٣) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ١٣٨/١٩.
- 1) أبو محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، دار ابن حزم، بيروت لبنان، ط (١)، ٢٠٠٢م، ص: ١٤٠١.
- أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، مكتبة ابن تيمية القاهرة، ط(١)، ١٩٧٩م، ص: ٤٧/١٤.
  - ١٦) سورة الشعراء، رقم الآية/٧١.
- ۱۷) أبو السعود محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط (۱) ۱۹۹۰م،ص: ٥/٥٥.
  - ١٨) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص: ٢٥٣.
    - ١٩) سورة الشعراء، رقم الآيات/٧٢ ٧٤.

- ٢٠) حار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل
   في وجوه التأويل، انتشارات آفتاب تمران، د.ت: ١١٦/٣.
  - ٢١) سورة الشعراء، رقم الآية/٧٤.
  - (٢٢) د/ فاضل صالح السامرائي، التعبير القرآني، دار الكتب للطباعة ،١٩٨٩م، ص: ١٩٦
    - ٢٣) سورة الشعراء، رقم الآيات/٧٥ ٧٧.
    - ٢٤) سورة النجم، رقم الآيات/٣٣ ٣٤.
    - ٢٥) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ص: ١٤١/١٩.
- ۲۶) عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، معارج التفكر ودقائق التدبر، دار القلم دمشق، ط(۱)، ۲۰۰۲م، ۷۳۷/۸.
  - ٢٧) سورة طه، رقم الآية/١٧.
- ٢٨) د/ أيمن عبد الرزاق الشوّا، من أسرار الجمل الاستئنافية دراسة لغوية قرآنية، دار الغوثاني للدراسات القرآنية دمشق، ط(١)، ٢٠٠٦م، ص: ١٩٦.
- ٢٩) جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل
   في وجوه التأويل، ١١٦/٣
- ٣٠) أحمد حمد محسن الجبوري، أساليب الجاز في القرآن الكريم، أطروحة دكتوراه، مقدمة الى كلية الآداب جامعة بغداد، بإشراف أ.د. أحمد مطلوب، ١٤١٠هـ-١٩٨٩م، ص: ٣٢٣
  - ٣١) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير،ص: ١٤١/١٩.
    - ٣٢) سورة الشعراء، رقم الآية/٧٧
    - ۳۳) الزمخشري ، الكشاف ،ص: ۱۱٦/۳
- ٣٤) أبو محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي(ت ٥٤١ه)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ص: ١٤٠٢
- ٣٥) آلاء أحمد حسن، حسن التخلص في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، كلية الأداب جامعة الموصل، ٢٠٠٥م، ص:٢٢٧.
- ۳٦) د. محمد أبو موسى، دلالات التراكيب دراسة بلاغية، مكتبة وهبة القاهرة، ط(١)، ٣٦) د. محمد أبو موسى، دلالات التراكيب دراسة بلاغية، مكتبة وهبة القاهرة، ط(١)،
- ٣٧) ضياء الدين بن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مطبعة مصطفى البابي الحلبي الحلبي القاهرة، ١٣٠/٣ م،ص: ١٣٠/٣.
  - $^{\text{NN}}$  سورة الشعراء، رقم الآیات/ $^{\text{NN}}$  سورة الشعراء، رقم

- وهو (عبارة عن وصف المذكور بما يدخل على مدحه من الصفات، ثم بما يدل على ذمه في الظاهر مع اقتران ذلك بما يرشد إلى انه مدح)، كمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم الزملكاني (ت٢٥١هـ)، التبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن، مطبعة العاني بغداد، ط (١)،١٩٦٤م، ص: ١٨٧٠.
- وهو (إتيان المتكلم بدقيقة تحتاج في استخراجها إلى فضل تأمل وتفكر)، على صدر الدين
   بن معصوم المدني، أنوار الربيع في أنواع البديع،ص: ٣٥٣/٥ .
- وهو (استيفاء المتكلم أقسام المعنى الذي هو فيه بحيث لا يغادر منه شيئاً)، ابن أبي الأصبع المصري، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة،١٩٣ م، ص: ١٧٣.
  - ٤٢) البرهان في إعجاز القرآن، ص: ١٤٢-١٤٤.
- عبد الله بن محمد بن عبد الله الخطيب الإسكافي (ت٤٢٠هـ)، درة التنزيل وغرة التأويل في بيان الآيات المتشابحات في كتاب الله العزيز، برواية ابن أبي الفرج الاردستاني، منشورات دار الآفاق الجديدة بيروت، ط (٣)، ١٩٧٩م، ص: ٣٣٢
  - ٤٤) الزمخشري، الكشاف ، ١١٧/٣.
  - ٥٥) سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار المعارف بمصر، ١٩٤٥م، ص: ٨٥ ٨٥
    - ٤٦) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٢.
  - ٤٧) أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،ص: ١٤/٥٣.
    - ٤٨) سورة الشعراء، رقم الآيات/٨٣ ٨٩.
- 93) يحيى بن حمزة العلوي، الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،ص: ٣٣٢/٢.
  - ٥٠) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٣.
- (٥) محمد بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط١٠٠/١م،ص:١٠١/١٩.
  - ٥٢) فخر الدين محمد بن عمر الرازي، التفسير الكبير،ص: ١٤٨/٢٣.
    - ٥٣) الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن،ص: ٩ /١٠١/١.
- ٤٥) جار الله بن سليمان الخطيب، قصص القرآن، منشورات جامعة الامام محمد بن سعود
   الاسلامية الرياض، ١٣٩٣هـ: ٢٨٠٠.
  - ٥٥) سورة البقرة، رقم الآية/٢٩.

- ٥٦) د. فضل حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان الأردن، ط١٩٨٧م: ١٥٤-١٥٤.
  - ٥٧) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٥.
  - ٥٨) أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،ص: ١٤/٥٥.
    - ٥٩) سورة التكاثر، رقم الآية/٨.
    - ٦٠) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٤.
      - ٦١) سورة مريم، رقم الآية/٤٧.
    - ٦٢) سورة التوبة، رقم الآية/١١٤.
    - ٦٣) سيد قطب، في ظلال القرآن،ص: ٥/٢٦٠ .
      - ٦٤) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٧.
      - ٥٥) الزمخشري ، الكشاف ،ص: ١١٧/٣ .
        - ٦٦) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٨.
        - ٦٧) سورة الشعراء، رقم الآية/٨٩.
    - ٦٨) محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم،ص: ٥٨٥)
      - ٦٩) سورة الشعراء، رقم الآيات/٩٠ ١٠٤.
        - ٧٠) سورة الشعراء، رقم الآية/٩٠.
        - ٧١) سورة الشعراء، رقم الآية/٩١.
      - ٧٢) محمد بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ص: ٩ / ١٠٣/ .
        - ٧٣) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير،ص: ١٥١/١٩.
- ٧٤) أبو الحسن علي بن عيسى الرماني النحوي، كتاب معاني الحروف، دار الشروق للنشر والتوزيع والطباعة جدة، ط (٣)، ١٩٨٤م، ص: ٥٥.
  - ٧٥) سورة الشعراء، رقم الآية/٩٤.
  - ٧٦) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، ص: ١٥١/١٩.
  - ٧٧) أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،ص: ١٤/٥٨
    - ٧٨) سورة الشعراء، رقم الآيات/٩٠ ١٠٤
    - ٧٩) محمد بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن،ص: ١٠٣/١٩.
      - ۸۰) الزمخشري ،الكشاف ،ص: ۱۱۹/۳.

- أبو الفتح عثمان بن جني، الخصائص، تحقيق محمد علي النجار، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، د.ت: ٣٦٤/٣.
  - ٨٢) سورة الشعراء، رقم الآية/٩٦.
  - ٨٣) محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير،ص: ٩ / ١٥٣،١٥٢ .
    - ٨٤) سورة الشعراء، رقم الآية/٩٧.
  - ٨٥) أبو الحسن على بن عيسى الرماني النحوي، كتاب معاني الحروف، ص: ٤١.
- ٨٦) أحمد فتحي رمضان، الاستعارة في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، كلية الأداب، جامعة الموصل، ١٩٨٨، ص: ٩٨.
  - ٨٧) سورة الشعراء، رقم الآية/١٠١.
- ٨٨) وفاء فيصل اسكندر محمد، الإطناب في القرآن الكريم، أنماطه ودلالاته، أطروحة دكتوراه، جامعة الموصل، ٢٠٠٣م، ص: ١٩٠.
  - ٨٩) إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،ص: ١٤/٥٥.
- ٩٠ أبو القاسم الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، المكتبة التوفيقية، مصر: ص: ١٣٧ .
- (٩١) وهو (أن يذكر المتكلم كلاماً في ظاهره لبس، ثم يوضحه في بقية كلامه، والإشكال الذي يحله الأيضاح يكون في معاني البديع من الألفاظ وفي أعرابها، ومعاني النفس)، محمود صافي، الجدول في أعراب القرآن وصرفه وبيانه مع فوائد نحوية هامة، ص: ٩٥/١٩.
  - ۹۲) الزمخشري، الكشاف، ص: ۱۱۹/۳.
  - ٩٣) الآلوسي، روح المعاني ،ص: ٢١٤/٦.
  - ٩٤) ابن عاشور، التحرير والتنوير،ص: ٩١/٥٥/ .
    - ٩٥) سورة الشعراء، رقم الآيات/١٠٢ ١٠٤.
- ٩٦) جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، مكتبة دار التراث القاهرة، د.ت: ٣/١٠١.
  - ٩٧) أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص: ٥٤.
  - ٩٨) أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،ص: ٢٠/١٤

# الاباحة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعى

# Permissibility and its status in the Islamic & the Conventional Law

\* د.هدایت خان

#### **ABSTRACT**

Permissibility (al-Ibāḥah) is a kind of the Islamic law, which gives option to someone to do or not to do something. If something is done by someone under this order, no punishment or reward is liable. It nullifies the delinquency.

This paper defines the lexical and technical meanings of permissibility as defined by different Islamic scholars like al-Shāṭibī, al-Āmidī and al-Ghazālī and the conventional law that how it removes responsibility of delinquency of an act and makes it permissible for person, who does it. Its different kinds and causes for permissibility have been discussed. It has general and particular kinds. It has also been differentiated from insanity: that when a person commits an offense under defective understanding such as childhood, mental illness and in sleeping. These conditions remove someone's responsibility and one cannot be prosecuted by both the laws. Different rules regarding mistake and ignorance in the case of al-Ibāhah (permissibility) has been discussed in detail.

There are limitations of al-Ibāḥah and if the limits of al-Ibāḥah are transgressed, then, the act converts into criminality.

The author, in this paper, presents a comparative study of the Islamic Law and Conventional Law on the issue of al-Ibāhah.

**Keywords:** Permissibility (al-Ibāḥah), Offence, Islamic Law, Mistake, Ignorance, Punishment and Reward..

<sup>\*</sup> أستاذ مساعد بقسم الفقه وأصول الفقه بكلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية جامعة العلامة إقبال المفتوحة إسلام آباد باكستان

# الإباحة في الفقه الإسلامي

# تعريف الإباحة

# أولاً: تعريف الإباحة في اللغة

الإباحة في اللغة هو الاظهار، يعني اللزوم، كما يقال باح بسره ائ أظهره، و البؤح في معني متعدي، والمباح من الإباحة وهو اسم مفعول. وجاء في لسان العرب(١) البوح ظهور الشيء وأيضا المباح ضد الممنوع.

والباحة بمعني باحة ساحة الدار ، وايضا بمعني أوسط الدار. وجاء في المعجم الوسيط<sup>(۱)</sup> باح بوحا. ظهر، باح فلان بالسر أى أظهره. فهو بائح، ومبؤوح وباح خصمه: صرعه (أباحه) أظهره، أباحه أحله وأطلقه، ويقال أباحه الشيء، استباحه عده مباحا ، وباحة الماء معظمه والجمع بوح،

هذه كانت الدلالات اللغوية للإباحة، وسنرى معنى الإباحة في اصطلاح الأصوليين والفقهاء إن شاء الله تعالى

# ثانياً: تعريف الإباحة في اصطلاح الفقهاء

نقل الآمدي عدة تعريفات للمباح واعترض عليها ثم انتهى إلى التعريف الذي رآه أقرب إلى الصواب، كما ذكر الشاطبي وابن السبكي، والشوكاني. ونعرض لهذه التعريفات على التوالي.

أما التعريفات التي ذكرها الآمدي(٦) واعترض عليها فهي:

التعريف الأول: المباح هو "ما حير المرء فيه بين فعله وتركه شرعا".

التعريف والثانى: "هو ما استوى جانباه في عدم الثواب والعقاب".

التعريف الثالث: "هو ما أعلم فاعله أو دل أنه لا ضرر عليه في فعله ولا تركه ولا نفع له في الآخرة".

واعترض الآمدي على هذا التعريف بأنه "غير جامع، لأن بهذا التعريف يخرج معنى التعريف الاول وهو اختيار الشخص بين فعله و تركه .

أما الإمام الشاطبي<sup>(٤)</sup> فقد عرّف المباح بقوله "أن المباح عند الشارع هو المخيّر فيه بين الفعل والترك من غير مدح ولاذم لا على الفعل ولا على الترك".

بهذا التعريف يتلاقي ما اعترض الآمدي لتعريف المباح من أنه منقوض بصفه الكفّارة والصلاة في أول وقتها لأن قوله من غير مدح ولاذم لا على الفعل ولا على الترك يخرج الواجب بجميع أقسامه لأن الواجب من حيث هو واجب يمدح فاعله ويذم تاركه.

وعرف صدر الشريعة (٥) المباح بأنه "فعل المكلّف الذي يستوي فعله وتركه" والمراد بالاستواء كما يقول الشارح (٦) استواء الفعل والترك في نظر الشارع بأن يحكم بذلك صريحا أو دلالة.

وأما تعريف الإباحة عند ابن سبكي الشافعي فهي "عبارة عن اقتضاء الخطاب التخيير بين فعل الشيء وتركه"، ومن هنا يكون المباح ما دل خطاب الشارع المتعلق بفعل المكلف على التخيير بين فعله وتركه.

وهذا التعريف يعترض عليه . مثل التعريف الذي نقله الآمدي أوّلاً وهو دخول الواجب المخير، والواجب المؤقت بوقت موسع.

يستعمل الغزالي لفظ الجواز كمرادف للإباحة لأن الجواز عنده هو التخيير بين الفعل والترك. (٧).

# الإباحة في القانون الوضعي

#### أساس الاباحة:

يشتمل قانون العقوبات على نصوص. وقصدها حفظ مصالح معتبرة لجميع الأفراد. وقد ترتكب الجريمة في احوال لا يجوز او لا يمكن معها تطبيق نص التجريم؛ لأنه لا يحصل النتيجة المقصودة. وهو حفظ مصالح. فرضاء الجني عليه سبب من أسباب الإباحة إذا كان من شأنه التصرف في الحق المعتدي عليه. فبديهي أن تطبيق نص التجريم على المعتدي لا يحقق مصلحة. ومثال ذلك إتلاف المال برضاء صاحبه (^).

فهناك نص يجرم الفعل ونص لظروف أو ملابسات خاصة ترتبط بالواقعة الجنائية التي يكتمل لها الشكل الخارجي للجريمة، يجعل هذه الواقعة مشروعة في نظر المشرع، هذه الملابسات والظروف هي ما يطلق عليه أسباب الإباحة.

وذهب رأي إلى ارتباط علة التجريم وعلة الإباحة، علة التجريم هي حفظ حقوق أو مصالح وعلتها تنتفي علة التجريم، اذاٍ لايكون حقا بالاعتداء.

#### و فيه حالتان

- أ- الأولى: في هذه حالة يجعل الشارع أفعال الجرح جرما لحفظ الحق في سلامة الجسم ولكنه يبيح أعمال الجراحة الطبية لأنها تحمي سلامة الجسم ومن ثم لا يوجد اعتداء على الحق المراد حمايته فتتعين الإباحة.
- ب- الثانيه: و في هذه حالة، إذا ثبت أن الفعل وإن كان ينتج اعتداء على حق معين فهو يصون حقاً أولى بالرعاية فالتشريع يبيح الدفاع الشرعي بالقتل في أحوال خاصا ذكر في دفاع عن النفس أو المال تقديراً منه لأن حقرق المعتدى عليه في الدفاع أجدر بالرعاية من حق المعتدى عليه في الدفاع أجدر بالرعاية من حق المعتدى أ

#### تعريف الإباحة:

يعرف البعض الإباحة بأنها "حالات انتفاء الركن الشرعي بناء على قيود واردة على نطاق نص التجريم تستبعد منه بعض الأفعال"(١٠).

وأساس هذا الرأي قيام الجريمة على ثلاثة أركان: ركن مادي، كن معنوي، وركن شرعي، ويقصد بهذا الركن الأخير الصفة غير المشروعة للفعل(١١) وهو تقسيم منتقد لأن ممنوعية الفعل هو صفة للفعل أو محكوم بالقياس إلى نص يجرم هذا الفعل وليس من المنطقي أن يكون النص الذي يخلق الجريمة ركنا في الجريمة التي يخلقها، كما يعيب هذا التقسيم أنه طالما اعتبر نص التجريم ركنا في الجريمة فإنه يجب أن يكون الفاعل عالما به ومن المسلم أن الجهل بقانون العقوبات لا ينفى القصد الجنائي(١٢).

أما التشريعات العربية فتتفق في النص على: ممارسة الحق، أداء الواجب، الدفاع الشرعي، ومنها ما يضيف إلى هذه الأسباب حالة الضرورة، وتشمل الإكراه المعنوي، (المادة ٧٦ من القانون الليبي، ٨٦ من القانون المغربي)، ومنها ما يضيف رضاء الجحنى عليه وهي قوانين السودان (المادة ١٥) ولبنان (المادة ١٨٧) وسوريا (المادة ١٨٦) والكويت (المادة ٣٩)(١٢).

# الإباحة و كثرة المشاركين في جريمة:

قد يشارك كثير أشخاص في جريمة قد يكون شريكان أو شريك و فاعل. ففيه أقوال.

ويرى البعض (١٤) أن القاعدة في حالة تعدد الفاعلين عدم استفادة من لم يتوفر بالنسبة له سبب الاباحة الذي توفر بالنسبة لغيره، فلو شارك فرد أباً اذا كان يضرب ابنه لتأديبه وهو حقه فان ذلك الفرد يعاقب ما لم تكن المعاونة برضاء الأب لأن التفويض في استعمال حق التأديب جائز.

بينما يرى البعض (١٥) اذا توجد أسباب الإباحة يجعل عمل جائزا ويستفيد منه كل شخص شارك في الفعل.

ورغم هذا الخلاف في المبدأ العام فالرأيان يتفقان في التفرقة بين أسباب المطلقه و النسبية للأباحة. فلو يكون سبب الإباحة من النوع الأول والفاعلون استفادوا منه جميعاً، أما إذا كان السبب نسبياً فإنه لا يستفيد منه إلا صاحب مركز معين أو ذو صفة معينة قصد القانون أن يقتصر أثر الإباحة عليه وحده إلا إذا أحاز القانون التفويض في استعمال الحق كما في حق الدفاع أمام القضاء والتفرقة بين الأسباب النسبية والأسباب المطلقة لاتكون متعارضة مع المادة القانونية ٣٩ ولكنه يوافق لأن أسباب الإباحة النسبية تعتبر من الأحوال الخاصة للفاعل التي لا يتعدى أثرها إلى غيره من الفاعلين (٢١).

والمبدأ العام بالنسبة للشريك أنه يستعير اجرامه من الفاعل الأصلي فإذا كان ارتكبه الأخير مباحا كان فعل الشريك غير معاقب عليه غير أنه يجب التفرقة بين توافر السبب المبيح بالنسبة للفاعل وتوافره بالنسبة الشريك، فإذا توافر السبب نسبيا بالنسبة للفاعل وكان السبب مطلقا استفاد منه الشريك، أما إذا كان السبب نسبيا استفاد منه الفاعل دون الشريك وهو المستفاد من يصرح المادة ٢٢ , أنه "إذا كان فاعل الجريمة غير معاقب لسبب من أسباب الإباحة أو لعدم وجود القصد الجنائي أو لأحوال خاصة به وجبت مع ذلك معاقبة الشريك بالعقوبة المنصوص عليها قانونا". (١٧).

# أقسام الإباحة

- ١- الفرق بين أسباب عامة و أسباب خاصة.
- ٢- الفرق بين أسباب مطلقة و أسباب متعلقة بما (النسبية).

#### الفرق بين أسباب عامة وأسباب خاصة:

اذن أسباب الإباحة العامة تتوفر لجميع أقسام من الجريمة، أما أسباب خاصة فلا تتوفر إلا في صورة حدوث الجنايات المحدودة: فالدفاع الشرعي من أسباب العامة للإباحة، حين يجيز جميع أفعال توجد شرائطه، اذن حق الدفاع في القضاء من أسباب خاصة من الإباحة (١٨).

وقد اختلف الرأي في وضع الدفاع الشرعي بين الأسباب العامة أو الأسباب الخاصة وفقا لهذا المعيار الموضوعي فاعتبره البعض سببا عاما للإباحة (١٩) بينما عده البعض من الأسباب الخاصة (٢٠).

### ٢ الفرق بين أسباب مطلقة وأسباب نسبية:

فهنا تطبق القاعدة , ففي حالة الأولى جميع الناس قد يستفيدوا منها ، مثل دفاع شرعي فيجوز للمعتدي عليه دفع هذا الاعتداء، كما يجوز للغير أن يدفع الاعتداء الواقع على الجخني عليه ويستفيد من توافر سبب الإباحة.

أما في أسباب الإباحة النسبية فهي تفيد شخصا خاصا معينا ومثال ذالك استعمال السلطة الحكومية (٢١).

والآن نعرض أسباب الإباحة بالتفرقة بين الإباحة الأصلية والإباحة الطارئة.

#### ٣- التمييز بين الإباحة الأصلية والإباحة الطارئة:

من القواعد التي يقوم عليها قانون العقوبات أن الجريمة والعقوبة تبنيان على قانون فإذا لم يكن هناك قانون يحرم الفعل فهو مباح لأن الأصل في الأشياء الإباحة. وهذه الإباحة هي الإباحة الأصلية لأن نصوص قانون العقوبات ما هي إلا قيود على الحرية الفردية. ولكن وجود هذه الإباحة لا يمنع مع ذلك من أن هذا الفعل إذا سبب ضرراً فإنه يوجب مسؤولية فاعله المدنية عن التعويض.

أما الإباحة الطارئة هي سبب من الأسباب التي نص عليها القانون أو اقتضاها نص من نصوصه لفعل مجرّم قانوناً. ففي القتل دفاعاً مثلاً، القتل في ذاته بحسب نصوص قانون العقوبات له مادة تعاقب عليه إلا أن هناك سبب علق به ونص عليه القانون أو اقتضاه فمحا صفة الجريمة عنه، وبالتالي محا عن فاعله كل مسؤولية سواء كانت مدنية أو جنائية (۲۲).

ويترتب على هذه التفرقة بعض نتائج هي كما يلي:

1- في حالة الإباحة الأصلية ولو أن الفعل لا يعد جريمة، غير أنه قد ينطوى على خطأ ويسبب ضرراً للغير يلزم من ارتكبه جزاءا وهو التعويض طبقا للمادة القانونية رقم ١٦٣ من القانون المديي المصرى، أما في حالة تجريم الفعل وتوافر سبب من أسباب الإباحة فلا تترتب مسؤولية من أي نوع لأنه لا يمكن ترتيب مسؤولية عن فعل يبيحه القانون وقد يأمر به (٢٣).

٢- في حالة عدم تجريم الفعل أو الإباحة الأصلية قد ينص القانون على إجراء
 وقائى لما في مسلك مرتكب الفعل أو الامتناع من خطورة إجرامية بينما في حالة

توافر سبب من أسباب الإباحة فلا يتصور اتخاذ إجراء وقائي لعدم توافر الخطورة الإجرامية في مسلك مرتكب الفعل (٢٤).

# الفرق بين أسباب الإباحة وموانع المسؤولية:

نعرف موانع المسؤولية كما يلي , الاسباب التي تكون معر ضة لشخص الذي يرتكب الفعل فيصبح نيت الفاعل لا اعتبار له قانونا , ومثال ذلك الجنون وصغر السن والسكر غير الاختياري وحالة الضروره والإكراه (٢٥).

يتفق النوعان في أن الفاعل يأتي الركن أو المظهر المادي للجريمة، وفيما عدا هذا يختلفان، فالمسؤولية الجنائية تستلزم توافر عنصرين: الركن المعنوي في الجريمة والأهلية أو الإدراك الكافي لحمل المسؤولية، والركن المعنوي بدوره يقتضي توافر عنصرين: إرادة النشاط، والقصد الجنائي في الجرائم التي تقع عمدا أو الإهمال في الجرائم التي لا تحدث عمدا.

ولما كانت موانع المسؤولية تتعلق بإرادة الجاني وحريته في الاختيار فإنها تكون من طبيعة شخصية بينما ترد أسباب الإباحة على الركن المادي في الجريمة فتهدم الصفة الأساسية فيها على هذا الفارق أن سبب الإباحة يعطل نص التجريم بينما لا يؤثر مانع المسؤولية على السلطان النص وكل ماله من أثر هو عدم سريان النص لفقدان شرط أو أكثر من شروط تطبيقه وبعبارة أخرى قد يتوافر في حق الفاعل عناصر المسؤولية الجنائية ومع ذلك لا يسأل عن الجريمة لقيام سبب إباحة (٢٦).

وتترتب على هذه التفرقة بين أسباب الإباحة وموانع المسؤولية نتائج هامة مكن ايجازها فيما يلي:

1- نتيجة للصفة الموضوعية التي تتميز بما أسباب الإباحة يمتد أثرها إلى كافة من شارك في الجريمة فاعلا كان أم شريكا، لأن المساهمة الجنائية لا تكون إلا في واقعة غير مشروعة، بينما لا يحول توافر مانع من موانع المسؤولية لدى أحد

المساهمين دون مساءلة باقي المساهمين في الجريمة، فيسأل الشريك اللذي تنعدم عنده الأهلية لأن عدم الأهلية سبب شخصي يؤثر في مسؤولية من قام به دون مسئولية باقي الشركاء (۲۷).

7- لما كانت أسباب الإباحة تزيل عن الفعل وصف الجريمة فإن توافرها لا يرتب أية مسؤولية جنائية كانت أم مدنية، فالفاعل أو شريكه غير مسؤل عن ضمان الإضرار التي تترتب على الفعل، أما مايمنع المسؤولية وإن كان له أثره في المسؤولية الجنائية فيمن قام بالنسبة له المانع فإن باب المسؤولية المدنية يظل مفتوحاً (٢٨).

نلخص القول في أن أسباب الإباحة تزيل الصفة الإجرامية عن الفعل فلا تترتب مسؤولية جنائية أو مدنية بينما باب المسؤولية المدنية يظل مفتوحا في موانع المسؤولية.

# الفرق بين أسباب الإباحة وموانع العقاب:

نعرف عن موانع العقاب انها تتوفر فيها جميع أركان الجريمة وحكم الشارع خلاف ذلك. أن المصلحة المتحققة لتوقيع العقاب نقل من حيث القيم الاجتماعية عن المصلحة المتحققة إذا لم يوجب العقاب، فالاصل لامتناع العقاب لا ينتفي أحد أركان الجريمة، وإنما هي اعتبارات المصلحة العامة التي تحدد سياسة العقاب.

فلذلك يتضح الفرق بين أسباب الإباحة وموانع العقاب خلاف لا يجب في الحالين من أن العقاب لا يوقع في الحالين: فأسباب الإباحة نافية لركن الشرعي للجريمة ولكن موانع العقاب تبقي جميع أركان الجريمة ،كل من شارك في الجريمة في اسباب الاباحة يستفيد من تاثيرها ،اذ أن الأصل في موانع العقاب يستفيد من تأثيرها شخص اللذي توافرت فيه، باعتبار أن المصلحة الاجتماعية التي يستهدف منها امتناع العقاب تتحقق في الغالب بعدم إيقاعه على شخص معين (٢٠٠).

# أحكام الجهل والغلط في الإباحة الجهل بالإباحة:

وبيان ذلك انه قد يأتي شخص أمراً ، وهو يري أن القانون سيعاقب عليه بينما هو يجهل سببا من أسباب الإباحة. وهذا الجهل قد يرجع إلى سوء فهم في القانون ، ومثال ذلك الفرد الذي يدفع الاعتداء عليه بالقوة ،وهو لا يدري أن القانون يبيح له الدفاع الشرعي، أو الفرد الذي يقبض على الذي يتلبس بالجريمة، وهو يجهل أن القانون يعطي حق القبض في حالة التلبس بجريمة أو جنحة يجوز فيها الحبس الاحتياطي. وقد يكون الجهل إلى غلط في الوقوع ، ومثال ذلك من يجهل توافر الظروف المنتجة للاباحة، كمن يقبض على شخص متلبسا بالجريمة وهو يجهل قيام حالة التلبس (٢١).

والسائل قد يسئل عن هذه الحالة أن سبب الإباحة يأتي بأثره ولو لا يعلم به.

ومحمكة النقض اجابت عن هذا مع ذكر شرط العلم تتوفر سبب الإباحة حتى يجد المتهم الفرصة للاستفادة (٣١).

ولو نأخذ بهذا الرأي لازم ان نرجع إلى شروط الإباحة كما يوجد في القانون، فلو كان علم من بين شروطها فهذا الرأي صحيح، وإلا فلا. والقاعدة أنه يترتب على ذلك نتيجة هامة مؤداها عدم الاعتداء بالعوامل الشخصية ومن ثم فإنه إذا توافرت أسباب الإباحة بالشروط التي يتطلبها القانون فجهل الفاعل بوجودها لا يحول دون أعمال أثرها واستفادية منها. ويستثنى من هذه القاعدة قيام ببعض أسباب الإباحة على عناصر شخصية يجب توافرها وقد يكون العلم أحد هذه العناصر (٢٣).

# حكم غلط في إباحة:

إفتراض الغلط ممكن قد يعتقد الجاني الواقعة من سبب الإباحة ومع ذالك هذه الواقعة ليست منها (٣٤). فإن الغلط في الإباحة يأخذ صورة عكسية إذ يعتقد الجاني على خلاف الحقيقة والواقع توافر الوقائع أو الظروف التي ينشأ معها سبب الإباحة بينما أن هذا السبب لا وجود له.

## يأخذ الغلط في الإباحة صورتان:

الصورة الأولى وفيها يعتقد الجاني أن القانون يقرر لفعله سببا معينا بينما لا يعرف القانون هذا السبب كالقاتل الذي يعتقد أن رضاء الجنى عليه سبب لإباحة القتل. هذه الصورة هي صورة الغلط في القانون، وتخضع الحكم العام للغلط في القانون والعلم بالقانون أمر مفترض ومن ثم فإن الغلط في قانون العقوبات لا يصلح لدفع المسؤولية، ويسأل الجاني عن جريمة عمدية رغم اعتقاده وجود قاعدة تبيح فعله (٢٥).

والصورة الثانية ترجع إلى غلط في الوقائع إذ يعتقد مرتكب الفعل توافر الوقائع التي يقوم عليها سبب الإباحة بينما الظروف التي توافرت لا يقوم بحا سبب الإباحة ومثال ذلك إذا قصد شخص إلى إصابة آخر يعتقد بأنه لص يجوس خلال منزله دفاعاً عن ماله فأصابه ثم تبين أنه فرد من أفراد العائلة أو خادم فإنه لا يسأل عن جريمة ما على أساس الغلط؛ لأنه كان في نفس الوضع الذي لو كان حقيقياً لكانت الإصابة فيه غير إجرامية (٢٦) وتورد بعض القوانين نصوصا عامة تعالج الغلط في الإباحة فالمادة ٩٥/٣ من قانون الايطالي تنص على أنه، " إذ اعتقد الفاعل عن طريق الغلط وجود ظروف تستبعد العقاب قدرت هذه الظروف لمصلحة دائما، ومع ذلك إذا كان الغلط أساسه خطأ فإن العقاب لا يستبعد إذا نص القانون على الواقعة نفسها كجريمة غير عمدية ".

والقاعدة أن الغلط في الوقائع ينفى القصد الجنائي لأن الفاعل لم يقصد مخالفة القانون فلا تجوز مسألة الفاعل عن جريمة عمدية فإذا ثبت أن الفاعل لم يرتكب الفعل إلا بعد التحري والتثبت فإنه لا يكون مسؤولاً مدنيا أو جنائياً لأنه يكون قد سلك مسلك الشخص العادي وهو المعتاد الذي يمتد به القانون (٢٧) أما إذا تبين أن الغلط في الإباحة الذي وقع فيه مرتكب الفعل لم يكن مما يقع فيه الرجل العادي بل كان نتيجة الإهمال وعدم الاحتياط أو إحدى صور الخطأ فإن الفاعل يكون مسؤولا عن جريمة غير عمدية إذا كان القانون يجرم ذات الوقائع باعتبارها جريمة غير عمدية أنها المعادي عمدية غير عمدية أنها المعادي عمدية غير عمدية أنها المعادي عمدية غير عمدية أنها المعادي باعتبارها جريمة غير عمدية أنها المعادي المعادي عمدية أنها المعادي باعتبارها جريمة غير عمدية أنها المعادي باعتبارها جريمة غير عمدية أنها المعادي المعادية المعادية المعادي المعادي المعادية المعادي المعادية المعادية المعادية المعادي المعادية المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادية المعادي المعاد

والخلاصة أن الغلط في الإباحة يؤثر في القصد الجنائي فلا تقوم المسؤولية العمدية، وقد تقوم المسؤولية غير العمدية إذا كان القانون ينص عليها وثبت أن الجاني لم يتصرف تصرف الشخص العادي بأن أتى فعله بغير التثبت والتحري اللازمين، أما إذا تصرّف تصرّف الرجل العادي فلا تقوم المسؤولية الجنائية عمدية أم غير عمدية، كما لا تقوم مسؤولية مدنية.

### تجاوز حدود الإباحة

ينتج سبب الاباحة نتيجته السابق اذ توجد جميع الشروط يقررها له القانون. فإن انعدم أي شرط انتفى سبب الاباحة واصبح الفعل جرما حسب القانون. إذا قصد المعتدي التعدي على جميع الشروط التي نص عليه القانون فهو مسؤول عن جريمة عمدية، فمن جاوز في ضرب إبنه وهو مات عن ضربه فهو مسؤول عن موته (٢٩) وأما إذا كان خروج الجاني على الشروط المقررة لأسباب الإباحة يرجع إلى صور الخطأ غير العمدي كإهمال أو عدم احتياط لا يصدر عن شخص عادي وجد في نفس الظروف فإنه مسؤول عن فعله مسؤولية الغير المتعمدة إذا كان القانون يجرمها بوصف الخطأ به الفيراث.

وأما إذا حدث التجاوز بسبب لا دخل لإرادة الفاعل فيه كحادث فجائي أو إكراه معنوى فإنه في هذه الحالة ينتفي الركن المعنوي للجريمة لانتفاء القصد الجنائي والخطأ الغير المتعمدة.

وهناك مثال يضرب لبيان الصور المحتلفة لتجاوز الإباحة فالزوج إذا ضرب زوجته قاصداً قتلها يكون مسؤولاً عن القتل العمد أما إذا قصد من الضرب استعمال حقه في التأديب ولكنه تجاوز حدود الحق عن رعونة فأصاب الضرب مقتلاً فإنه يسال عن قتل خطأ، أما إذا ترتب على الضرب البسيط إجهاض الزوجة ثم وفاتها فإن هذه النتائج النادرة الحصول لا يحملها الفاعل أي لا يتحمل الفاعل مسؤوليتها (١٤).

# الإباحة بين الشريعة الإسلامية والقانون الجنائي:

إذا القينا نظرة إلى الإباحة الأصلية في كل من القانون والشريعة وجدنا وحدة الاتجاه بين نظرة كل منهما، وهو التخيير بين الفعل والترك دون ترتب ثواب وعقاب على هذا أو ذاك، وأن كل هناك اختلاف في معنى المباح بين القانون الجنائي والفقه الإسلامي، ففي القانون الجنائي اعتباركل ما لم يرد عليه النص كون اعتباره جريمة مباحا تطبيقا لمبدأ الشرعية، أما المباح في الفقه الإسلامي فهو ما دل الدليل الشرعي على التخيير فيه، وأما المسكوت عنه فهو مباح أيضاً إباحة أصلية عند الجمهور فيما عدا المعتزلة، الذين يرون أن للأفعال حسنا وقبحا يدركها العقل وتجب مراعاته ولو بدون نص من الشارع لأن أحكام الشرع جاءت مؤيدة لحكم العقل، وما لم يرد بشأنه نص يمنعه ويحرمه قد يعتبر مأموراً به لورود الخطاب بذلك فيؤجر المرء على فعله وفي هذا تشجيع على الامتثال والطاعة (٢٤).

أما إذا قارنا بين الإباحة الطارئة في كل من القانون الجنائي والفقه الإسلامي، فإننا نجد أنها قريبة الشبه بالإطلاق الثاني الذي ذكره الشوكاني من علماء الأصول لأن الإباحة بهذا الإطلاق تستخدم في الفعل الذي كان في ذاته

غير مباح ثم عرض له ما جعله مباحا، وهو ذات المعنى المقصود بالإباحة في القانون الجنائي إذ يعتبر مباحا الوائع المحرمة التي أجازها القانون لظروف أو ملابسات خاصة تقلبها من أعمال غير مشروعة في الأصل إلى أعمال مشروعة ولذلك يطلق على هذه الظروف والملابسات أسباب الإباحة، ومثال ذلك في كل من الشريعة والقانون الدفاع الشرعي عن النفس. فالقتل لمعصوم الدم أمر محرم شرعا أما إذا كان القتل دفاعا وتوفرت شروط الدفاع وأهمها التناسب بين فعل الاعتداء وفعل الدفاع، فإن القتل الذي كان محرما يصبح مباحا لما عرض من ظروف وملابسات اقتضت هذه الإباحة والتي تتمثل في حظر ارتكاب جريمة من الصائل على المصول عليه، وتقرب الإباحة الطارئة في القانون أيضاً مما هو معروف في الشريعة من أشياء محظورة في الأصل ثم ارتفع هذا الحظر لموجب اقتضى ذلك ومثال ذلك شرب الخمر وأكل لحم الميتة للمضطر أو المكره (٢٤).

ورغم من هذا الاتفاق بين نظرة كل من الشريعة والقانون للإباحة إلا أن دائرة الإباحة تختلف في الشريعة عنها في القانون، فالدائرة في الشريعة أوسع منها في القانون الجنائي لأن علماء الشريعة لم يفرقوا بين جزئي وجزئي آخر كما لم تختلف في نظرهم المسميات فلم يفرقوا بين أسباب الإباحة والأسباب المانعة من المسؤولية ( $^{13}$ ) ويرجع ذلك إلى أن علماء الشريعة يرون أن العبرة في الإباحة كون الفعل لا يستحق ثوابا ولا عقابا في الآخرة، لذلك يرتبون على بعض الافعال والتي هي مباحة في رأيهم بعض المسؤوليات المادية الدنيوية كضمان المتلفات والتعويض، ومن أجل هذا فسروا الحديث الشريف: « وُضِعَ عَنْ أُمَّتِي الخُطُأُ وَالنَّسْيَانُ، وَمَا الشمان كما يسمّى في اصطلاح الشرعيين فقالوا أن المقصود من حديث رسول الله الضمان كما يسمّى في اصطلاح الشرعيين فقالوا أن المقصود من حديث رسول الله العمل غير المشروع إلى عمل مشروع لا يرتب مسؤولية من أي نوع.

ونرى أن هذا التعميم في الفقه الإسلامي التقليدي ليس ملزما أن يقف عنده علماء الفقه الإسلامي المعاصرون في كتاباتهم فمن الممكن أن يطلق على ما جعله الفقهاء غير مرتب للمسؤولية الجنائية أو للضمان (المسؤولية المدنية) مصطلح أسباب الإباحة بينما يخصون ما جعله الفقهاء القدامي مرتبا الضمان (المسؤولية المدنية) اصطلاح انعدام المسؤولية وبذلك يقدمون الفقه الإسلامي في ثوب معاصر دون الخروج على أصوله العامة إذ "لا مشاحة في الاصطلاح ولا حجر في التسمية ما دامت الحقائق محل الاتفاق"(٢٤).

# الهوامش والإحالات

- ١) ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الانصاري، طبعة بولاق، ص:٣/ ٢٣٩
  - ٢) مجمع البحوث الإسلامي ، مطبعة مصر، ١٩٦١م.، ص: ١/ ٧٥
- ٣) الآمدي: سيف الدين أبو الحسن على بن أبي علي محمد بن سالم الأصولي الشهير بالآمدي،
   الأحكام في أصول الاحكام، ط، مطبعة المعارف، ١٣٣١هـ/ ١٩١٤م، ص: ١/ ١٧٥
- ٤) الشاطبي: أبو إسحاق إبراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المعروف بالشاطبي المالكي، الموافقات،
   الجزء الأول، ، ط. المطبعة السلفية، ١٣٤١هـ، ص: ٦٨
- ه) التفتازاني، شرح التلويح على التوضيح، لمتن التنقيح في أصول الفقه، ط. دار الكتب العلمية،
   بيروت، ص: ١/ ١٥٧، وصدر الشريعة هو عبد الله بن مسعود الحنفى المتوفي ٧٤٧هـ.
  - ٦) الشارح هو سعد الدين بن مسعود بن عمر لتفتازاني الشافعي المتوفي ٧٩٢هـ.
    - ٧) الغزالي: ، ط. مكتبة الجندي بالقاهرة، ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.، ص: ٨١
- ٨) محمود محمود مصطفى، شرح قانون العقوبات، القسم العام، ، الطبعة ٢، ١٩٦٤م، ط. دار ومطابع الشعب، ص: ١١٠، محمد محي الدين عوض، والقانون الجنائي، مبادؤه الأساسية ونظرياته العامة في التشريعين المصري والسوداني، المطبعة العالمية بالقاهرة، ص: ٧٦٥
  - ٩) محمود نجيب حسني، شرح قانون العقوبات، ، دار النهصة العربية، ١٩٦٢م، ص: ١٦٥
  - ١٠) محمود نجيب حسني، شرح قانون العقوبات، القسم العام، النظرية العامة للجريمة، ص: ١٦٤
- ١١) محمود محمود مصطفى، شرح قانون العقوبات، القسم العام، دار النهضة العربية، الطبعة الثامنة،
   ١٩٦٩م، ص: ٤
  - ١٢) المرجع السابق، ص: ٢٦.
- ١٣) محمود مصطفى، أصول قانون العقوبات في الدول العربية، ،دار النهضة العربية، ١٩٧٠م، ص: ٤٢
  - ۱۲) د. محمود محمود مصطفی، شرح قانون العقوبات، القسم العام، ص: ۱۲۰
    - ١٥) د. محمود نجيب حسني، شرح قانون العقوبات، القسم العام، ص: ١٦٩
      - ١٦) د. محمود محمود مصطفى، المرجع السابق، ص: ١٢٠
        - ١٢١) المرجع السابق، ص: ١٢١
- ۱۸ السعید مصطفی السعید، طبعة ۱۹٦۲م، ص: ۱۰۱، نقلا عن شرح قانون العقوبات، الدكتور
   نجیب حسني، ص: ۱۷٦
  - ١٩) السعيد مصطفى السعيد، الأحكام العامة في قانون العقوبات، ص: ١٤٢
    - ٢٠) محمود نجيب حسني، قانون العقوبات، ص: ١٧٦
      - ٢١) المرجع السابق، ص: ١٧٦)
  - ٢٢) محمد محي الدين عوض، شرح قانون العقوبات، القسم العام، ص: ٥٧٥

- ٢٣) المرجع السابق، ص: ٥٧٥
- ٢٤) محمود محمود مصطفى، شرح قانون العقوبات، ص: ١٣٧
- ٢٥) محمود نجيب حسني، شرح قانون العقوبات ، ص: ١٧٤.
- ٢٦) محمود محمود مصطفى، شرح قانون العقوبات، القسم العام ، ص: ١١٣
  - ٢٧) المرجع السابق، ص: ١١٥
  - ٢٨) المرجع السابق، ص: ١١٥
  - ٢٩) محمود محمود مصطفى، المرجع السابق، رقم ٧٥، ص: ١١٦
    - ۳۰) محمود نجیب حسني، شرح قانون العقوبات، ص: ۱۷۵
    - ٣١) محمود محمود المصطفى، شرح قانون العقوبات، ص: ١٢٤
- ٣٢) نقض ٣ ديسمبر سنة ١٩٣٤، رقم ٧٩٣، ص:٢/٣٩، نقلا عن المرجع السابق، ص: ١٧١
  - ٣٣) محمود نجيب حسني، المرجع السابق،س ص: ١٧١
    - ٣٤) المرجع السابق، ص: ١٧٢
  - ٣٥) محمود محمود مصطفى، شرح قانون العقوبات، ص: ١٢٣
- ٣٦) محمد محي الدين عوض، القانون الجنائي، ص: ٢٦٢ ويستند انعدام الجريمة هنا إلى عدم الوعي والإحاطة بالواقعة الإجرامية، وبالتالي ينتفي التصور الإجرامي وبانتفائه تنتفي الجريمة.
  - ٣٧) محمود محمود مصطفى، القسم العام، ص: ٣٧
- ٣٨) محمود نجيب حسني، النظرية العامة للقصد الجنائي دراسة تاصيلية مقارنة للركن المعنوي في الجرائم العمدية، دار النهضة العربية، ١٩٧٨م، ص: ١٠٨
- ۳۹) نقض ٥ يونيه ١٩٣٣م مجموعة القواعد القانونية ، رقم ١٣٦، ص:٩٠/٣، ٢٨ ١٩٩٨م، رقم ١٣٦، ص: ١٨٨، ص: ١٨٨، ص: ١٨٨، ص
  - ٤٠) محمود مصطفى، القسم العام، مرجع سابق، ص: ١٢٢
    - ۱۲۲) مرجع سابق، ص: وهامش ۱۲۲
  - ٢٤) مدكور محمد سلام ، مباحث الحكم عند الأصوليين، دار النهضة العربية، ص: ١١١
    - ٤٣) المرجع السابق ،ص: ١١٠
    - ٤٤) محمد سلام مدكور، الحكم التخييري عند الأصوليين، ص: ١١٢
    - ٥٤) المعجم الاوسط، باب، من بقيةمن اول اسمه ميم من اسمه موسى، ص:١٦١/٨
  - د. حسين حامد حسان، نظرية المصلحة في الفقه الإسلامي، ، دار النهضة العربية، ١٩٧١م،
     ص: ٩٣٥

# ا نگاش مضا مین

#### Obligingness to Leadership: A Case Study of the Qur'an

Dr. Irfan Shahzad\*

#### **ABSTRACT**

We can divide human beings into two categories: Leaders and Followers. Leaders are a few, the rest of the overwhelming majority of the human beings are followers. They show an earnest tendency of following or obligingness towards their leaders. This capacity of the following is exploited and abused by the egoist and toxic leaders to bring destruction to their followers and the world. The author of the paper tries to explore and determine the motives of obligingness or complaisance of blind following. The author studies this phenomenon in the light of theories of the hierarchy of needs by Abraham Maslow, The Situational Factor by Philip Zimbardo, the Function of Labeling by Albert Bandura and Ego Depletion by Michael Cholbi. These theories have earned good acceptance from the experts. The theories are found helpful to understand the mentality of leaders and their followers as described by the Qur'an. These theories are applied to some selected cases from the Qur'an to reach a better understanding of the phenomenon.

The Qur'ān at many places describes and discusses this human tendency. It presents dialogue between the leaders and their blind followers in the life hereafter, the person of Pharaoh, his maneuvering, his courtiers, the common people of Egypt, the followers of pagan chieftains and their opposition to the prophets give us ample description to know how blind following actually works under the influence of leadership. The author hopes that this study helps understand the mentality of the present day leaders and their blind or complaisant followers.

**Keywords:** Following; Obligingness; Hierarchy of Needs; Self-Actualization; Ego Depletion; Situational Factor.

-

<sup>\*</sup> PhD in Islamic Studies from NUML, Islamabad.

#### **Introduction:**

Human beings show a strong tendency of following or obligingness towards their leaders. It is observed that once they accept someone as their leader, they submit their will to him or her and seldom willing to review their decision or alter their choice, no matter what. This helps the egoist and the toxic leaders to exploit their followers quite easily. The author studies this phenomenon of obligingness in the light of theories of the hierarchy of needs, situational factor, the function of labeling and Ego Depletion. The findings are, then, applied to some cases from the Qur'ān to reach a better understanding of the phenomenon.

#### The Psychology of Following:

We can divide human beings into two categories: leaders and followers. Some people tend to lead, others tend to follow. Leaders manipulate followers, and the followers, let themselves be manipulated. We try to ascertain the motives of this blind following or obligingness of masses in the light of some studies of motives and the Qur'ān.

In 1961 Stanley Milgram (August 15, 1933 – December 20, 1984), the professor of Yale University made some experiment on a closed group to judge the conflict between the obedience to authority and the personal conscience. 40 participants from different occupations participated in the experiment. In this experiment the participants had to deliver electric shocks from minor to higher voltage to a person (the learner) on giving the wrong answer from the multiple choice questions. The learner was sitting in another room and communication was made through microphones. The result was shocking. 26 of the participants delivered the electric shocks up to the maximum level to the poor victim at the orders of the authority (the experimenters) while only 14 stopped delivering shocks before they reached the maximum level of shocks. In other words, more than two third of the participants were delivering electric shocks up to the maximum level, at the orders of the authorities, to the learner against his unwillingness, agitation, complaining of having heart trouble,

pleading to let him free and above all, silence from him that no response was coming from him. It was observed that despite feeling agitated the subjects continued to follow the orders until the end. Stanley Milgram while concluding his results, remarks on the state of obligingness:

What is the limit of such obedience? At many points we attempted to establish a boundary. Cries from the victim were inserted; not good enough. The victim claimed heart trouble; subjects still shocked him on command. The victim pleaded that he be let free, and his answers no longer registered on the signal box; subjects continued to shock him. At last the outset we had not conceived that such drastic procedures would be needed to generate disobedience, and each step was added only as the ineffectiveness of the earlier techniques became clear. The final effort to establish a limit was the Touch-Proximity condition. But the very first subject in this condition subdued the victim on command, and proceeded to highest shock level. A quarter of the subjects in this condition performed similarly. 1

Professor Milgram showed his dismay concluding the shocking results of obligingness to the authority as:

The results, as seen and felt in the laboratory, are to this author disturbing. They raise the possibility that human nature... cannot be counted on to malevolent authority. A substantial proportion of the people do what they are told to do, irrespective of the content of the act and without limitations of conscience, so long as they perceive that the command comes from a legitimate authority.<sup>2</sup>

#### The Tendency of Dependency:

Man is a dependent being. In his childhood, he depends on his parents. In the later stages of his life, he needs leaders to replace his dependency on his parents. Dr. Jean Lipman-Blumen<sup>3</sup> writes, "The psychological needs most relevant to our yearning for leaders are structured as a need for authority figures to replace our parents and other early caretakers".<sup>4</sup>

This dependency emerges in two forms:

- In the form of fear
- In the form of needs.

#### **Fear Begets Leaders:**

Life is uncertain. Fragility makes people look for some protection and stability. People need someone to rest their fears with him and feel relaxed, though this trust in their leader is an illusion, but man is prone to live with his illusions to avoid hard realities. Thomas Nadelhoffer<sup>5</sup> writes:

There is gathering data from social psychology that suggest that illusions are quite prevalent in our everyday thinking and that some of these illusions may even be conducive to our overall wellbeing.<sup>6</sup>

Shelley E. Taylor<sup>7</sup> (born 1946) and Jonathon D. Brown<sup>8</sup>, on such delusional behaviour of man, write:

Evidence from social cognition research suggests that, contrary to much traditional, psychological wisdom, the mentally healthy person may not be fully cognizant of the day-to-day flotsam and jetsam of life. Rather, the mentally healthy person appears to have the enviable capacity to distort reality in a direction that enhances self-esteem, maintain beliefs in personal efficacy, and promotes an optimistic view of the future.<sup>9</sup>

People need a leader to comfort their fear. The studies on people's need of leaders by Lipman-Blumen suggest that, "Strong yearnings for leaders percolate up from our unconscious, where psychological needs send us in search of leaders who can comfort our fears." <sup>10</sup> Further, she writes:

"Situational fears" give rise to an increased need for certainty and orderliness. Leaders who promise us an orderly, predictable, and controlled world can seem very attractive when everything around us appears to be disintegrating. <sup>11</sup>

Fears are invented, if ready ones are not available, to make people vulnerable and thus the uncritical follower.

We note that the Pharaoh used the same tactic. He told his people that Moses' invitation to faith in the One God is actually his quest to grab the power and to oust the Egyptians from their own land:

Saying [to one another]: "These two are surely sorcerers' intent on driving you from your land by their sorcery, and on doing away with your time-honoured way of life.

This propaganda of fear worked, though, one can find not a single trace of such an idea in Moses' campaign. Yet the Egyptians believed the Pharaoh without questioning his allegation against Moses. They fell to victim to insecurity.

#### **Needs Beget Leaders:**

Human beings are not always able to fulfill their needs by themselves. They need someone who can either fulfill their needs or promise them to fulfill or at least provide them illusions to meet them. The model of the hierarchy of needs as presented by Abraham Maslow<sup>13</sup> serves us as a good pattern to see the function of needs in

creating the longing in the people for a leader to follow, so as to fulfill their needs. These needs start from the very basic level of physiological needs to the higher need of self-actualization.

Abraham Maslow presented a model of the hierarchy of human needs according to which man chooses to behave in a certain way. These needs emerge in order unless impeded by some factors. According to him there is a hierarchy of five basic human needs:

- 1. Physiological needs
- 2. Safety needs
- 3. Love need
- 4. Esteem needs
- 5. The need for self-actualization

#### Maslow writes:

Human needs arrange themselves in hierarchies of prepotency. That is to say, the appearance of one need usually rests on the prior satisfaction of another, more pre-potent need. Man is a perpetually wanting animal. Also, no need or drive can be treated as if it were isolated or discrete; every drive is related to the state of satisfaction or dissatisfaction of other drives.<sup>14</sup>

More or less the needs come in the same order, but the reversal is too possible for individuals for some other factors.

Followers are also driven by more pragmatic needs. Thus, we often stay with toxic (evil or malevolent) leaders because working for them fulfils an assortment of practical needs – like shelter, food, and doctor's bills.<sup>15</sup>

The Pharaoh used this fear of basic needs to deviate his people from Moses and kept them following him:

And Pharaoh called out among his people; he said, "O my people, does not the kingdom of Egypt belong to me, and these rivers flowing beneath me; then do you not see? Or am I [not] better than this one who is insignificant.

There underlaid the threat in his declaration that if they followed Moses, they would be deprived of the benefits of their citizenship of Egypt. Their basic physiological needs would go unfulfilled. This threat worked and the Egyptians kept following their leader, the Pharaoh and refused to listen to Moses.

#### **Existential Anxiety or Meaningful Living:**

Life seems to be meaningless unless someone gives some meaning to it. And when someone gives meaning to it, the people love to hear from him more, and tend to follow him. Lipman-Blumen writes:

The second set of internal needs, our existential needs, stems from the painful awareness of our own mortality...The consoling hope that our existence will have served some meaningful purpose allows us to move forward, without succumbing to paranoia and despair. Toxic leaders mollify this desire by persuading us that we belong to "The Chosen."

Hitler intoxicated them with the slogan of Nordicism, the master race, which deserves to rule the world. He filled the vacuum of their disappointment and frustration with the air of ambition. He was quite succeeded in blinding his nation, but eventually led them to greater defeat and humiliation in the WW II.

Moses used this tactic to revitalize the children of Israel, who were living a purposeless life, first, during their plight of misery in the shackles of subjugation in Egypt, and then their wandering in the desert of Sinai.

And [mention, O Muḥammad], when Moses said to his people, "O my people, remember the favor of Allāh upon you when He appointed among you prophets and made you possessors and gave you that which He had not given anyone among the worlds.

#### **Self-Actualization and Illusion of Grandiosity:**

A nation, which is satiated in its needs as described in the hierarchy of needs from physiological needs to esteem needs, steps forward for self-actualization. At this stage, they want to explore themselves further. They want to make themselves feel, get distinguished among the comity of nations. This need contains the wish for grandiosity as integral. A leader of an otherwise satiated nation just needs to ignite their need for self-actualization and grandiosity to make them follow him.

Another aspect of this theory of self-actualization is that it is not the people but the leaders, who in their quest of their own self-actualization and lust for grandiosity rein their people to the goals, they want to achieve for themselves. Batty Glad<sup>19</sup> writes:

Using theories from Heinz Kohut, Post (1993) noted that tyrants' followers are apt to need to immerse themselves in the grandiose leader as a means of achieving their own grandiose goals. The leader, for his part, needs his followers as a mirror to reinforce his elevated notions of himself.<sup>20</sup>

In the examples of Napoleon Bonaparte and Hitler, these dictators and their nations, both were using each other for their self-actualization and grandiosity.

#### The Situational Factor and Function of Labeling:

The Situational Factor is the factor that influences an individual or a crowd or group to behave in a specific way. Such behaviour continues until the situational factor lasts. Under such factor, an individual, mob, or a group embarks upon such actions and behaviour, which they cannot expect of themselves. The Cambridge dictionary of psychology defines situation factor as:

... a situational attribution (factor) is made when it is assumed that the person has behaved in such a way because of something very specific to the situation the person was in (rather than influenced by some part of his or her personality or other internal factors).<sup>21</sup>

Such a situation is created with the function of labeling. This function is well explained by Albert Bandura<sup>22</sup> through his experiment of labeling. He set up an experiment in which he took two groups of students. Both the groups had to deliver electric shocks to one another through a device on giving a wrong answer. Intensity and duration of shocks to deliver depended upon the discretion of the groups. Before the experiment, Bandura casually put in the ears of a group his remarks about the other group of students as "animals", and he put in the ears of the second group that the other group was "nice". This created a noticeable change in the response of the two groups of students to each other. This change in response was observed in their length of time and intensity of electric shocks they gave to each other on giving wrong answers. Those who were labeled as animals received more intense and longer shocks than those who were labeled as nice.<sup>23</sup>

It proves that the labeling plays a great role in moulding the behaviour of man to decide his attitude towards the other person or a group of people.

This situational factor is well observed by Philip Zimbardo<sup>24</sup> (born March 23, 1933) in the behaviour of hostile mobs. Philip Zimbardo noted that genteel people of Hutus of Rwanda turned into

savage brutes to machete their peaceful neighbours, Tutsi, 1994, under the influence of the situational factor. This situation was created by the function of labeling. Their politicians created the racial hatred against their peaceful minority community, Tutsi, that they were their national enemies. The Hutus people followed their leaders for their racial affinity with them, without criticizing the logicality of the invented label. Once the situation took place, the arguments were no longer needed. All the Hutus people participated in the carnage of the Tutsi with national enthusiasm.<sup>25</sup>

The Pharaoh used this psychological tactic of labeling against Moses to discredit him. He levied a number of labels upon him. The masses never thought to analyze his allegations and accusations.

#### **Ego Depletion**

The Ego Depletion is defined as:

"The core idea behind ego depletion is that the self's acts of volition draw on some limited resource, akin to strength or energy and that, therefore, one act of volition will have a detrimental impact on subsequent volition." <sup>26</sup>

People after submitting to their leaders are subject to Ego Depletion. They feel fatigue to bring their leader's actions into question, or criticize him to alter their decision of following or not following him having reviewing and assessing his actions and performance. They diminish their will power and cognition in front of a man, whom they once glorified and grandiose in their eyes. Cholbi writes:

Our fears that we are personally powerless to challenge bad leaders also contribute to our reluctance to confront them. These and still other psychological needs make followers seek and respond to leaders who assure us they can fulfill those longings.<sup>27</sup> The same goes for the courtiers and the people of the Pharaoh. The Pharaoh in response to Moses' simple and clear, logical arguments and manifest miracles, levied nonsensical objections and false allegations to Moses. The masses followed the Pharaoh instead of Moses. They did not ask the Pharaoh to prove his allegations; they just believed him because they had depleted their ego before him, halted their cognition and followed him uncritically. This state of obligingness is referred in the Qur'ān as:

وْفَاسْتَخَفَّ قَوْمَه فَاطَاعُوْهُ إِنَّهُمْ كَانُوْا قَوْمًا فْسِقِيْنَ
$$^{28}$$

Thus he made fool of his people, and they obeyed him. Surely they were a sinful people.

## The Psychology of Followers as Depicted by the Qur'an itself:

It is interesting to note that the psychology of the obligingness makes people so vulnerable and flaccid that in the following verse we note that in their statement of disowning their toxic leaders (Tabarr'), the followers still follow their leaders: they could disown them only when their leaders disown them!

[On that Day] it will come to pass that those who had been [falsely] adored shall disown their followers, and the latter shall see the suffering [that awaits them], with all their hopes cut to pieces! And then those followers shall say: "Would that we had a second chance [in life], so that we could disown them as they have disowned us!" Thus will God show them their works [in a manner that will cause them] bitter regrets; but they will not come out of the fire.

Also, it is interesting to note in the Qur'ān that how far this obligingness works. The Qur'ān tells that the followers in the hellfire

even after experiencing the destruction brought about by their toxic leaders, request them to help them out of the hellfire:

And lo! They [who in life were wont to deny the truth] will contend with one another in the fire [of the hereafter]; and then the weak will say unto those who had gloried in their arrogance, "Behold, we were but your followers: can you, then, relieve us of some [of our] share of this fire?" —

This phenomenon can be observed in the human history. The French people after having defeated and faced humiliation brought about by the wrong moves of Napoleon, looked towards him again to save them from the destructions he had caused. And Napoleon led them to another greater destruction: Defeat of Waterloo<sup>31</sup> and when he was imprisoned again, the fear was still there till his death, that he might escape from his prison to lead his nation once again!

The blindness of obligingness is seldom found removed before the destruction of the followers.

﴿ يَقُولُ الَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلا اَنْتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِيْنَ قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلا اَنْتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِيْنَ قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ جَاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُجُّرِمِیْنَ وَقَالَ الَّذِیْنَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِیْنَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ النَّدَامَةَ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَامُرُونَنَا اَنْ نَكْفُرَ بِاللهِ وَجُعَلَ لَه اَنْدَادًا وَاسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَاوُا الْعَذَابَ وَجَعَلْنَا الْاَغْلَلَ فِيْ اَعْنَاقِ الَّذِیْنَ كَفَرُوا هَلْ یُجْزَوْنَ الَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ 32

Those who disbelieve say, "We will never believe in this Qur'ān, nor in that which was before it." But if only you could see when the wrongdoers will be made to stand before their Lord, repulsing words (of blame) to one another! Those who were held as weak will say to the

overbearing, "Had you not been there, we would have been believers." Those who were overbearing will say to those weak, "Had we stopped you from (accepting) guidance after it came to you? Rather, you yourselves were guilty." And those weak will say to those overbearing, "But (it was your) intriguing day and night (that stopped us from accepting guidance), when you were directing us to disbelieve in Allāh and to set up rivals to Him." And all of them will conceal (their) regrets when they will see the punishment. And We will place iron-collars around the necks of those who disbelieved. They will not be recompensed except for what they used to do.

#### **Conclusion:**

The need for leader comes from the natural dependency of human beings. They depend on their leaders to mitigate their fears and needs. The needs have a hierarchy as presented by Abraham Maslow. The hierarchy of needs starts from physiological need to the highest need of self-actualization. The author finds the very basic (physiological needs) and the highest need (self-actualization) as the more vulnerable ones to be exploited by the leaders to make people follow them. The motive of obligingness can be explained with the help of 'ego depletion', which implies that people stops using their cognitive capacity once they submit their will to someone they grandiose in their eyes. They feel fatigue using their cognition to criticize and analyze the deeds of their leader.

The business of leadership runs through the function of labeling. Human beings are prone to act according to the label. The leaders make a label and the function of labeling creates a situation and makes a group and people, under the pressure of a situation, follow the demands of that particular situation. This way they are instructed to act according to the collective mind of the mob or group, he or she becomes a part of. In that situation the individuality diminishes and collective behaviour makes an individual do what he

or she cannot expect of himself or herself in their individual capacity. The findings, then, are applied to some episodes from the Qur'ān and history.

This human capacity of the following has been badly exploited and abused by the toxic leaders of the world, for example, the Pharaoh, Napoleon and Hitler. This tendency has been one of the main causes behind the denial of the people, who denied the prophets' invitations to faith in One God and the life hereafter. The Qur'ān speaks against such a blind following. The Qur'ān gives no excuse to the blind followers for their halting their cognitive capacity in recognizing and deciding the right from the wrong. The human beings should understand these and the other motives of obligingness to avoid blind, unconditional and uncritical following, so that, they may justify deserving the status of the rational being.

## **REFERENCES**

- Milgram, S, "Some Conditions of Obedience and Disobedience to Authority", *Human Relations*, 18:15 (1965), 57-76.
- The videos of this experiment are available on the internet.
- Dr. Jean Lipman-Blumen is the Thornton F. Bradhshaw Professor of Public Policy and Professor of Organizational Behavior at Claremont Graduate University in Claremont, California, accessed May 2014, (Wikipedia.org).
- Dr Lipman-Blumen, Jean. *Toxic Leadership: A Conceptual Framework: The Allure of Toxic Leaders: Why We Follow Destructive Bosses and Corrupt Politicians and How We Can Survive Them.* (New York: Oxford Publications, 2005).
- Thomas Nadelhoffer is an assistant professor of philosophy at the College of Charleston, USA.
- Thomas Nadelhoffer and Tatyana Matveeva, "Positive Illusions, Perceived Control and the Free Will Debate." *Mind & Language*, 24 (2009), 495–522.
- Shelley Elizabeth Taylor is a distinguished professor of psychology at the University of California, Los Angeles. She received her Ph.D. from Yale University, USA and was formerly on the faculty at Harvard University.
- Jonathon D. Brown is a social psychologist at the University of Washington, USA. Since receiving his Ph.D. from UCLA in 1986, he has written two books, authored numerous journal articles and chapters, received a Presidential Young Investigator Award from the National Science Foundation, and been recognized as one of social psychology's most frequently-cited authors. Among his many pet peeves are self-promoting autobiographical statements written in the third person. (Social psychology network.org).
- Brown, Shelley E. Taylor and Jonathon D. "Illusion and Well-Being: A Social Psychological Perspective on Mental Health." *Psychological Bulletin*, 103: 2 (Mar 1988), 203-204.
- Dr Lipman-Blumen, *Toxic Leadership*.
- 11 Ibid.
- <sup>12</sup> Al-Qur'ān, Sūrah Tāhā: 20:63

- Abraham Harold Maslow (April 1, 1908 June 8, 1970) was an American psychologist who was best known for creating Maslow's hierarchy of needs, accessed May 2014, (Wikipedia.org).
- Maslow, A. H. "A Theory of Human Motivation". *Psychological Review*,
   50:4 (Jul 1943), 370-396. 370. doi: 10.1037/h0054346.
- Dr Lipman-Blumen, *Toxic Leadership*
- Al-Our'ān, Sūrah al-Zukhruf, 43:51
- 17 Dr Lipman-Blumen, *Toxic Leadership*.
- Al-Qur'ān, Sūrah al-Mā'dah, 5:20
- Betty Glad was a teacher and a thinker. She enjoyed a distinguished career as a scholar of U.S. foreign policy, the American presidency, and political psychology. She was an exemplary mentor to untold numbers of students. Betty Glad passed away on August 2, 2010, at the age of 82. http://giving.utah.edu/reach\_articles/betty-glad-a-womans-woman/ (accessed 10-18-15).
- Glad, Betty, Why Tyrants Go too Far: Malignant Narcissism and Absolute Power. 2002. http://www.jstor.org/stable/3792241. (accessed May 6, 2013).
- "Situational Attribution", The Cambridge Dictionary of Psychology.ed Matsumoto, David (Cambridge/New York: Cambridge University Press, 2009).
- Albert Bandura is a psychologist who is the David Starr Jordan Professor Emeritus of Social Science in Psychology at Stanford University. (Wikipedia.org).
- Albert Bandura, B. Underwood, and M. E. Fromson. "Disinhibition of Aggression through Diffusion of Responsibility and Dehumanization of Victims." Journal of Research in Personality 9 (1975): 253-269.
- Philip George Zimbardo is a psychologist and a professor emeritus at Stanford University. He became known for his 1971 Stanford prison experiment and has since authored various introductory psychology books, textbooks for college students, and other notable works, including *The Lucifer Effect*, *The Time Paradox* and the *Time Cure*. He is also the founder and president of the Heroic Imagination Project. (Wikipedia.org).

- Zimbardo, Philip, The Lucifer Effect: Understanding How Good People Turn Evil, (New York: Randomhouse Trade Paperbacks, 2008).
- Baumeister Roy, Ellen Bratslavsky, Mark Muraven and Dianne M. Tice, "Ego Depletion: Is the Active Self a Limited Resource?" *Journal of Personality and Social Psychology* 74:5 (1998): 1252.
- <sup>27</sup> Cholbi, Michael. "The Implications of Ego Depletion".
- Al-Qur'ān, Sūrah al-Zukhruf, 43:54.
- <sup>29</sup> Al-Qur'ān, Sūrah Yūsuf, 12:166-167.
- Al-Qur'ān, Sūrah Ghāfir, 40:47.
- Ackermann, Marsha E. et.al, ed, "Encyclopedia of World History", Vol. 4 (New York: Facts on File, Inc, 132 West 31st Street. 298).
- <sup>32</sup> Al-Qur'ān, Sūrah Sabā, 34:31-33.

\*\*\*\*\*\*\*

# Conditions and Qualifications for Being a Judge in the Light of the Islamic Law

Sajida Ahmed Chaudary\*

#### **Abstract**

'Adl and Qist is indeed a manifestation of God's mercy, rather, it may also be seen as a principal objective of Shari ah. The origin or sources of administration of justice in Islām are the Quran, Sunnah of the holy Prophet, consensus of opinions of the jurists of Islamic jurisprudence and Analogy (Qiyās).

Justice is a sacred obligation of supererogatory. It is obligatory upon the Muslim rulers to appoint judges for the dispensation of justice to attain equality, to protect the human rights from their violation, to safeguard the lives and properties, and to maintain law and order in society. As a judge is supposed to accomplish a very important and noble task being a regent of Allāh, hence, some vital merits and criteria regarding the conditions and qualifications for the appointment of the Qāḍī or judge in the light of the Qur'ān, Sunnah and Islamic jurisprudence and the code of conduct for the Pakistani judges must be observed at all costs. The author of this paper has discussed these conditions and qualifications in this article.

There are some unanimous conditions for the appointment of judges, while some others are not agreed upon. While presenting the difference of opinions of the Islamic jurists, the author tried to explain, reconcile the opinions and at some places presented her own view in the light of her analysis and arguments. These conditions are around thirty, but the author according to her own discretion chose some of the most important ones to discuss in this paper.

Keywords: Qāḍī, Qaḍā', the Qur'ān, Sunnah, Islamic Jurisprudence, Justice, Conditions for the Appointment of Judges

<sup>\*</sup> Civil Judge 1<sup>st</sup> Class –cum –Judicial Magistrate Section, 30, Contact No: (Res) 051-9252644, Cell No: 0300-8116922, E-mail: sajida.ahmed@live.com

## Introduction

There are certain conditions laid down by the Islamic jurists, for the appointment of a judge. Some of them are agreed upon and others are not. According to some Islamic jurists, there are as many as thirty conditions set as the eligibility for the office of Qāḍī, whereas, some other jurists have reduced them to only three. The requisite qualification for a Qāḍī is not specified in any Qur'ānic verse or Ḥadīth. Hence, the conditions of a Qāḍī mentioned by the jurists are mostly dependent on their inferences and deductions:<sup>1</sup>

#### 1. Being a Muslim

Īmān or faith is considered to be the basic foundations of every act, and Qaḍā' is deemed to be like the legal guardianship, so, an infidel or a non-Muslim cannot be a guardian of a Muslim, as it has been ordained in the Qur'ān:

And never will Allāh give the disbelievers over the believers a way [to overcome them].

It is the duty of a Qāḍī to implement the order of Islamic Shari'ah and this is the spirit of religion (Din), thus a non-Muslim is assumed to be biased in implementing Islamic Shari'ah or through his prejudice or bias, he will go into conflict with Islamic Law. All the jurists have agreed on this point that a non-Muslim (infidel) cannot be a guardian of a Muslim.<sup>3</sup>

While decision of a non-Muslim for a non-Muslim in an Islamic state is also prohibited according to the majority of the Muslim jurists (Fuqahā') as the post of Qaḍā' is for the Muslim and for being a Qāḍī, Islām is a basic condition, whether he is dispensing justice among Muslims or non-Muslims.<sup>4</sup>

Whereas, according to Abū Ḥanīfah, the decisions of a non-Muslim Qāḍī will be correct and legal for his religion fellows

according to their customary laws. He relies upon the verse of Qur'ān:

They are in fact allies to one another.

The condition for eligibility of a Qādī is his eligibility of being a witness, and a non-Muslim is qualified to be a witness. So he can be a judge or a Qādī upon them and it will not be injurious, as a Muslim Qādī can be asked to administer justice among a special group of Muslim litigants.<sup>6</sup>

Preferred Opinion seems to be that of the majority of the jurists that dispensation of justice will be administered by Muslim Qāḍī only in an Islamic state, whether they decide the matters among the Muslims or non-Muslims, as it can be inferred from the text of Ḥadīth that the guardianship or supervision of a non-Muslim is forbidden, which goes as follows:

Islām dominates and is not dominated.

The administration of justice by a non-Muslim (infidel) will be given higher ranking to a non-Muslim upon a Muslim, which is prohibited in Islamic Shariʿah. Similarly, paying of tax (جزیة) by non-Muslims is a symbol that the Muslims have higher placement (علو) upon the non-Muslim.

## 2. Being an adult and sane:

The Qāḍī should be a major and a prudent person as his job requires wisdom and sagacity for deciding the litigation. As one cannot differentiate between right and wrong and truth and lie, until one enjoys wisdom and prudence. In case of one's idiocy or childhood, one can neither utilize one's wisdom, nor can differentiate between right and wrong, or profit and loss, so, an insane or a child cannot take care of their personal interests and are

under supervision of their guardians, how can they be appointed as guardians of others. According to the word of Hadīth:

"Whosoever does not have a guardian, then the ruler (the judge) is his guardian."

It is said that a Qāḍī must be a perfect person and this perfection is of two types: perfection in decision and perfection in creation. Perfection in the decision will be attained by being a major and a prudent person. There are basic conditions for being liable in Islamic Shariʻah. Therefore, a minor and an insane person cannot be appointed as Qāḍī, as they cannot differentiate between right and wrong, and they are not legally bound by their words or actions. Thus, their acts are not enforceable except, they cause any damage (then they will be held responsible through their guardians), as they do not fall under the legal commands, as the holy Prophet (\*) has said:

"The Pen is lifted from three (types of) persons: from a child until he grows up, from the sleeping person until he wakes up, and from the insane until he recovers,"

Through this Ḥadīth, we can infer that their guardianship is not valid due to being imprudent and insane; so their words or actions will lead to destruction, if they are assigned the job of Qaḍā'.

Narrated by Abū Hurayrah (May Allāh be pleased with him) the Messenger of Allāh (\*) said: "Seek refuge of Allāh from seventy years-old ruler and power of small boys." 10

The anarchy will appear in case the minors are made rulers; the reason is that they cannot control the situations and incidents. Consequently, their authority will be harmful for Muslims.

There is an agreement between the jurists that insane and minor persons cannot be appointed as guardian or  $Q\bar{a}d\bar{l}$  for others as they are incapable of controlling their own matters.

Some jurists have opine that whosoever is appointed as a judge, he must be a good decision maker, have great intellect, should remain away from sin, forgetfulness and negligence, be able to have clarity of mind and deep understanding about the problems and their solutions. Prudence is a power to differentiate and intelligence, whereas perfection of creation means that a Qāḍī should not be deaf, dumb or blind, and if he is, so, he won't be able to see the litigants or hear them. While Imām Mālik has approved that a blind can be a Qāḍī as his evidence is permissible and admissible and Abū 'Abbas bin Suary allows the dumb to be a Qāḍī, if his indication can be understood. 13

## 3. Being Free:

Though the slavery is not prevalent in our ages, but the jurists have discussed this topic that whether a slave can be appointed as a Oādī or not. The Muslim Jurists have made it a must condition that a Oādī should be a free person, because the slave has no discretion in his own matters and how will he be deciding the others matters? His own person is just like a commodity, which can be sold or purchased, while Qada is a very prestigious and dignified job. As a slave does not enjoy a graceful place or status in the eyes of the public, hence the people do not pay any attention towards his sayings, so, how will they respect his opinions, orders and judgments. According to the majority of jurists, the freedom is the foremost condition for the appointment of Qāḍī, and if a slave passes his order as a Qādī to the Muslims, they will not be enforceable. One of Mālikīte Jurist, Sahnun, opined that even if a freed slave, having a guardian, passes Judgment, they will have no sanctity in the eye of law, as his ownership is suspicious, hence his orders or decree, in people's affair shall be invalid. 14

However, there is a rare opinion of a few jurists to whom the orders passed by a slave  $Q\bar{a}d\bar{l}$  shall be considered as his advisory opinion and they base their argument on the saying of Ḥaḍrat 'Umar Farooq (R.A.)

"Would Sālm, slave of Abī Ḥudhayfah be alive; no doubt, it would have not made me hesitate to follow him." But the jurists have negated this opinion by taking this argument as an analogy with dissimilarity, because Qaḍā' has a force of binding, while the Fatwa does not have the binding power.

#### 4. Being a Male:

About this condition, (Can a female be appointed as a judge)? The jurists have disagreement on this condition:

According to the majority of the jurists, it is a must condition that a Qāḍī should be a male, as said by Imām Mālik, Imām Shāfi'ī etc. According to this opinion, a woman has nothing to do with the assignment of Qaḍā' and it is not a matter of interest for her to be in a supervisory position for passing orders or executing the decrees. As the Holy Prophet (ﷺ) has said:

"A nation which entrusted their affairs to a woman will never prosper."

Qaḍā' requires perfect opinion, full wisdom, intelligence and experience of practical life, whereas, a woman is imperfect or short of wisdom in opinion making as her experience of outdoor affairs is very less, and her information is very limited in practical spheres of life.

Imām al-Māwardī has said: No doubt, Allāh Almighty has preferred men upon women in wisdom and opinion making, and men have been granted the status to dominate the women, due to their prudence, wisdom and opinion making, hence how a woman

can be a judge ( $Q\bar{a}d\bar{l}$ ) upon them? <sup>16</sup> Further, they take an argument from this Qur'ānic verse:

Men are responsible for women by [right of] what Allāh has given one over the other and what they spend [for maintenance] from their wealth.

Therefore, men have the preference over women due to their wisdom and opinion, while upon reaching the just decision in Oadā', refined approach, sagacity and prudence. To be able to make solid opinion is a must condition to be a Oadī. Furthermore, men's superiority over women has been established directly due to the reason that they spend their money upon them. For these reasons, the jurists have inferred that the important government functionaries should be men and not women, as according to the Hadīth, regarding the nation that entrusts his affairs to a woman will be unsuccessful. The Holy Prophet (\*) has asked Muslims to deal their lives in such a way to be successful in this life and life after death, and this Hadīth directly prohibits to hand over power or judicial job to women. Similarly, a woman cannot lead a prayer, neither can she be appointed a ruler nor a Qādī, as she lacks wisdom, and capacity to form focused and well oriented opinion, whereas, the jurists have allowed the sinful/impious man to be an Imām. 18 Furthermore the jurists have narrated that there is no such evidence that proves that a woman was given the responsibility of justice in the life time of the holy Prophet (\*) or during the reign of al-Khulafa' Al-Rāshidīn (The Reign of Righteous Caliphs) and even after that period. On the contrary, only those persons were elected or selected for the post of Qādī who were erudite and proficient scholars (this is because the function of Qādī is to assist the ruler to carry out his responsibilities). Whereas the assignment of Qadī requires mingling up with men (coming to jurors, witnesses and litigants), while the

woman had been prohibited to mix up with men, as it will lead to destruction, and it is not desired (in an Islamic society). 19

Allāh (S.W.T) has warned us about woman's forgetfulness.

$$^{20}$$
 وَنْ تَضِلَّ اِحْدُهُمَا فَتُذَكِّرَ اِحْدُهُمَا الْأُخْرَى  $^{20}$ 

"So that if one of the women errs, then the other can remind her".

## 4.1. Can a Female be appointed as a judge?

According the Hanafite point of view, a woman is eligible for holding the office of Qāḍī for the administration of justice in case her evidence is acceptable or her evidence along with men. As her evidence is acceptable for others, her orders for others shall also be acceptable, because evidence also means guardianship.

This implies that a woman can be a  $Q\bar{a}d\bar{l}$  only in civil matters or matters related to the property, etc., Because, her evidence is acceptable in such type of matters. However, her evidence is not acceptable in criminal cases and it is a settled principle, that the persons whose evidence is acceptable, their  $Qd\bar{a}$  is also acceptable.

Some of Hanafite jurists like Ibn Jarīr have allowed women to be Qāḍī like men in each and every matter, because, she can issue a fatwa and can administer justice, as well, but<sup>22</sup>, this is a rare opinion and has characteristics of analogy with dissimilarity, because, Qaḍā' is not similar to Iftā', as both are entirely different in nature. This is a fact that many companions of the holy Prophet (\*) used to seek advice from Ḥaẓrat 'Ā'ishah (the beloved wife<sup>23</sup> of the Holy Prophet (\*), we should remember that she was not assigned the duty of the administration of justice).

## 4.2. Women's Equality in Judgeship and Leadership.

According to Islām, women enjoy all rights, equal to those of men, hence, the reasoning behind the ban on female judges is proven to be groundless. Ijtihād (contemporary interpretation of allegorical

verses of the Qur'an by qualified scholars) requires that every decree or Judgment be evaluated according to four criteria:

- 1. The Qur'an
- 2. The Traditions (the methods, sayings and writings) of the holy Prophet
- 3. The consensus of 'Ulama' (religious scholars)
- 4. Common sense.
- 1. According to the Qur'an: There are no statements in the Qur'ān, depriving women from acting as judges. It addresses both men and women:

"God doth command you to render back your trusts to those to whom they are due; And when yea judge between peoples, that yea judge with justice.

2. According to the tradition of the holy Prophet: None of the expressed citations from the traditions (Sunnah) imply that the holy Prophet forbade women from becoming judges or political leaders. Besides, it is in the common knowledge that after the holy Prophet's death, women's citations of the holy Prophet's sayings were considered credible and many have been incorporated into the main body of the Ḥadīth literature. The citations used by those who try to prove that Islām restrains women from becoming judges are baseless. They argue, for example, that if a woman was to become a judge, men would hear her voice when she speaks, it will promote corruption, whereas, the assignment of Qāḍī requires mingling up with men (coming to jurors, witnesses and litigants), while the woman had been prohibited to mix up with men, as it will lead to destruction, and it is not desired (in an Islamic society).25 Therefore, women are not permitted to sit on the bench. Such

reasoning is without credence. For instance, women, such as Ayesha, the young lady, whom the Holy Prophet married after Khadija's death, was high spirited, extremely intelligent and outspoken, and he loved her dearly. She actively supported him in the founding of the new community of Medina and always asked probing questions about his actions and policies. It is to this lady that Muslims owe one third of the Hadīth (reports of the holy Prophet's actions and sayings) and she is one of the foremost authorities on Islām. Later in her life, she even led an army into a battle that she initiated. Umm-e-Salamah, whom the holy Prophet married after she became a war widow, she used to advise him on the political matters, and was also central to the narration of Hadīth. The holy Prophet's heroic granddaughter, Zaynab, defied the tyrant Yazīd, who usurped power in 682 A.H. So fearful was Yazīd of her powerful oratory that he had her murdered. During the holy Prophet's life, women were not passive, either, knowing that he stood with them. He even appointed a woman, Umm Waragah, as prayer leader of her household. It is also a fact that Hazrat Umar had appointed Shifa' bint 'Abdullah as the inspector of markets.<sup>26</sup> There are countless such examples of outstanding women from Islām's earliest days, who were our role models. There are also a number of historical instances about the exercise of jurisdiction of Qadī or head of state by women without any objection by the 'Ulama' of that age. The oldest examples are of the mother of Muqtadir bi'llah, who presided over the high court of appeal. It appears that she decided criminal cases. Raziyah Sultānah, as the head of state, also decided cases, the name of Shajaru'l-Darr is frequently mentioned in this connection by the jurists.<sup>27</sup>

1. There are many cases in which the holy Prophet (\*) acted on the evidence of women. There is consensus on the point that if a woman Qāḍī gives a Judgment and order in the matter of Ḥadd and the case goes to another Qāḍī, the latter is bound to execute the order. 28

2. According to the religious scholars, contrary to the notion that all religious jurists concur on such prohibition of woman to become a Qāḍī, some of the most renowned Sunni jurists think otherwise. Imām Abū Ḥanīfah does not believe any such prohibitions existed. One can conclude, therefore, that the serious disagreements among the religious scholars make it clear that there are no citations in the holy Prophet's tradition or in the Ḥadīth, which prohibits women from becoming a judge.

#### 4.3 According to Analogy:

A simple question can be enlightening regarding this matter. How is it possible that women and men bear an equal responsibility, both in terms of their religion and society, to propagate the faith; and bear an equal responsibility, stated in the Qur'ān, to promote justice and Tawḥīd (oneness); but when it comes to the most crucial means of advancing these objectives, judgeship, women are excluded? If women are permitted to master Ijtihād, then how can they be deprived, at par with lunatics and criminals, of the right to do justice, even when more qualified? Why should the public be deprived of a woman's superior insight or more comprehensive understanding of the faith?

We are free to debate, at whatever length, the qualifications required for a jurist/ judge, until we arrive at a definite conclusion. It is very difficult, however, to deprive women of the chance to acquire the necessary qualifications and religious knowledge. According to the criteria of jurisprudence, being a man is not a prerequisite to becoming a judge. Contrary to what the fundamentalists attribute to Islām, the logic of the Qur'ān clearly articulates that women can become judges.

## 5. Being Righteous:

This means the judge should be ' $\bar{A}$ dil i.e. a person who judges selflessly, and is not inclined towards his personal whims and wishes.<sup>29</sup> According to the jurists 'adl' is to forbid, refraining from big sins and not insisting and continuing the small sins and

refraining from all actions that may disgrace dignity. He should be truthful, trustworthy, keeps away from prohibited acts, sins and far from the doubt, having a balanced attitude in happiness and anger.<sup>30</sup>

To be just and fair is not required only in Qaḍā', but, it is a must condition for other matters, related to the guardianship, as well. A sinful is not trustworthy, his sayings or words cannot be taken into account and Allāh Almighty has ordained to restrain and verify, whenever he says as it is a Qur'ānic injunction:

$$^{31}$$
﴿ يَايُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا اِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاٍ فَتَبَيَّنُوا  $^{31}$ 

O you! Who have believed, if there comes to you a disobedient one with information, investigate.

So, if his news or saying is not accepted until it is verified, how his orders as being  $Q\bar{a}d\bar{\iota}$  will be complied with? A sinner's evidence is also not admissible, so, how his Qaḍā' shall be accepted? As Guardianship in case of Qḍā is having much worth and prestige than the *Shahādah* to be a witness.<sup>32</sup>

According to the Hanafite Jurists, 'Adālah (to be just) is not a condition for the validity of the administration of justice; it is only the condition of perfection. They have allowed to follow a sinful, if his order are not in transgression with the injunctions of Sharī'ah, just like his evidence, is admissible.<sup>33</sup>However, a few Hanafite jurists are of the opinion that he will not be followed. It is obligatory upon the Muslims' ruler to appoint persons to be Qāḍī, who are just and fair.<sup>34</sup>If Imām (Ruler) appoints a sinful as a Qāḍī and people follow or comply with his orders, then his orders will be executed by taking them as a necessity, like the orders of rebellion, and the Imām will be sinful to do so.<sup>35</sup>

Therefore, it is necessary that the assignment of the administration of justice must be in the hands of just and fair person, who strictly observes the commands of Sharī'ah. As it is the basic philosophy of dispensation of justice and equality that the downtrodden be protected and their rights be safeguarded and if this noble

profession is not properly assigned to a proper person, the purpose of dispensation of justice will not fulfilled, which forbids sinful from doing any injustice to the poor and needy, as Imām 'Izz bin 'Abd al-Salām said: "Similarly, being righteous is conditional in judges, caliphs and governors etc., but if it is absent among all the people, then supervision of above-mentioned persons is permissible. In this case, the best and the most suitable among them shall be appointed on the basis of doing what is possible and not being responsible for what is out of reach. There is no doubt that preserving some is better than losing all. <sup>36</sup>As said by the holy Prophet Shu'ayb:

I only intend to reform as much as I am able.

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَاطِيْعُوا وَانْفِقُوا خَيْرًا لِّانْفُسِكُمْ ﴾ 
$$^{38}$$

So fear Allāh as much as you are able and listen and obey and spend [in the way of Allāh]; it is better for yourselves.

So attaining the requirements of piety is related to ability and capacity.

"When forbidden things spread everywhere and legitimate things are missing altogether, people should not remain patient to attain the necessity which will lead to general harm". 39

## 6. Knowledgeable and ability of interpretation (Ijtihād)

One of the conditions upon which the Muslim jurists have disagreed among themselves is being knowledgeable and capable of interpretation. According to the Mālikite, Shafite, Hanbalite and a few Hanfite jurists, like Imām al-Qadūrī<sup>40</sup>, opine that to be able to exercise Ijtihād (ability to interpret) is a must condition for being a Qāḍī<sup>41</sup> and an ignorant person cannot supervise or legally enforce the injunctions of the Islamic Sharī'ah. Therefore, to be knowledgeable is a must thing for being a Qāḍī, hence, a jurist must be well equipped with the tools of personal reasoning, individual Judgment, and must not be a mere conformist. The argument here is

that delivering Fatwa (Legal opinion) without knowledge or *Ijtihād* shall be incorrect, invalid and void ab initio, then, how the Qaḍā' will be valid by such a person? As Qaḍā' is having a ranking higher than that of fatwā. Allāh Almighty has ordained:

Indeed, we have revealed to you, [O Muḥammad], the Book in truth so you may judge between the people by that which Allāh has shown you. And do not be for the deceitful, an advocate.

﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَا التَّوْرِالَةَ فِيْهَا هُدًى وَّنُورٌ يَعُكُمُ هِمَا النَّبِيُّوْنَ الَّذِيْنَ ٱسْلَمُوْا لِلَّذِيْنَ هَادُوْا وَالرَّبْنِيُّوْنَ وَالْآحْبَارُ هِمَا اسْتُحْفِظُوْا مِنْ كِتْبِ اللهِ وَكَانُوْا عَلَيْهِ لِلَّذِيْنَ هَادُوْا وَالرَّبْنِيُّوْنَ وَالْآحْبَارُ هِمَا اسْتُحْفِظُوْا مِنْ كِتْبِ اللهِ وَكَانُوْا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَا تَخْشَوُا النَّاسَ وَاحْشَوْنِ وَلَا تَشْتَرُوْا بِلِيْيْ ثَمَنًا قَلِيْلًا وَمَنْ لَمُّ شُهَدَاءَ فَلَا تَنْزَلَ اللهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ مَا اللهِ فَاولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ مَاللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ مَا اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ 43 عَلَيْهُ اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولُبِكَ هُمُ الْكُولُونَ ﴿ 43 عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأُولُبُكَ اللَّهُ فَأُولُولُهَا لِيْتُونَ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ اللَّهُ اللّٰ اللْكُولُونَ الللَّهُ اللَّهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰولَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّالِي اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰل

Indeed, we sent down the Torah, in which was guidance and light. The Holy Prophets who submitted [to Allāh] judged by it for the Jews, as did the rabbis and scholars by that with which they were entrusted of the Scripture of Allāh, and they were witnesses thereto. So do not fear the people, but for me, and do not exchange my verses for a small price. And whoever does not judge by what Allāh has revealed - then it is those who are the disbelievers.

(( عَنْ بُرَيْدَةَ، عَنْ رَسُولِ اللهِ، قَالَ: الْقُضَاةُ ثَلَاثَةٌ، اثْنَانِ فِي النَّارِ، وَوَاحِدٌ فِي الْحُنَّةِ، رَجُلٌ عَلِمَ الْحُقَّ فَقَضَى لِهِ فَهُوَ فِي الْجُنَّةِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى الْحُنَّةِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ ، لَقُلْنَا: إِنَّ جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ ، لَقُلْنَا: إِنَّ الْقَاضِى إِذَا اجْتَهَدَ فَهُوَ فِي الْجُنَّةِ )) 44

It was narrated by Buraydah that the holy Prophet (\*): said: there are three classes of judges, one in Paradise and two in the fire, one who recognizes the right and

decides accordingly, this man goes to paradise. The other recognizes the right but goes against it; this man will go to hell. The third one is he who decides the cases of men in ignorance. He also goes to hell. "

The conformist is surely, if given the task of Qaḍā', will decide being ignorant and this is disliked in Islamic *Sharī'ah* as the philosophy of Islamic Law is to implement the commands of Allāh Almighty and that of His holy Prophet (\*): in letter and spirit, in all fields of life. Administration of justice without enforcing the orders of Allāh, leads towards transgression. The person who is not well versed in the Qur'ān and Sunnah, cannot be expected that his orders/Judgments will take place in accordance with the Qur'ān and Sunnah of the holy Prophet (\*).45Thus, it can be said that a person having full command of the Qur'ānic sciences and Sunnah can be a Mujtahid (for doing justice) not a conformist. 46

According to a rare Mālikite jurists' opinion, administration of justice by a conformist is valid in case there is no *Mujtahid*<sup>47</sup>.Hence, Qāḍī is allowed to derive the injunction/argument from the mother book of the religion for fair and smooth administration of justice. However, to be a *Mujtahid* is a difficult task, <sup>48</sup> hence, it can be inferred that according to Mālikite opinion the conformist can administer justice if a Mujtahid is present (along with him, so that he may take his legal /advisory opinion). <sup>49</sup>

Hanafite opinion: A person without having the ability of interpretation can be appointed judge, as he may refer/get advice from the learned religious scholars. He should be strict, firm, and clear cut (in his behavior). He should be trustworthy in his piety, have the ability of understanding, knowledge of Sunnah, sayings of the companions of the Holy Prophet and Islamic Law.<sup>50</sup>

The philosophy of administration of justice is to resolve the people's matters amicably to complete litigation, and it is possible to refer and to consult the legal opinion or advisory opinion of the jurists. <sup>51</sup>This may be referred to the Hanifite's majority jurists that to

become a Qāḍī, to be a *Mujtahid* is a condition of perfection and it is recommended and favorable. Imām al-Ghazālī commenting upon this issue has said: "That in the present age, all these conditions like Ijtihād and being righteous are impossible to be in one person related to the administration of justice, as the judges are appointed through powerful and mighty rulers, who can be ignorant and even sinful.<sup>52</sup>

The Preferred Opinion is the opinion of majority of Hanafite jurists, which seems more appropriate and reasonable.

Ibn Farhūn, a Mālikte jurist's opinion seems sound and attractive that in case of need, the conformist can be appointed as a Qāḍī, who will refer or consult the famous legal opinions of his school of thought, but, when a *Mujtahid* will be found, the opinion of conformist shall not be taken up, as this will be an overlapping/conflict of legal opinions, then a *Mujtahid* will be assigned the task of Qaḍā':<sup>53</sup>

If we see the case of the present age, the condition of every Qāḍī to be a *Mujtahid* seems almost impossible, as the jurists have counted twenty (conditions) for being a *Mujtahid*, like deep knowledge of the Qur'an and Sunnah of the holy Prophet (ﷺ), knowledge of Juristic opinions (Fiqh): consensus (Ijmā') and Analogy (Qiyās), and Arabic language etc.<sup>54</sup>

## **6.1.** Comparison with the Modern Law

The purport of suggesting or asserting the condition of *Ijtihād* for a Qāḍī is to confer on him a right to make and pronounce his own opinion, as what ought to be and is, the law concerning the dispute to be adjudged by him. This concept is quite different from the modern concept of judge, who interprets the law and makes it. In Pakistan, the Supreme Court of Pakistan is the apex court, whereas, the result of the former concept is to allow early Qāḍī to make law according to his capacity of knowledge and learning and this will bring us into a troublesome quandary. In this situation, the law will

differ from province to province and from town to town, rather, from court to court. What is admissible and lawful with one court can be prohibited and invalid with the other. We, therefore, seek guidance from the ruling of 'Umar bin 'Abdul 'Azīz, who suggests that a Qāḍī should be a Faqīh and fully conversant with the Islamic jurisprudence, and as far as Ijtihād is concerned, it should be left for the legislature. <sup>55</sup>

7. The Code Of Conduct for the Judges in Pakistan: It lays down that a judge should be God-fearing, law abiding, abstemious, truthful about the tongue, wise in the opinion, cautious and forbearing, blameless, and untouched by greed while dispensing justice, should be strong without being warned and faithful to his always presenting calmness, balance and complete detachment for the formation of correct conclusions in all matters coming before him. In the matters of taking his and serving from the seat as a judge, he should be punctilious in point of time. His behavior, while in his seat, he should be mindful of the formal courtesies, careful to preserve the dignity of the court maintaining an equal respect towards all litigants, as well as, lawyers appearing before him. He must determine to decide a case involving his own interest or his close relatives on just ground. He should refrain from entering into a business dealing with any party to a case before him. He should ensure that justice is not only seems to be done but is done. That the gifts to be received are only from near relatives and close friends and only such as customary.<sup>56</sup>

## **References**

- Ghulam Murtaza Azad, *Judicial system of Islam* (Islamabad: Islamic Research Institute), 9
- <sup>2</sup> Al-Qur'ān, al-Nisā', 4:141
- <sup>3</sup> Al-Kasānī, 'Alā' al-Dīn Abū Bakr Ibn Mas'ūd, *Badā'i' al-Ṣanā'i' fī Tartīb al-Sharāi'* vol. 7 (Karachi, Karachi Printing), 2
- <sup>4</sup> Zaydān, 'Abdul Karīm, *Aḥkām al-Dhhimyyīn wa al-Musta'minīn fī al-Islām*, 596
- <sup>5</sup> Al-Our'ān, al-Mā'idah, 5: 51
- Ibn Ḥamām, Muḥammad bin 'Abdul Wāḥid, Sharaḥ Fatḥ al-Qadīr, vol. 4 (Beirut: Dār al-Ahayā' al-Turāth al-'Arabī,1376 A.H), 499
- Burhān Fūrī, *Knz al-'Ummāl*, vol. 1 (Hayderabad: Dā'irah al-Ma'ārif al-Nizāmiyah, India, 1314 A.H), Hadīth No. 246
- Abū Dāwūd, *Sunan Abū Dāwūd*, Kitāb al-Nikāh Chapter fī al-Walī, ed. 1<sup>st</sup>, vol. 2 (Beirut: Dār al-Hadīth, 1389 A.H./1970), Hadīth. No. 568
- Sunan al-Tirmazīi, Kitāb al-Ḥudūd, Chapter, Mā Jā' fī mā Yajību al-Ḥadd, (Cairo: Maṭba'ah Muṣṭafā al-Ḥalabī), Ḥadīth No. 1423
- Al-Shawkānī, Muḥammad bin 'Alī, *Nayl al-Awṭār*, vol. 8 (Maṭba'ah Muṣṭafā al-Ḥalabī, 1961), 263
- 11 Al-Kasānī, *Badā'i'*, 3.
- <sup>12</sup> Al-Shirbinī, Muḥammad al-Khaṭīb, *Mughnī al-Muḥtāj*, vol. 4 (Egypt, Maktabah Mustafā al-Bābī al-Halabī), 375.
- Al-Māwardī, *Adb al-Qādī*, vol. 1 (Baghdad: Matba'ah al-Irshād), 618.
- Ibn Farḥūn, Burhān al-Dīn Ibrāhīm, *'Ṭabṣirah al-Ḥukkām fi Uṣūl al-'Aqdiyah wa Manāhij al-Aḥkām*, ed 1<sup>st</sup> (Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1406 A.H/ 1986). 26.
- Ibn Ḥanbal, Imām Aḥmad, Musnad al-Imām Aḥmad, vol.34 (Egypt: Mu'asisah al-Risālah), 144
- Al-Māwardī, *Adb al-Qādī*, verified and commented on by Muḥī Hilāl Sarhan, vol. 1 (Baghdad: Maṭbaʿah al-Irshād), 627
- <sup>17</sup> Al-Qur'ān, al-Nisā' 4:34.
- <sup>18</sup> Al-Māwardī, *Adb al-Qādī*, 625-628.
- <sup>19</sup> Ibn-e- Qudāmah, al-*Mughnī*, *Abdullah bin Ahmed bin Muhammad al-Muqddasī*, *al-Mughinī*, vol. 9 (Cairo: Dār al-Nashr Maktabāh al-kulliyāh al-Azhariyah, 1986), 39
- <sup>20</sup> Al-Qur'ān, al-Baqrah 2:282

- Al-Samnānī, *Rawdah al-Qudāh wa Tarīq al-Najāh*, verified and commented on by Dr. Ṣalāḥ al-Din, vol. 1 (Beirut: Mu'asisah al-Risālah), 190; Al-Kasānī, *Badā'i'*, 4.
- <sup>22</sup> Al-Zuhaylī Wahbah, *al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhū*, vol. 6 (Damascus: Dār al-Fikr), 483.
- She is 'Ā'ishah bint Abū Bakr al-Ṣiddīq (May Allāh please with them) Umm'l-M'minīn (peace be upon him), she narrated more than two thousands Ahādīth from Prophet.
- Al-Qur'ān, al-Nisā.4:58
- Ibn-e- Qudāmah, 'Abdullāh bin Aḥmed bin Muḥammad, *Al Mughnī*, vol. 9 (Cairo: Dār al-Nashr Maktabāh al-Kulliyāh al-Azhariyah, 1986), 39.
- <sup>26</sup> Ibn Ḥajar al-'Asqalānī, *al-Aṣābah fī Tamīz al-Ṣaḥābah*, (Cairo: Dār al-Nashr Maktabāh al-Kulliyāh al-Azhariyah 1977), Ḥadīth No, 4
- <sup>27</sup> PLD 1983 F.S.C.73
- <sup>28</sup> Ibn-e-Nujaym, al-Miṣrī, *al-Baḥr al-Rā'iq fi Sharaḥ Kanz al-Daqā'iq*, vol, 7 (Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah), 5-6.
- <sup>29</sup> Ibn-Manzūr, *Abī al-Faḍl Jamāl al-Dīn Muḥammad bin Mukkarram al-Afrīqī, Lisān al-'Arab*, vol. 11 (Beirut: Dār Iḥyāh al-Turāth, 1988), 120.
- 30 Al-Māwardī, *Adb al-Oādī*, 1:634.
- Al-Our'ān, al-Hujurāt 59:6.
- <sup>32</sup> Ibn Farhūn, *Tabsirah al-Ḥukkām*, vol.1, 26.
- <sup>33</sup> Al-Kasānī, *Badā'i'*, 3.
- <sup>34</sup> 'Alāuddin Abī al-Ḥassān 'Alī bin Khalīl, al-Turābulusī, *Mu'īn al-Ḥukkām*, (Cairo: Matb'ah Muṣtafā' al-Ḥalabī, 1973), A.D. 15.
- Al-Hamawī, Ibn Abī al-Damm Shihāb al-Dīn Abī Isḥāq bin 'Abdullāh, research by Dr al-Zuhaylī, *Adb al-Qḍā'*, (Al-Saudi, Maktabah Zayd bin Thābit, 1975), 7.
- Al-Sulumī, 'Izz al-Dīn bin 'Abdul 'Azīz, Qwā'id al-Aḥkām fī Maṣā'liḥ al-Anām, vol.2 (Cairo: Dār al-Nashr Maktabāh al-Kulliyāh al-Azhariyah), 44
- <sup>37</sup> Al-Qur'ān, al-Hadīd 57:88
- 38 Al-Taghābun 64:16
- <sup>39</sup> Al-Sulumī, 44
- He is Abū al-Ḥassan Akbar bin Muḥammad bin Aḥmad bin Jaʿfar al-Qudurī, he was born in year 362 A.H. 428 A.D. he was a great scholar, he had authored many books, among them are: *Mukhtaṣar al-Qudurī*, *al-Tajrīd*, *al-Taqrīb* as ascribed by Akhtar Rāhī in his book *Tazkirah Muṣannifīn al-Dars al-Nizāmī*, 60.
- Ibn-e-Oudāmah, al-Mughnī, vol.9, 240.
- <sup>42</sup> Al-Qur'ān, al-Nisā'4: 105

- <sup>43</sup> Al-Qur'ān, al-Mā'idah 5: 44
- <sup>44</sup> Al-Ṣan'ānī, Muḥammad bin Ismā'īl, *Subul al-Salām*, vol. 4 (Riyadh; Jāmiyah al-Imām Muḥammad bin al-Sa'ūd 1408), 115; Al-Shawkānī Muḥammad bin 'Alī, *Nayl al-Awṭār*, volol 8 (Cairo: Maṭba'ah Muṣṭafā al-Halabī, 1961), 263.
- <sup>45</sup> Al-Kasānī, *Badā'i'* 3.
- <sup>46</sup> Al-Ramlī, Muḥammad bin Abī al-'Abbās Aḥmad bin Shihāb al-Dīn, *Nihāyah al-Muḥtāj ilā Sharḥ al-Minhāj*, vol. 8 (Cairo, Al-Maktabah al-Islamiyah, 1938), 226.
- <sup>47</sup> Al-Dasūqī, Shams al-Dīn Muḥammad 'Arfa, Ḥāshyiah al-Dasūqī 'Alā Sharaḥ al-Kabīr, vol.4 (Dār Iḥyā al-Kutab al-'Ilmiyah 1996), 129.
- <sup>48</sup> Ibn-e-Farhūn, *Tabsirah al-Hukkām* vol .1, 26.
- <sup>49</sup> Al-Dasūqī, 129.
- <sup>49</sup> Ibn Nujaym al-Miṣrī, al-*Baḥr al-Rā'iq fī Sharḥ Kanz al-Daqā'iq*, vol. 6, 263.
- 50 Ibid
- <sup>51</sup> Al-Kasānī, Badā'i' 3.
- Al-Shawkānī, *Fataḥ al-Qaḍīr*, vol. 5, 453, Ibn Rushd, *Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtaṣid*, vol.2 (Beirut: Dār al-Maʻrifah li al-Ṭabāʻ wa al-Nashr) 449.
- <sup>53</sup> Ibn Farḥūn, *Ṭabṣirah al-Ḥukkām*, vol. 1, 24-25.
- <sup>54</sup> Al-'Umarī, Nādyah Sharīf, *Ijtihād al-Rasūl* (\*), (Beirut: Mu'assisah al-Risālah, 1989), 34.
- <sup>55</sup> Ghulam Murtaza, *Judicial system of Islam*, 23.
- <sup>56</sup> Ghulam Murtaza, *Judicial System of Islam*, 39-40.

\*\*\*\*\*\*\*\*

## Perceptions of Pakistani Society about Western Enlightenment: An Analysis in the Light of Islamic Teachings

Munazza Sultana \* Dr. Muhammad Zia-ul-Haq\*\*

## **ABSTRACT**

The study was conducted to examine some of the important questions raised by both the religious scholars and the proponents of the Enlightenment movement. The purpose of the study was to interpret enlightenment in Western and Islamic context and to examine the impact of western enlightenment on contemporary Pakistani society in the light of Islamic teachings. The study was quantitative in nature. Survey was conducted to probe into the perceptions of the Pakistani people regarding impact of western enlightenment on various aspects of contemporary Pakistani society. The sample of the study was 1000 people from four provincial headquarters of Pakistan including male and female from urban and rural areas of the provincial capitals. Two research instruments were developed by the researcher based on review of the related literature. First was a questionnaire named WEBI, Western Enlightenment Beliefs Inventory; second was a checklist named WEKAPC, Western Enlightenment Knowledge, Attitude and Practices Checklist.

Results showed that most of the respondents were of the view that western enlightenment exerted significant influences on their thinking, lifestyles, and education, culture, media and social practices. Majority of the respondents thought that western enlightenment emphasized on tolerance, cultural harmony, equality, social justice and independent thinking. Gender-wise comparisons indicated that male respondents were more positive towards western enlightenment than the female respondents. It was recommended that Pakistani society needs to be made aware of the philosophy of western enlightenment and Islamic values which are characteristics of western enlightenment movement. There is need to initiate interfaith dialogue to understand socio-cultural dynamics of a Muslim society and a western society.

**Keywords:** Western Enlightenment, Muslim Society, Islamic Teachings, Enlightenment movement.

<sup>\*</sup> PhD scholar, Department of Islamic Studies, Allama Iqbal Open University, Islamabad

<sup>\*</sup> Dean, Faculty of Sharia and Law, International Islamic University, Islamabad.

## Introduction

There are two important reasons of studying enlightenment for the students of comparative studies. The first is that this movement covered a wide range of human sphere including literature, art, philosophy, status of man in the universe, various ideas about human nature, social, political, economic and religious changes took place during this period and social, cultural, political and linguistic theories which aimed at separating the church from the political affairs. Secondly, Enlightenment period compelled the public to examine ideas and problems. Study of Enlightenment provided a direction to understand our own historical situation particularly in European context and globally in general<sup>(1)</sup>. This expanding philosophical and intellectual movement spread to England, France, Germany and other parts of the Europe in the 17<sup>th</sup> century. The Enlightenment movement made a paradigm shift in European history and represented a shift from the Middle Ages<sup>(2)</sup> to the Scientific Revolution.<sup>(3)</sup>

Enlightenment period was called the Age of Reason. It was a movement emerged in Europe from late 17<sup>th</sup> century to the late 18<sup>th</sup> century aimed at intellectual liberation from traditional old principles and practices. Its exponents believed in the supremacy of reason and scientific knowledge over religious rituals and traditions. They strove for bringing improvement in human life and wrote to fight against prejudice, superstitions and the supernatural beliefs. This movement triggered a keen interest in science, supremacy of human reason, promoting religious tolerance and to form governments based on justice and equality basis.<sup>(4)</sup>

The Enlightenment movement and the scientific revolution opened new avenues for modern and independent thought. People were encouraged to think critically and independently and they started to reject old idea. Fields of economics, politics, philosophy, medicine and other science disciplines were updated and expanded. The people had philosophical discussions, made arguments and studied the new knowledge with keen interest and understanding. Along with the educated class, the rural and uneducated population also began to think about new lifestyles

<sup>(1)</sup> Charlene Spretnak, *The Resurgence of the Real: Body, Nature and Place in a Hypermodern world.* (New York: Routledge, 1999) p.73.

<sup>(2)</sup> Era from fifthe century to 1453 AD

<sup>(3)</sup> Gay, Peter, The Enlightenment: An Interpretation. (New York: Norton & Company, 1996) P.79.

<sup>(4)</sup> The Music Encyclopedia. (New York: Oxford University Press, 1994) p. 167.

and even that the Industrial Revolution later provided them opportunity to get new knowledge of science and modern subjects to find jobs. (1)

The Enlightenment has impact on social, political and intellectual progress and development of Europe and transformed Europe into a self-aware civilization. Awareness about rights and opportunities was spreading far and wide. This radical movement exerted gigantic influence on the first great democracy of United States of America. On the other hand, it was blamed that the enlightenment was an attack on traditions and it was breaking down the norms to promote anarchy. (2)

However, it took a longer time to convince people for Enlightenment and its benefits. Gradually people started to appreciate its effects on their daily lives. Thus the effects of enlightenment brought greater improvement in European and American life. They became better in realizing human rights, judicial systems, education opportunities and other fields of life. There was improvement in every field of life and people were inspired by the ideas of Enlightenment.<sup>(3)</sup>

The inspiring ideas of Enlightenment affected Europe and the Western world for centuries. Almost every theory of modern science was established keeping the principles of enlightenment in view. Not only the Enlightenment movement made that era very significant but the attitude of the people towards reasoning, logical thinking and problem solving made it more pivotal. There emerged new approaches of investigation and seeking knowledge to solve life problems. During the conflicts between the traditionalists and modernists of that time, many were persecuted. Another remarkable contribution of the Enlightenment was freedom of expression which people could not even imagine<sup>(4)</sup>.

The proponents of Enlightenment believed that rationality of human mind and knowledge is superior and that the human knowledge challenged the thoughts and traditions of the past. During this period, human reason and rationality dominated over all affairs of life and people became overconfident that rational knowledge can address all issues. The traditional knowledge and beliefs were discarded as superstitious and meaningless. People started studying philosophy and it became a popular

<sup>(1)</sup> Cassirer, Ernst et al, The Philosophy of the Enlightenment. (Princeton, NJ: Princeton University Press, 1979)p. 47

<sup>(2)</sup> Ibid, p. 49

<sup>(3)</sup> Gay, Peter, *The Enlightenment: An Interpretation*. (New York: Norton & Company, 1996). p. 112.

<sup>(4)</sup> Munck, Thomas, Enlightenment: A Comparative Social History 1721-1794. (London: Arnold, 2000) p.88

subject among general public as well, however, there were concerns about practical use of rational knowledge. (1)

## Purpose of the study

The purpose of this study was to know the perceptions of Pakistani people towards western enlightenment. The study focused on investigating knowledge, attitude and practices of Pakistani people in perspective of western enlightenment.

Following research questions were made for the study:

- 1. What is western enlightenment?
- 2. How western enlightenment is perceived by Pakistani People?
- 3. What is their attitude towards western enlightenment?
- 4. To what extent they practice western enlightenment?

#### **Review of literature**

Enlightenment broadly gives concept of man's release from his self-incurred tutelage<sup>(2)</sup>. Tutelage signifies man's incapacity to sue his understanding of his environment without getting guidance from others. This tutelage is no imposed by the society but it is self-imposed if it is not because of lack of intelligence or mental ability. It happens because one has lack of determination and courage to use mental ability and intelligence without getting guidance from others.<sup>(3)</sup>

Kant is of the view that it is the duty of individuals to create awareness among people in favor of using logic. To him the objective of enlightenment is to try to find the truth through reasoning which is termed as "Sapere Aude<sup>(4)</sup>".

Kant's point of view is also explained in the way that enlightenment is the escape from the immaturity of an individual. Individuals must become able to think and understand without depending upon someone else's guidance. People in a society do not have enough resolution and boldness to apply their thinking in order to understand the concepts. According to Kant, individuals must become bold to think by themselves. This is the slogan of enlightenment. (5)

<sup>(1)</sup> Darnton, R, The Literary Underground of the Old Regime. (London: Harvard University Press, 1982).pp. 135–147.

<sup>(2)</sup> Guarding someone with the help of instructions

<sup>(3)</sup> Kant Immanuel. *Political Writings.Translated by H.B. Nisbet.*(London: Cambridge, 1996). p. 97

<sup>(4)</sup> Term used by kant meaning dare to know

<sup>(5)</sup> Williams, David, *The Enlightenment*. London: Cambridge, 1999). p. 156

Adorno<sup>(1)</sup> and Horkheimer<sup>(2)</sup>faced criticism for analyzing enlightenment using a fundamentalists approach. Both of them presented a controversial aspect of enlightenment. They have the opinion that enlightenment has a mythical background and it itself had been originated from traditional fundamentalist approach. It has given undue importance to cognition. They say that enlightenment followers should first eradicate the essence of tradition and then they should propagate in favor of rationality.<sup>(3)</sup>

Enlightenment thinkers propagate the application of scientific methodology, freedom of expression and other rights to human. Enlightenment does not support the religious believes which are beyond the capacities of human brain. It just favors the common concept of divine religions that is in support of the existence of an invincible and supreme creator that is God. (4)

During this time humans when humans had developed much trust in reasoning. Philosophy and science went deep in explanations and arguments. All concepts out of the boundaries of rationality were labeled to be senseless and out of question. Philosophy enjoyed intellectual favor and everyone bestowed trust on it. In fact only those concepts other than religious believes should have been considered as useful products of logic. (5)

Enlightenment thinkers inclined for the progress in human society with the application of rationality tools. On the other hand Voltaire, a respected enlightenment thinker was against the trial of ancient traditions by holding them unreasonable or useless. David Hume and Adam Smith are the great supporters of Scottish Enlightenment which had remarkable acceptance in Glasgow and Edinburgh during the Eighteenth century. (6)

The thrust of the Western intrusion during the nineteenth century in the world of Islam was volcanic, and-torrents of ideas started pouring in from

<sup>(1)</sup> Theodor Ludwig Adorno (1903-1969) was a German <u>sociologist</u>, <u>philosopher</u> and <u>musicologist</u> known for his <u>critical theory</u> of society.

<sup>(2)</sup> Max Horkheimer (1895 – 1973) was a <u>Germanphilosopher</u> and <u>sociologist</u>, famous for his work in <u>critical theory</u> as a member of the '<u>Frankfurt School</u>' of social research.

<sup>(3)</sup> Kors, Alan Charles, *Encyclopedia of the Enlightenment*. (New York: Oxford Press, 2002). p. 35

<sup>(4)</sup> Ibid. p.93.

<sup>(5)</sup> Gay, Peter, *The Enlightenment: An Interpretation*. (New York: Oxford Press, 1966).p. 67.

<sup>(6)</sup> Goodman, Dena, The Republic of Letters: A Cultural History of the French Enlightenment. (New York: 1994). p. 15

all directions. The attack was multi-dimensional: social, political and ideological. This was not the first lime that Muslim civilization had been subjected to foreign political and ideological invasions, in the early history of the Islam. Such invasions took place at different times.

During the nineteenth century, the physical and ideological attacks from the West came simultaneously, and they came at a time when the Islamic ideology had been weakened and politically, the Muslim empire was in complete disarray. In these circumstances, one is not surprised that intellectual and educated classes were so readily carried away by the superiority of the Western civilization. It was in the midst of these environments that a modern Muslim reformer had to tread the difficult path of convincing the excessively Westernized section of the population and European observers that Islam was so retrogressive as they thought, and they had to show to the masses that modernity was not as un-Islamic as they felt it to be. With the skeptics, he had to speak as at intellectual and philosophical level, while talking with the masses who were always ready to label any admirer of the West as a Godless infidel. He had to romanticize and emotionalize the achievements of the Islamic culture showing that all major attributes of Western civilization which were considered its most coveted glories had already been achieved by Islam several centuries ago. Grunebaum, while comparing the borrowing which the Muslims did from the other cultures during the Abbaside period and the one which is being done today in the Muslim lands concludes that the Muslims then borrowed from a position of power and picked up science and technology which in their opinion was not inimical to the religion. Moreover, they did not borrow in haste and selected things as heeds arose during the process of adjustment to alien cultures.

There is no description of the term Enlightenment in the Qur'an but the stem "Nur" (light) is mentioned forty three times at various places as in these verses

Allah is the protector of those who have faith: from the depths of darkness He will lead them forth into light. Of those who reject faith, the patrons are the evil ones: from light they lead them forth into the depths of darkness. They will be the companions of Fire, to dwell therein (forever).

<sup>(1)</sup> Al-Qur'an.2: 257.

At another place, the Qur'an says:

There hath come to you from Allah a (new) light and a perspicuous book.

These verses reveal that the path of light and bringing mankind to the path of light out of obscurities cannot be achieved without guidance from Allah. Enlightenment movement stressed on attaining scientific knowledge and rejected superstitious beliefs. The Qur'an also saves man from superstitions and ignorance and enjoins man to be logical and rational. In Qur'an, light is described as singular noun and obscurities are stated as plural. This is because God is the source of light and therefore, it is narrated in singular unlike obscurities. (2).

Indeed We Revealed the Taurat to Moses, in which there is guidance and light: By its laws, all the Prophets, who were Muslims, judged those who call themselves Jews and so did the rabbis and jurists of law. They were entrusted the protection of Allah's Book and they themselves were witnesses. Have no fear of people; fear me, and do not sell my revelations for a petty price: those who do not judge by the law which Allah has revealed are indeed kafirs (unbelievers).

Whoever comes with a good deed, for him there shall be the like of it tenfold, while whoever comes with an ill-deed, he shall be required with only one like it, and they shall not be treated unjustly.

#### **METHOD**

The present study followed quantitative approach. Broadly it was a quantitative study in which survey method was used. Quantitative analysis focused on investigating gender and location wise difference regarding

<sup>(1)</sup> Al-Qur'an.5: 15.

<sup>(2)</sup> Ahmed Aziz, *Islamic Modernism in India and Pakistan*. (Oxford university press, Lahore: 1967) p.78.

<sup>(3)</sup> Al-Qur'an, 5:44

<sup>(4)</sup> Al-Qur'an, 6:160

perceptions on impact on western enlightenment on contemporary Pakistani society.

The population of the study was all people living in capital cities of the four provinces, that is, Lahore, Karachi, Peshawar and Quetta. From the total sample of 1000, three hundred respondents were selected from Punjab and Sindh province each and two hundred were taken from Baluchistan and Khyber Pakhtoonkhawa each. Among these 1000 people, 600 were urban who were further bifurcated into 380 males and 220 females from four provincial capitals. 400 were rural respondents divided in 280 rural males and 120 rural females. The researcher developed two instruments named WEBQ, Western Enlightenment Beliefs questionnaire; second was a checklist named WEKAPC, Western Enlightenment Knowledge, Attitude and Practices Checklist. WEBO included seven dimensions which were thinking, life style, education, culture, media, social practices and beliefs about western enlightenment. Second instrument WEKAPC was used to examine knowledge, attitude and practices of the respondents regarding western enlightenment constructs. It consisted of 20 items in yes and no format. The instruments were validated though experts' opinion and improved accordingly. Out of 1000, 820 questionnaires were found complete in all respects. These were analyzed quantitatively.

#### **RESUTLS**

Analysis of Western Enlightenment Knowledge, Attitude and Practices Checklist

Item-wise Analysis of Western Enlightenment Belief Inventory (WEBI) through frequencies, percentage, Mean and Standard Deviation

Table 1 Western enlightenment develops tolerance

| Sr. | Statement     | Level | Frequency | Percentage | Mean | SD   |
|-----|---------------|-------|-----------|------------|------|------|
| No  |               |       |           |            |      |      |
| 1   |               | SA    | 305       | 37%        |      |      |
|     | Western       | A     | 343       | 42%        |      |      |
|     | enlightenment | UNC   | 41        | 5%         | 3.93 | 1.18 |
|     | develops      | DA    | 75        | 9%         |      |      |
|     | tolerance.    | SDA   | 56        | 7%         |      |      |

N = 820

Table 1 reflected that 79% respondents agreed with the statement. Only 5% were uncertain in their responses, while 16% of the respondents disagreed. The mean score is 3.93 with a Standard Deviation; (SD) =1.18.

It <u>demonstrates that a bigger majority of the respondents</u> believe that western enlightenment helps to develop tolerance.

Table 2 Western Enlightenment and Cultural harmony

| Sr. | Statement                                                | Level    | Frequency  | Percentage   | Mean | SD   |
|-----|----------------------------------------------------------|----------|------------|--------------|------|------|
| No  |                                                          |          |            |              |      |      |
| 2   |                                                          | SA       | 148        | 18.0         |      |      |
|     | Western<br>enlightenment<br>creates cultural<br>harmony. | A<br>UNC | 257<br>282 | 31.5<br>34.3 | 3.45 | 1.09 |
|     |                                                          | DA       | 77         | 9.5          |      |      |
|     |                                                          | SDA      | 56         | 6.7          |      |      |
|     |                                                          | Total    | 820        | 100          |      |      |

Table 2 reflected that 49.5% respondents agreed with the statement. 34.4% were uncertain in their responses, while 16.1% of the respondents disagreed. The mean score is 3.45 with an SD of =1.09. The analysis of data showed that almost half of the respondents think that the western enlightenment facilitates the prevalence of cultural harmony.

Table 3 Western Enlightenment and Equality

|     | 3             | ,     | — 1       | - J        |      |      |
|-----|---------------|-------|-----------|------------|------|------|
| Sr. | Statement     | Level | Frequency | Percentage | Mean | SD   |
| No  |               |       |           |            |      |      |
| 3   |               | SA    | 97        | 11.8%      |      |      |
|     | Western       | A     | 216       | 26.4%      |      |      |
|     | enlightenment | UNC   | 149       | 18.2%      | 2.89 | 1.30 |
|     | promotes      | DA    | 213       | 26.0%      |      |      |
|     | equality.     | SDA   | 145       | 17.6%      |      |      |
|     |               | Total | 820       | 100        |      |      |

Table 3 showed that 38.2 percent respondents agreed with the statement. Only 19% were uncertain in their responses, while 42.7 percent of the respondents disagreed. The mean score is 2.90; SD= 1.30. The analysis of data indicated that more than one third of the respondents believe that western enlightenment promotes equality.

Table 4 Western Enlightenment and Social Bias

| Sr. | Statement         | Level | Frequency | Percentage | Mean | SD   |
|-----|-------------------|-------|-----------|------------|------|------|
| No  |                   |       |           |            |      |      |
| 4   |                   | SA    | 122       | 14.9%      |      |      |
|     | Western           | A     | 263       | 32.2%      |      |      |
|     | enlightenment     | UNC   | 106       | 12.9%      | 2.97 | 1.44 |
|     | is against social | DA    | 125       | 15.3%      |      |      |
|     | bias              | SDA   | 204       | 24.9%      |      |      |

N = 820

Table 4 revealed that 47.1% respondents agreed with the statement. 12.9% were uncertain in their responses, while 40.2% of the respondents disagreed. The mean score is 2.97; SD= 1.44. Data analysis indicated that a great number of respondents think that western enlightenment does not promote social bias rather it is against social bias.

Table 5 Western Enlightenment and Religious bias

| Sr.<br>No | Statement                                                | Level                       | Frequency                       | Percentage                                | Mean | SD   |
|-----------|----------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------|------|------|
| 5         | Western<br>enlightenment<br>is against<br>religious bias | SA<br>A<br>UNC<br>DA<br>SDA | 210<br>177<br>105<br>125<br>203 | 25.6%<br>21.5%<br>12.8%<br>15.4%<br>24.7% | 3.08 | 1.54 |

N = 820

Table 5 ascertained that 47.1% respondents agreed with the statement. 12.5% were uncertain in their responses, while 40.1% of the respondents disagreed. The mean score is 3.08; SD= 1.54. It shows that most of the respondents are of the view that western enlightenment does not promote religious bias.

Table 6 Western Enlightenment and Religious Values

| Sr. | Statement         | Level | Frequency | Percentage | Mean | SD   |
|-----|-------------------|-------|-----------|------------|------|------|
| No  |                   |       |           |            |      |      |
|     |                   | SA    | 138       | 16.8%      |      |      |
| 6   | Western           | A     | 59        | 7.2%       |      |      |
|     | enlightenment     | UNC   | 85        | 10.4%      | 2.32 | 1.50 |
|     | ignores           | DA    | 182       | 22.2%      |      |      |
|     | religious values. | SDA   | 356       | 43.3%      |      |      |
|     |                   | Total | 820       | 100        |      |      |

Table 6 showed that 65.5% respondents disagreed with the statement. 10.4% were uncertain in their responses, while 24% of the respondents agreed. The mean score is 2.32; SD= 1.50. It indicated that most of the respondents believe that western enlightenment is not against religious values. Respondents disagreed that western enlightenment is against religious values.

| an SD  |
|--------|
|        |
|        |
|        |
|        |
| 3 1.27 |
|        |
|        |
|        |
| 4      |

N = 820

Table 7 indicated that 64.6% respondents disagreed with the statement. 12.1% were uncertain in their responses, while 23.3% of the respondents agreed. The mean score is 2.43; SD= 1.27. It shows that western enlightenment does not promote negative emotions.

Table 8 Western Enlightenment and Scientific way of life

| Table 6 | Western Emigneentent and Scientific way of the |       |           |            |      |      |
|---------|------------------------------------------------|-------|-----------|------------|------|------|
| Sr.     | Statement                                      | Level | Frequency | Percentage | Mean | SD   |
| No      |                                                |       |           |            |      |      |
| 8       |                                                | SA    | 219       | 26.7%      |      |      |
|         | Western                                        | A     | 267       | 32.6%      |      |      |
|         | enlightenment                                  | UNC   | 61        | 7.4%       | 3.37 | 1.43 |
|         | creates                                        | DA    | 146       | 17.8%      |      |      |
|         | scientific way                                 | SDA   | 127       | 15.5%      |      |      |
|         | of life.                                       |       |           |            |      |      |

N = 820

Table 8 reflects that 59.3% respondents agreed with the statement. 7.4% were uncertain in their responses, while 33% of the respondents disagreed. The mean score is 3.37; SD= 1.43. Data analysis indicates that most of the respondents agreed that western enlightenment develops scientific way of life.

80% - 76% 70% - 67% 60% - 50% - 40% - 30% -

Figure 1 Gender and Region specific Summary regarding Impact of Western Enlightenment: Punjab Province

Source: Author's Calculations

Urban Male Urban Female

20%

10%

0%

Figure – 1 presents gender-wise and location-wise summary of Punjab Province. Data show that overall 62% respondents agree that there is impact of western enlightenment on various aspects of Pakistani society. Gender-wise and location-wise analysis shows that 76 % urban male and 61% rural male respondents believe that western enlightenment is affecting the Pakistani society in respect of their thinking, culture, lifestyle, beliefs, education and social practices. It ascertains that impact of western enlightenment is greater in urban area than rural area. Urban male respondents are inclined towards getting impact of western enlightenment than rural male respondents. As far female respondents are concerned, 67% urban female respondents and 54% rural respondents are of the opinion that western enlightenment is influencing contemporary Pakistani society in its different aspects. Data indicate that urban female respondents (67%) are bigger in number than rural female respondents (54%) which determines that impact of western enlightenment is greater in urban females than in rural female respondents. Comparing overall urban and rural data of Punjab Province, it shows that urban society is more inclined toward the impact of western enlightenment than rural class of the society. Moreover, data also reveals that within urban class, urban male respondents (76%) are more enlightened than urban females (67%). When

Rural Male

**Rural Female** 

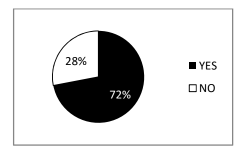
Punjab

compared overall male and female data of the province, it shows that male respondents are bigger than rural females and within gender, rural females are at the lowest level.

Data from the Punjab Province ascertain that majority of the respondents, 68 percent overall, majority of urban male respondents (76%) and majority of urban female respondents (67%) are agreed to the hypothesis that there is positive impact of western enlightenment on contemporary Pakistani society.

# Analysis of Western Enlightenment Knowledge, Attitude and Practices Checklist

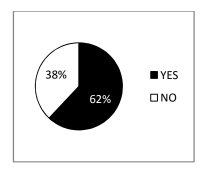
Figure 0-1 Knowledge of Western Enlightenment



Source: Author's calculations

Figure 5.2.44 indicates that from the four provinces of Pakistan, three-fourth majority, that is, a large number of the respondents were well aware of the concept of western enlightenment. They had knowledge about western enlightenment and were familiar with terms and trends of modernity, modernization and enlightenment. Only a small number of respondents (28%) replied that they had no knowledge about western enlightenment.

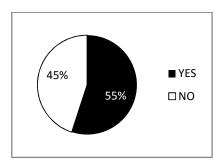
Figure 0-2Attitude Towards Western Enlightenment



Source: Author's calculations

Figure 5.2.45 indicates that from the four provinces of Pakistan, three-fourth majority, that is, a large number of the respondents had positive attitude towards the impact of western enlightenment. They had favorable bent of mind about western enlightenment and were familiar with terms and trends of modernity, modernization and enlightenment. However, 38% of the respondents did not show favorable attitude towards western enlightenment.

Figure 0-3 Practices for Concept of Western Enlightenment



Source: Author's calculations

Figure 5.2.46 indicates that from the four provinces of Pakistan, more than half of the respondents (55%), were practicing the concepts of western enlightenment in their practical life. They were following and acting upon the principles of western enlightenment and were familiar with terms and trends of modernity, modernization and enlightenment. On the other hand 45% of the respondents were not practicing upon the principles of western enlightenment. They were opposing the ideas of western enlightenment

and did not follow western enlightened society, even though such principles were based on Islamic teachings.

#### Conclusion

Results showed that most of the respondents were of the view that western enlightenment exerted significant influences on their thinking, lifestyles, and education, culture, media and social practices. Majority of the respondents thought that western enlightenment emphasized on tolerance, cultural harmony, equality, social justice and independent thinking.

Conclusion reflects that originally western enlightenment was based on notion of rationality, freedom of thought, libration from traditions and superstitions and scientific attitude. When these are compared with Islamic enlightenment as discussed in chapter 3, it is concluded that these are originated from Islamic teachings, Islam has preached all these good and noble qualities thousands of year ago. Majority of Pakistani youth is in favor of western enlightenment. In fact they like tolerance, equality, independent thinking, open mindedness, they like basic qualities, that form the basis of true Islam and it will be right to say that if majority of the people are favoring and liking western enlightenment in the real sense they like these qualities for themselves. They want the implementation of these basic principles and values in Pakistan but they are unaware from the fact that all these are the principles of Islam.

#### Recommendations

The following recommendations were made:

- 1. Pakistani society needs to be made aware of the philosophy of western enlightenment and Islamic values which are characteristics of western enlightenment movement. Media may be used to sensitize the public that western enlightenment believes in tolerance, equality, social justice and impartiality. These values are based on Islamic teachings.
- 2. There is need to initiate interfaith dialogue to understand sociocultural dynamics of a Muslim society and a western society, and further to remove hurdles for development of social and cultural harmony.
- 3. Critical reflection over social practices and independent thinking are emphasized in Islamic literature and in western enlightenment philosophy as well. These may be incorporated in school curriculum.

4. Government may allocate funds to start awareness campaign in rural areas where people need to know about global cultural and social trends compatible with Islamic teachings.

## **Price Fixation in Islamic Law**

Haleema sadia\* Dr Aayesha Rafiq\*\*

## **ABSTRACT**

This study revolves around an important economic concept of Islamic Law 'Price Fixation.' Fixation and control of prices by the governments are an issue, which is relevant to all societies and is of grave importance in the contemporary scenario. With an increasing trend of Islamic economics in the Muslim world, individuals have become more conscious and more eager to know Islamic point of view on various aspects of price fixation in order to shape their lives in accordance with Islam. Islam encourages the liberal economy without any limitation and restriction, provided, it does not harm others. However, if the traders increase prices by adopting unfair means, then the price of goods needs to be fixed. The jurists discuss the issue of price fixation thoroughly. This article provides a point of views of leading classical Muslim scholars on 'Price Fixation' supported by evidence from the Quran and Sunnah. According to Islamic law, generally, price fixation is prohibited but the government can fix the prices of commodities in exceptional circumstance to protect the public interest. This article also discusses the general rules on the price Fixation, and it discusses the legality of price fixation by the government in exceptional cases. It also discusses the essential conditions which are necessary for the fixation of the price. This important concept also revolves under the general topic of government intervention in public affairs. This intervention is allowed if it is to achieve justice and to remove injustice from society. This study concludes that according to the majority, price fixation is not allowed but the government can intervene in exceptional circumstances when there is a danger of harm to the public interest.it can fix to safeguard the public interest

**Keywords:** Price fixation, Islamic economics, Islamic Law, Ta'sir, Hoarding, Public interest.

\* Lecturer, Mīrpūr University of Science & Technology (MUST), Mīrpūr, AJ&K

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor, Fātimah Jinnah Women University, Rawalpindi

#### Introduction

Islām has came for the guidance of all mankind. It provides a social system based on the universal justice that condemns injustice and oppression. Islām plays an important role in economic and political spheres of human life and in the character building of society and unites them in one group. It encourages interaction between the societies in order to fulfill their needs. Basically, Islām takes care of economy and maintains the balance between various departments. This article elaborates the concept of Price fixation in Islamic economic perspective, based upon evidences, drawn from Qur'ān and Hadith literature.

Word التسعير (Tas 'ir) is used in the Arabic language for 'price control' or 'price fixation' it is derived from the root word si 'r' which means the determination of prices.

Price fixation is an important feature of the Islamic economics and it is the specialty of Islamic *Fiqh* that it deals with all fields of life, and the topic of price fixation is also covered. Muslim jurists have played important role in researching and deducing laws of economics and finance. Prices of commodities were fixed in the market as early as pre-Islamic era. Islām approved this social practice with some modification according to Sharī'ah requirements. The unfair business practices were abolished in the light of *Sharī'ah* principles. The jurists developed principles regarding market regulations and laid down the foundation and procedures for it.

The scholars consider hoarding (al-Iḥtik $\bar{a}$ r) as a big factor in price fixation.

$$^{1}$$
«الاحتكار أن يحبس التاجر السلعة ، ينتظر بما غلاء الأسعار»

Al-Iḥtikār means 'hoarding' and in Islamic law (Sharī'ah) Fuqahā define hoarding as monopoly confined merchant item, waiting for the high prices, or restraining of commodities from selling and waiting for

an increase in prices for the purpose of getting high profits.

There are two types of price fixation in Figh. In the first category, prices are determined by the natural factors. Allāh increases and decreases the prices of goods. There can be no objection or discussion on this kind of price fixation.<sup>2</sup> because it is Allāh, who divides the livelihood (*Riza*) between the people, and the natural factors determine the price in this system and there is no interference from any person. However, in certain cases, the government fixes the prices of goods and services for the public interest. This price fixation by the government is debatable and is subject to certain conditions. Price control means the control of food prices and its quality and quantity and implementation of fixed prices by the government. All Muslim scholars are unanimous on the point that meaning of price control is the intervention of government for price fixation. It can be done through supervision of the market by the head of state, and this intervention for price fixation is for the administration of justice in the public interest.

Imam Shāfi'ī (150-204 A.H/ 767-820 A.D) defines it as:

"The government gives the order to sell goods at fixed prices in the market."

Shawkānī (1173-1255 A.H/1759-1839 A.D) defines it as: «التَّسْعِيرُ هُوَ أَنْ يَأْمُرَ السُّلْطَانُ أَوْ نُوَّابُهُ أَوْ كُلُّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أُمُورِ المُّلْطَانُ أَوْ نُوَّابُهُ أَوْ كُلُّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أُمُورِ الْمُسْلِمِينَ أَمْرًا أَهْلَ السُّوقِ أَنْ لَا يَبِيعُوا أَمْتِعَتَهُمْ إِلَّا بِسِعْرِ كَذَا، فَيُمْنَعُوا مِنْ الزِّيَادَةِ عَلَيْهِ أَوْ التُقْصَانِ لِمَصْلَحَةٍ »<sup>4</sup>

The Government gives the order to the seller not to sell their goods but only according to the fix prices for the public interest and forbids from any increase and decrease in price. Ibn Taymiyah (661-726 A.H/1263-1328A.D) defines it as determination of price by the government or its deputies, and the buyer and seller are not allowed to increase and decrease the food prices and other items, which are required by the people, taking into account the rights of the parties with justice in the public interest. He defines that it is a compulsion on the people by the head of state that they are forbidden from increasing and decreasing the fixed prices.

Ibn Qayyim (691-751A.H/1292–1350 A.D) expresses the reality of price control in these words that it is for establishing justice and refraining from injustice and it includes pricing of goods and services, both. <sup>5</sup>

All these definitions collectively prove that price fixation comes under al-Siyāsah al-Sharī'ah (the Islamic political economy) and it is the authority or right of the government or its deputy to implement it. The head of the state can control the prices of commodities when the public interest demands its implementation. It should always be subject to public interest and necessity.

The price fixation has always remained a complex issue both in advanced and underdeveloped countries. The supporters of the free the markets argue that the market mechanism should play active role in the fixation of prices on the basis of demand and supply. Constant shortages and surplus can be controlled by following the rule of demand and supply.<sup>6</sup>

#### Price Fixation in Islām

Islām provides a complete code and principles for trade and business. The Holy Prophet (\*) laid down rules and regulations for the free markets, which leave no room for black marketing, profiteering, hoarding, exploitation or deceitfulness.<sup>7</sup>

In Islamic economics, it is very important to control the desire of monopolized the markets by encouraging an atmosphere for a free economy. The basic rule is that, intervention is not

allowed, if the markets are working on normal supply and demand conditions. The Holy Prophet (\*) once said about the import that:

'Allāh regulates prices and gives shortage, as well as, plenteousness, and He gives livelihood.

This hadīth is used as evidence against price fixations. It is argued that this hadīth prohibits intervention, because it will restrain supply of foreign goods and leads to shortage of resources and will create black marketing. The Holy Prophet (\*) encouraged suppliers; because he wants the free markets to prevent deficiency. The principle set by this hadīth does not restrain intervention in cases of monopoly. The Holy Prophet (\*) forbids from price controls in normal conditions.

According to the Muslim jurists, if the government intervenes in the markets, it has to fulfill certain conditions: First that only the public authority is empowered to regulate markets. And these authorities can appoint *Muḥtasib* (*ombudsman*), *Qāḍī* (*judge*) or *Vazīr* (*minister*) for this job. The experts in the field will research and explore real factors behind the unusual price rise, after discussions, the experts will fix the market price maintaining normal profit and cost. Thus, fixed price should be just and fair for the parties to establish mutual consent. And differences of quality should be considered. <sup>10</sup>

The Islamic mechanism, related to price controls is an important part of a general principle of Islamic law, laid down by the *Qur'ān* and *Sunnah*. Mutual respect, mercy and tolerance are basic requirements of Islamic business ethics for buyers and sellers. Therefore, a peaceful bargaining process is encouraged. Thus, abnormal exchange contracts and purchases are discouraged to maintain price stability. It is observed that the aim of price control is to establish stability of prices.

Imam  $Gaz\bar{a}l\bar{\imath}$  and  $Ibn\ Khald\bar{u}n$  has discussed the same view on this issue. Profiteering and monopolies are also illegal. Speculative business, which restrain the sale of the demanded goods to increase the stocks are prohibited by the Holy Prophet ( $\clubsuit$ ). There are penalties for this illegal practice. <sup>12</sup>

However, there are some exceptions to this principle, for example, farmers can retain their produce and sell them whenever they want; craftsmen are free to select the time to sell their goods. These exceptions throw light on the point that profiteering is closely related to that if person stores goods in excess of demand for selling. Producers are discouraged to engage in storing goods. There are certain penalties on this practice. The aim of sanctions is to maintain price stability by bringing hoarded goods into markets. The purpose is to restrain the chain between producers and consumers and to enable consumers to buy goods. The system is established to avoid broker. Moral principles are supported by the penalties so that effective competition can survive and stable prices can be maintained in the markets.

 $Rib\bar{a}$  is explicitly defined and prohibited by the Holy Qur'an.  $Rib\bar{a}$  and profit have been differentiated. The source of prohibition of  $rib\bar{a}$  is  $Qur'\bar{a}n$  and Sunnah.

O ye who believe! Devour not interest involving multiple additions, and fear Allāh that you may prosper

The Prophet (\*) prohibited the one receiving or giving Ribā, (usury)

The contracts for future goods establish the base for speculative business. The main purpose is to keep wealth in circulation and production process for producing more income, prohibition of  $rib\bar{a}$  helps keep prices stable. Islamic guidelines

restrain from extreme behaviors and promote justice in all the fields of life including economy.

## **Opinions of the Muslim Scholars on Price Fixation**

Here, we will discuss views of some classic scholars on price control.

According to Ibn Qayyim and Ibn e Taymiyyah, price control can be for two reasons, if it is for the benefit of the community and is based on justice it is allowed, but if it is based on injustice and *zulm* and for the sole benefit of the seller then it is prohibited.<sup>16</sup>

Practically, we also see and observe in daily life that jobs, which pay high wages for labor attracts the workers, who seek good incomes. Similarly, the crops produces, which generates greater profits, will attract more farmers to cultivate them, as same is the case with the capital.

Mostly, people will invest their capital in that industry where they feel minimum risks, but expect to receive higher profits<sup>17</sup>.

Ibn Taymiyah (661-726 A.H/1263-1328 A.D) wished to establish a norm of legal settlement for financial damages and used the term price of equivalent with an intention to guide a judge. By the term, price, meant a price determined in a market free from imperfection.<sup>18</sup>

Shāh 'Abd al-Ḥannān expresses price control in the following words:

"It is the basic responsibility of a state to eliminate the problems of the public. Islamic Government could not fix or regulate price in normal situations. Islām encourages the liberal economy without any limitation, provided, it does not harm others. However, if the traders increase price of products unfairly and in excess by adopting

unfair means, then the price of goods needs to be fixed." 19

## **Arguments of Opponents of Price Fixation in Islamic Law**

General rule is that price fixation is (harām) prohibited according to the majority of jurists' opinion.

Ḥanafī, Mālikī, Shāfi'ī, Ḥanbalī, Zaydiyah and Imāmīyah are unanimously agreed on the prohibition of price fixation in normal situations, when there is no need of it: It is ḥarām.<sup>20</sup> They unanimously agreed on the illegality of price fixation in normal situations<sup>21</sup>.

#### **Evidences**

The Jurists have quoted evidences from Qur'ān and Sunnah

## **Quranic Evidences**

Oh ye who believe! Do not devour one another's possessions wrongfully; rather than that, let there be trading by mutual consent.

In this verse, the word 'al-Bāṭil' means 'wrongfully' and it includes all transactions, which are legally or morally reprehensible or include an element of oppression. On the other hand, 'al-Tijārah' or 'trade' signifies mutual consent of the parties and transfer of benefits between the parties to the contract. 'Mutual consent' means that parties should enter into a contract willingly without any coercion or any kind of pressure. Although bribery and interest apparently represent transactions based on mutual consent, but a closer examination reveals that these transactions actually involve constraint and pressure on one of the parties. In the games of chance, consent is obtained by giving the understanding that there is a possibility of getting high profits. Fraudulent transactions also

seem to be based on the mutual consent of the parties concerned. That kind of consent, however, is based on the false assumption that no fraud is involved in the transaction. If the parties are aware that they would be subject to deception and fraud, they would never consent to a particular transaction.

All property that you have in your possession is a trust property, even if it is in your name, or it belongs to the society, wasting is prohibited in *surah al-Baqrah* verse no 188. Allāh warns us against selfishness and greediness and encourages us to increase property by using it legally. Mawdūdī says this verse imposes a condition of willingness in the business and gives freedom to the seller and buyer, and the price fixation is a restriction of their freedom, so the price fixation is illegal.

#### **Evidences from Sunnah**

It is not lawful to devour the property of any Muslim, except when he shows his willingness for it.

Forcing of the seller to sell on fixed price is against this hadīth

Once prices were increased in the era of the Holy Prophet (\*) and people requested him to fix prices, at that time reason of price fixation was not a fraud or greed or unity of traders for the price increase and exploitation of sellers, but it was due to the increase of demand by the people and the deficiency of the goods in the market. And it is evident that when the supply of something decreases in the markets, people's demand for it rises. So, the Prophet (\*) did not fix the prices. There is a hadīth reported by Hadrat Anas Ibn Mālik:

و فِي دَمٍ وَلَا مَال»<sup>24</sup>

"The people said, "O, Prophet of Allāh, prices have shot up, so fix prices for us. Thereupon, the Apostle of Allāh (\*) said, Allāh is the one. Who fixes prices, Who withholds, give lavishly and provides, and I hope that when I meet Allāh, none of you will have any claim on me for an injustice regarding blood or property" 25

In those circumstances, no one was forbidden from buying and selling and no person was forced to buy and sell goods at a higher prices, which are above customary or the market price. The markets in the era of the Holy Prophet (\*) were flexible and based on the principles of justice (al-'Adālah). The buyer was given the right of option (al-khiyār). The markets were working naturally and smoothly. There were no hoarding and food stuffing. Because of all these factors, there was no need to fix prices and to compel them at fixed prices. Thus, price fixation was against the rules at that time and was considered unjust and hence, forbidden. Due to these reasons, the concept of price fixation was not adopted.

## **Legality of Price Fixation in Exceptional Cases**

Although the consensus of scholars is that price fixation is harām as discussed above, but they differed in giving the government the right to intervene when needed. The scholars have difference of opinions about the permissibility of price fixation in exceptional cases for the protection of the public interest. There are three groups of jurists:

Ḥanafī consider it  $Makr\bar{u}h$   $Tehr\bar{l}m\bar{l}$ , because reason is that according to them the  $had\bar{l}th$  of price fixation is  $Khabar-e-W\bar{a}hid$  and from  $Ah\bar{a}d$  cannot constitute illegality, it will be proven by  $qat^{\bar{l}}$ .

Shāfi'ī consider that price control is absolutely forbidden in all circumstances. They did not differentiate between the situation of price rises and price decrease.

Ḥanbalī differentiate between the types of price control<sup>27</sup> some of them such as Ibn Taymiyah and Ibn Qayyim, said that the one constitute an injustice is forbidden, and the one is to achieve justice is allowed. <sup>28</sup>

Imam *Shawkānī* holds that it is prohibited to fix the price because of the possible element of tyranny involved in it.<sup>29</sup> In this case, everyone has their own rights on their properties and the fixing of prices would be an obstacle for them to manage their life. The Imam has the responsibility to look after the public interests of all Muslims and not just looking after the interests of the buyers in a situation of a lower price in the market or alternatively the interests of the sellers in a situation of higher price in the market. <sup>30</sup> Ibn Ḥazm al-Ṭāhirī scholar (384-456 A.H/994-1064A.D) deny the price fixation absolutely without differentiating the circumstances<sup>31</sup> According to Al-Māwardī, (362-448 A.H/972-1058 A.D) it is not permissible to fix the prices of essential foods whether at a high or low price in the market.<sup>32</sup>

Those scholars, who absolutely deny the price fixation, they follow the literal interpretation of the text of the cited <code>hadīth</code>, and those who permit price fixation, they adopted <code>ljtihād</code> in the implementation of the text and they gave due consideration to the situations and circumstances, which are mentioned in the text. The Holy Prophet (\*\*) did not fix the prices because expensiveness was due to decrease in supply and increase in demand, and this was natural by Allāh (S.W) because Allāh provides the sustenance and divides between the individuals. If prices are increased due to act of traders, then it is obligatory on the ruler to interfere and fix the prices in accordance with the text and legal maxims that permit him to do so, for the protection of the public interest and removal of harm.

The jurist did *Ijtihād* on this issue and found that the injustice of traders (*zulm*) is the base of price control the text explains that the Holy Prophet (\*) did not fix the prices because it

was not due to act of traders, but it was by nature due to increase of demand and decrease of supply. If it is due to act of traders to gain unlawful profit it is injustice, and injustice is forbidden (*ḥarām*) and removal of injustice is necessary and price fixation is a means for its removal.

Summing up the above discussion, the arguments of opponents of price fixation may be stated as follows;

Firstly, forcing a seller to sell on fixed price is prohibited according to following *ḥadīth*.

'It is not lawful to devour the property of any Muslim, except when he shows his willingness for it'. 33

And the hadīth of Anas,

"The people said to Prophet of Allāh; prices have shot up, so fix prices for us. Thereupon the Apostle of Allāh (\*\*) said Allāh is the one. Who fixes prices, who withholds, give lavishly and provides, and I hope that when I meet Allāh, none of you will have any claim on me for an injustice regarding blood or property" 34

Secondly, price fixation is not allowed because people requested for it during the lifetime of the Holy Prophet (\*), which Prophet Mohammad (\*) refused. If it were allowed, the Holy Prophet (\*) would have fixed the prices of goods, but he refused. Thirdly, it is considered as an injustice, and it is <code>harām</code> and forbidden, because it is the seller's wealth and he is free to sell it according to his wish. Fourthly, price fixation may lead to increase of prices, and traders will stop selling the goods on low price. Resultantly, there will be an increase in demand, and people will not get the commodity in the market, and it will be dangerous for both, because people will be unable to fulfill their needs, that is why, price fixation is illegal. Fifthly, price fixation leads to price hike, discourages imports and promotes hoarding and food stuffing and

inflicts difficulties on the public. Sixthly, the control of price can be a reason of price increase and the foreign traders will avoid from bringing their goods in the market, if they would be compelled to sell them at low rates. The local traders would store the goods instead of selling them. The people will be unable to fulfill their needs, so they will be forced to pay high rates to get the goods. Both the parties (the sellers and the buyers) would suffer. So, it is declared forbidden. Seventhly, price control does not only restrict freedom of business of companies, but it also becomes a reason of black marketing and needs of consumers remain unsatisfied.

If the *hadīth* is the basis of price fixation, then, proper understanding and interpretation of this tradition is necessary and investigation of the circumstances that demand price control are essential. Hadith of Anas tells us about the price rise during the time period of the Holy Prophet (\*) but it does not discuss its motives. Hadīth did not explain the reasons of high prices, whether, it was a result of hoarding or profiteering, and why the Holy Prophet (#) refused to act even in such conditions. But it can be concluded from Ibn Oūdāmah statements that grains were imported in Medina in that era and prices were already high outside Madīnah, so imposing price fixation on local traders was considered injustice and resulting adverse effects. When we critically examine these two different situations it appears that the motives behind the price rise at that time were natural. The Reality is that the grains were imported from outside and it was the time of famine in Madīnah and refusal of the Holy Prophet (\*) for price fixation was obvious and logical. But if the circumstances were vice versa, for example, if the local traders started to hoard the foodstuff for an increase in the prices, then, price fixation would have been considered permissible. Imam Muslim reports in his *Ṣaḥīḥ*.

$$^{36}$$
 ﴿ فَالَ النَّبِيُّ  $^{36}$  لَا يَغْتَكِرُ إِلَّا خَاطِئٌ  $^{36}$ 

That the Holy Prophet (\*) said that "Hoarding is practiced only by a sinner'

That the Holy Prophet (\*) said that: 'one who hoards against the interests of the Muslims, may Allāh inflict him with leprosy and poverty

A hoarder is a person who purchases goods needed by the public with a view to store them to increase prices. He commits injustice against the community. So, the administration has the authority to force hoarder to sell the food at the market rate when people are in dire need of it. Due to this, jurists opined that if a person needs another person's food for his survival, he can buy it from him at the customary price even against the will of the owner, and even if he insists on charging a higher price, he is entitled only for the market rate.

The holy Prophet (\*) did not disallow price fixation in all situations, but his prohibition was based on the natural law of demand and supply that can cause price rise, but, in the case of injustice and unfair practices of traders to gain more profit and injure the public interests, it is permitted. When it appears that the traders are involved in the increase of price and hoarding to get profit unlawfully, then, the price fixation is obligatory, because, the denial does not cover this situation. The duty of the state is to protect the public interest of all Muslims and not only the buyer's interest. It should protect the seller by fulfilling the cost. When an increase of price is due to the traders in the market, then, the state will interfere for the protection of the interest of the Muslims, both buyers and sellers. Its procedure is that the ruler will call a meeting of experts in this field and take suggestions from them and after discussion and satisfaction fix, the prices with their willingness and mutual consent based on protection of rights of buyers and sellers.

## **Arguments of the Proponents of Price Fixation in Islamic Law:**

The proponents of price fixation give logical arguments and many evidences from texts to support their stance.

### **Quranic Evidences**

"O ye who believe! Eat not up your property among yourselves in vanities: but let there be amongst you traffic and trade by mutual good will."

The selling of something on high prices, while people are in dire need of it, is tantamount to eating of the wealth of others illegally, which is  $har\bar{a}m$ . Trading is not permitted to devour others wealth (Ghasab) and to harm the others.

#### **Evidences from Sunnah**

From the hadīth of Abdu'llāh bin 'Umar.

'If anyone emancipates his share in a slave and has enough money to pay the full price for him, pay fair price for the slave.'

This is a <code>hadīth</code> in which the Holy Prophet (\*) forbids an extra price of the common slaves. The Holy Prophet (\*) has said that the slave whose ownership is common between two people, if one sells it, then, ownership of other will be finished by paying the market price for that slave, and the other person cannot demand more than the market price.

When the people are in dire need of a certain commodity and the owners refuse selling, but only on high prices, then, in this situation, price fixation is obligatory.

If we leave the people, who are financially strong and free they will increase the prices, and create hurdles for the people to get their basic needs, and it will spread the evil of stealing the others property and murders in the society which is a big evil results out of price fixation, it is evil, and its removal is obligatory by fixation of price.<sup>40</sup>

#### **Conditions for Price Fixation**

Ibn Taymiyah imposed certain conditions for price control and also declared it obligatory in some conditions. If the control of price prevents people from lawful transactions and creates injustice, it is not permitted. On the other hand, if it promotes the administration of justice, in such circumstances, the price control is not only permissible, but it is obligatory. He concludes that when the needs of the peoples could not be fulfilled without implementing the fair price control legislation, then the price control to achieve justice will be implemented.

The followers of *Imām Abū Ḥanīfah*, like the *Mālikītes*, have expressed the same view on price control that if it is necessary for the public interest, then it can be imposed. *Ḥanafī* views are described in the Hidāyah in following words:

"The Sulṭān has no right to fix prices. Because the Holy Prophet (\*) said Allāh is the price-giver and the announcement of price is the right of the trader. So ruler should not intervene except in situations where it is necessary for the public interest. But in case of hoarding, the judge will order the hoarder to sell what is in excess of his needs, which will be assessed generously. The Judge will warn him to refrain from that act. If he is caught again for the same offence, he will be

imprisoned, and punished in a way deemed necessary to prevent him from wrongdoing and save the public from harm. If the traders insist on charging higher prices, and the judge  $(Q\bar{a}d\bar{\iota})$  has no other means of safeguarding the people's welfare except by controlling prices, then he can do so by consulting wise councilors" 41

## **Conclusion**

Price fixation is divided into two types, one is based on injustice, which is forbidden and the other is based on justice which is obligatory. When prices increase due to the law of demand and supply without an act of traders, they are doing the business in good manner and according to customary practices without injustice, in this situation price fixation is injustice, and it is *ḥarām* unanimously, but, when prices increase due to the perpetration of traders, they adopt the illegal ways for it and hoard the products and harm the people by their actions then it is mandatory for state to force them to sell on the market price and it is obligatory upon the state, and this view has been chosen by Ibn Taymiyah and his student Ibn Qayyim, also. The prophet's refusal for price fixation is when rise in prices was just and according to normal business transactions, but if people involve in wrong practices and encroaching the wealth of others and put them in problems then price fixation is compulsory. <sup>42</sup>

It appears from above arguments that there are two opinions about government administrative actions for price fixation.

Ibn Ḥazm holds the view that interference of the state for price control is not allowed because price fixation is illegal.

Hanafi are of the view that government has the right to interfere and fix the prices when traders increase the prices illegally. The ruler will fix the price by consultation of wise counsellors and forbid from the illegal increase of price.

Abū Isḥāq says that a ruler will fix the price of everyday food of the general public and food of animals, as well.

Ibn Qayyim said that the state has right to interfere in price fixation, when traders are united to harm the people and increase the price, and the public interest demands price fixation, because it is the duty of the state to supervise the economic system for the public according to their needs. There are many Aḥādīth and legal maxims, which provide the authority to the government for interference and the price fixation with the following conditions.

It is concluded that Islām lays down clear principles for all matters relating to our everyday life. The Issue of price fixation is dealt with in detail by the Muslim jurists and scholars, based upon evidences from the *Qur'ān* and *Sunnah*. The Holy Prophet (\*) prohibited price fixation and the majority of the scholars agree on this principle, but in the case of injustice being done to public by hoarders and businessmen, the government can intervene to fix the prices of commodities for the welfare of the people and to safeguard of the public interest. Those who advocate price fixation they also base their opinion on the principle of safeguarding the public interest.

## References

1

- <sup>2</sup> T Mujaddid al-Dīn al-Mubārak Ibn Muḥammad Ibn al-Athīr, *al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Āthār*, 2 (Beirut: Al Maktabah al-'Ilmiyah ), 38.
- <sup>3</sup> al-Shirbīnī, Muḥammad al-Khaṭīb, *Mughnī al-Muḥtāj ilā M'ārifah al-Ma'ānī Alfāz al-Minhāj*, Edition 2<sup>nd</sup>, 2 (Beirut: Dār al-Fikr,1409), 38.
- Shawkānī Muḥammad Ibn 'Alī, Nail al- Awṭār, 5 (Beirut: Dār al-Jīl, 1973), 335.
- Ibn Qayyim al-Jawzīyah, Abū 'Abdu'llāh Muḥammad Ibn Abū Bakr, al-Tūruq al-Ḥikmiyah fī al-Siyāsah al-Shar'iyah (Beirut: Dār, al-Kutūb, 1995), 387.
- Amīr Ḥakīm, 'Price control Mechanism', (2008), accessed Feb 14, 2015, http://alaiwah.wordpress.com/2008/9/19
- Ghulām Murtaza, "The Miracle of Islām in Economics", *Research Papers on Socio Economic System of Islām*, (Lahore: Malik Sons Publishers, 1990), 36-40.
- Abū Dāwūd Sulaymān Ibn al-Ash'ath, *Sunan Abī Dāwūd*, "Kitāb al-Būyū'", Bāb fī al-Tas'īr, 3 (Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī), 286, Ḥadīth No. 3453.
- <sup>9</sup> Ibn Taymiyah, *al-Ḥisbāh fī al-Islām* (Cairo: 1318 A.H), 29; Ibn Qayyim, *al-Turuq al-Ḥikmiyah fī al-Siyāsah al-Sharʻiyah* (Cairo, 1317 A.H), 223, 224 & 237, 238.
- al-Bājī Sulaymān Ibn Khālf, *al-Munṭaqā*, 3 (Egypt: 1332 A.H), 424, 464.
- <sup>11</sup> Ibn Khuldūn, *Muqaddimah*, 2 (Oxford: Routledge, 1311 A.H), 322, 323.
- <sup>12</sup> Ibn Mājah Abū 'Abdu'llāh Muḥammad Ibn Yazīd, Sunan Ibn Mājah, "*Kkitāb al-Tijārah*", (Lahore :Kāzī Publications, 1993), Hadīth No. 6.
- Orhan Oguz and Ahmed Tabakoglu, 'An Historical Approach to Islamic Pricing Policy: A Research on the Ottoman Price System and its Application', Islamic Econ JKAU, 3 (1991 A.D.), 65.
- al-Qur'ān, Āl-e-'Imrān, 3:130
- <sup>15</sup> Imām Bukhārī, *al-Jāmi* 'al-Sahīh "Bāb al-Ribā" vol.7, 25, Ḥadīth No.1944.
- <sup>16</sup> Ibn Qayyim al-Jawzīyah, *al- Tūruq al-Ḥikmiyah*, 189.
- Ozay Mehmat, "*Just Price*",(2009), accessed 15 Feb, 2015, http://books.google.com.pk/bookid # 4.
- <sup>18</sup> Ibn Qayyim al-Jawzīyah, al- Ṭūruq al-Ḥikmiyah, 1.
- Shāh 'Abd al-Ḥannān, *Role of Government in an Islamic Economy*, (2006), accessed March 20, 2015, <a href="http://www.witness">http://www.witness</a> pioneer.org/Articles/economics/role-of-government-in Islamic economy. <a href="http://www.witness">htm:5</a>.

- <sup>20</sup> al-Marghīnānī *al-Hidāyah*, Vol 8, 127; *Ibn Qudāmah al-Mughnī*, vol 4, 281.
- <sup>21</sup> al-Shirbīnī, *al-Mughnī*, vol 4,161.
- <sup>22</sup> al-Our'ān, al-Nisā', 4:29.
- <sup>23</sup> Abū 'Abdu'llāh. .al-Mustadrak . vol 3.101.
- Abū Dāwūd Sulaymān Ibn al-Ash'ath, *Sunan Abī Dāwūd*, "Kitāb al-Būyū' "
  Bāb fī al-Tas'īr, 3 (Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī), 286, Hadīth No. 3453.
- <sup>25</sup> Abū Dāwūd Sulaymān Ibn al-Ash'ath, *Sunan Abū Dawūd*, Trans. Aḥmad Hassan (Lahore: SH. Muhammad Ashraf, 1984), 982.
- <sup>26</sup> al-Bardsī, *Uṣūl al-Fiqh*, (Egypt: Dār al-Nahzah al-'Arabiyah, 1969), 77.
- According to Ḥanbalī "Price control is forbidden, and it deprives the people from the economic freedom and they are free in their sale transactions according to their choice" see al-Bhūtī Mansūr Ibn Younus *Kashāf al-Qanā* ', 3 (Makkah: Maṭbah al-Ḥukūmiyah.1394), 187.
- <sup>28</sup> Ibn Qayyim al-Jawzīyah, *al-Ṭūruq al-Ḥikmiyyah* , 257.
- <sup>29</sup> al-Shawkānī, Nayl al-Awtār, vol 5, 247.
- al-Kufrāwī, 'Auf Maḥmūd, *Dirāsāt fī Takalīf al-Intāj wa al-Tas'īr fī al-Islām* (Egypt: Mu'assisah Shabāb al-Jami'ah, 1985), 158.
- <sup>31</sup> al-Shirbīnī, *al-Mughnī*, vol. 2, 38.
- <sup>32</sup> al-Māwardī, 'Alī Ibn Muḥammad al-Ḥabīb al-Baṣrī, *al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah wa al-Wilāyah al- Dīniyyah*, (Cairo: Dār al-Fikr: 1983), 256.
- <sup>33</sup> Abū 'Abdu'llāh *al-Mustadrak*, vol.3, 101.
- <sup>34</sup> Abū Dāwūd, *Sunan Abī Dāwūd*, 982.
- Jibn Qudāmah 'Abdu'llāh Ibn Aḥmad, al-Mughnī, 4 (Dār al-Ḥajar li al-Ṭabā'at wa al-Nashr wa al-Tawzī', n.d.), 240.
- <sup>36</sup> Ibn Mājah, *al-Sunan Ibn Mājah*, "Kitāb al-Tijārāt, "Ḥadīth No. 2145
- <sup>37</sup> Ibid, Hadīth No. 2146
- <sup>38</sup> al-Nisā' 4:29.
- al-Būkhārī Abū 'Abdu'llāh Muḥammad Ibn Ismā'īl Ibn Ibrāhīm, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, "Kitāb al-'Itq", 1 (Riyadh: Dār al-Nashr al-Tawzī'), 469. Ḥadīth No. 2338
- <sup>40</sup> Ibn Oūdāmah, *al-Mughnī*, Vol.4, 240
- 'Allāmah 'Āynī Badr al-Dīn, *Banāyah Sharḥ al-Hidāyah*, "Bāb 'Ijz al-Qāḍī 'An al-Ṣiyānah al-Ḥuqūq al-Muslimīn illā bi al-Tas'īr, 12 (Beirut: Dār al-Kutub al-'Imiyyah, 2000) 218.
- <sup>42</sup> al-Sharbajī, al-Tas'īr fī al-Islām, 430.