# فقہ اسلامی میں مقاصد شریعت کے مدارج

The Stages of Objectives of Islamic Shari'ah

### **ABSTRACT**

Al-Magasid (the purposes) is a guide to Islam written by Imam Shatibi in his book "Al-Mowafaq'at". It covers purposes of Islamic faith, Zakat, pilgrimage etc. Magasid al-Shari'ah is a system of values that could contribute to a desired and sound application of the Shari'ah." This concept has been employed as a legal hermeneutical tool in pre-modern Islamic law at least since 3 H.D. It is based on the idea that Islamic law is purposive in nature, that is, to mean that the law serves particular purposes (e.g., promoting people's benefit and welfare and protecting them from harm) that are either explicitly present in or can be derived from the fountainheads of the sources of Islamic law, namely, the Quran & the Sunnah. Magasid al-Sharia is also an umbrella term that includes many other concepts that have been closely linked to it in the premodern Islamic tradition, most notably the idea of public interests and unrestricted interests (al-Masalih al-Mursala), as well as other principles such as istihsan (juridical preference), istis'hab (presumption of continuity), and avoidance of mischief (all of which are considered to be directives in accordance with Allah's will). Spiritual Principles include: the free right and duty to be aware of and to worship Allah and to search for ultimate truth and justice; the duty to respect the human person, known as the natural principle of personalism; the duty to respect the coherent order of all creation, i.e. ecology and environment; and the duty to respect human community based on the sacredness of each of its members.

**Keywords:** "Al-Mowafaq'at", Imam Shatibi, Al-Maqasid (the purposes), Islamic law, Al-Shari'ah, Rights, Public Interests

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر شعبہ علوم اسلامیہ ،انجینئرنگ یونیورسٹی،لاہور \* بی ایج ڈی سکالر،انجینئرنگ یونیورسٹی،لاہور

اصولِ فقہ کے ذیلی مباحث میں ایک عنوان "احکام شریعت کے مقاصد اور اس کے مدارج"کا جھی آتا ہے، موضوع کی اجمیت اور طبعی ترتیب کا تقاضا تھا کہ اسے تمام اصولی موضوعات و مباحث کی تمہید قرار دیاجاتا، یا کم از کم اصولِ اربعہ، کتاب، سنت، اجماع اور قیاس میں سے اصل رابع، یعنی قیاس کے مباحث کی ابتداء اس سے ہوتی۔ تاکہ وہ مقاصد و مصالح جو شرعی احکام میں ملحوظ رکھے گئے ہیں، ان پرروشنی پہلے پڑتی، اور متعلقہ مسائل کو سمجھنے میں اس سے مدد ملتی۔ لیکن اصولِ فقہ کے ماہرین اس موضوع کو ایک ذیلی وضمنی بحث کے طور پر غالباً اس لیے ذکر کرتے ہیں کہ نصوص میں ان مقاصد کا ذکر یک جاطور پر اور صراحت کے ساتھ کہیں نہیں ماتا۔ حالا نکہ ان کا معتبر ہونا اور احکام شریعت کا ان کے گرد دائر ہونا ایک ایک حقیقت ہے ، جس کا انکار نہیں کیاجا سکتا۔ اور یہ بات نصوص یعنی قرآنی آیات واحادیث کے استقر اءاور شبع سے ثابت ہے۔

علامہ شاطبی تُشِلُت نے اپنی کتاب "الموافقات" (اصولِ فقہ اور اسرارِ شریعت کی ایک جامع کتاب) میں اس موضوع پر بہت زیادہ تفصیل سے روشنی ڈالی ہے۔ انہوں نے خود بی بیہ سوال قائم کیا ہے کہ جب بیہ حقیقت ہے کہ احکام شریعت میں مقاصد ومصالح کا لحاظ رکھا گیا ہے اور تمام احکام ضروری، حاجیاتی اور تحسینی مصالح کے گرد دائر ہیں، تو پھر اس کا ثبوت تو قطعی دلیل سے ہونا چاہئے۔ کیونکہ بیہ مقاصد تو شریعت کی روح اور بنیادی اصول کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس سوال کاجواب دیتے ہوئے انہوں نے مقاصد تو شریعت کی روح اور بنیادی اصول کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اس سوال کاجواب دیتے ہوئے انہوں نے کھا ہے کہ دراصل شرعی احکام پر تفصیلی نظر ڈالنے سے ان مقاصد کے ملحوظ ہونے کا یقین اسی طرح ہو تا ہوں ہے ، شرعی نصوص کے عموم و خصوص، مطلق و مقید اور جہت ہے، جس طرح کہ لوگوں کو حاتم کی سخاوت کا یقین ہے، شرعی نصوص کے عموم و خصوص، مطلق و مقید اور تمام ترشرعی احکام کی بنیاد انہیں مقاصد اور کلیات واصول پر ہے اور بیا علم استقر ائی ہونے کے باوجود اسی طرح کہ قدرِ مشترک کے تواتر سے یقینی علم حاصل ہوا کر تا ہے۔ اس لیے کہا جاسکتا ہے کہ یقین ہے، جس طرح کہ قدرِ مشترک کے تواتر سے یقینی علم حاصل ہوا کر تا ہے۔ اس لیے کہا جاسکتا ہے کہ اس کے ثبوت میں ایک نہیں، بلکہ بہت سے دلائل ہیں۔ اور ان مقاصد کی واقعیت ہرشک و شبہہ سے بالاتر سے۔ (۱)

انسان کواللہ تعالیٰ نے عقل کی دولت سے نوازاہے اور اس کا بیہ امتیاز ہی اس کی تکلیف کا مدار اور شرعی احکام کا مخاطب ومکلف ہونے کی بنیاد ہے اور ہماراعقیدہ ہے کہ باری تعالیٰ حکیم ہے اور حکیم کا کوئی فعل حکمت ومصلحت سے خالی نہیں ہو تا اور وہ رؤف ورحیم بھی ہے، اس لیے اس کے ہر فرمان میں انسان کی سعادت اور اس کی بھلائی بھی ملحوظ رکھی گئی ہے، شریعت کے عمومی نصوص سے اس کی نشاندہی ہوتی ہے، حضورا کرم مَنَّالِیْنِیَّمْ کے بارے میں فرمایا گیا:

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعُكَمِينَ ﴾ (٢)

(ہم نے آپ کوساری کا ئنات کے لیے رحمت ہی بناکر بھیجاہے۔)

عام دینی احکام کے بارے میں فرمایا گیا:

﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِينَ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكِيمَ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ وَلَيْكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَاللَّهِ مَا يَكُمُ اللَّهِ وَلَيْكِنْ مُواللَّهِ مَا يَكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

(الله یه نہیں چاہتا کہ دین میں تم پر تنگی پیدا کرے۔ لیکن وہ چاہتا ہے کہ شعصیں پاک کرے اور تم پر اپنی نعمتوں کو مکمل کر دے۔)

نماز کے بارے میں کہا گیا:

﴿إِنَ ٱلصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِّ ﴾ (٩)

(بے شک نماز بے حیائی کی باتوں اور منکر ات سے رو کتی ہے۔)

روزہ کی فرضیت کے مقصد کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا گیاہے:

﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ (۵)

(تم پرروزہ اسی طرح فرض کیا گیا ہے جس طرح کہ تم سے پہلے لو گوں پر۔ تاکہ تم پر ہیز گار بن جاؤ۔)

قصاص کی مشروعیت کاذ کر کرتے ہوئے فرمایا گیاہے:

﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (١)

(اورتمهارے لیے قصاص میں زندگی ہے، اے عقل والو!)

یہ اور اس طرح کی سینکڑوں آیات اور احادیث الی ہیں ، جن میں واضح طور پران مقاصد کی طرف اشارہ کیا گیاہے، جو شرعی احکام میں ملحوظ رکھے گئے ہیں اور ان "مصالح" کی نشاندہی کی گئی ہے، جن

کاروبہ عمل لاناان احکام کا مقصود ہے "مقاصد شریعت" کا جاننا ہر شخص کے لیے مفید ہے، شرعی حکم کے ساتھ اگر اس کی مصلحت و حکمت بھی معلوم ہو تو آدمی کے یقین میں اضافہ اور ایمان میں تازگی پیدا ہوتی ہے اور علم الیقین کے بعد حق الیقین کا درجہ حاصل ہو تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امام غزالی، علامہ عزالدین، ابن عبد السلام، علامہ ابن القیم، علامہ شاطبی اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ﷺ نے اسر ارشریعت کو اپناموضوع بنایا اور شرعی احکام کی حکمت سے روشناس کرنے کی کوشش کی ہے۔

علائے مجتہدین کے لیے اصول وکلیات پر نظر اور شریعت کے مقاصد کو جاننا اور بھی ضروری ہے۔ تاکہ وہ نئے مسائل میں ان مقاصد سے را جنمائی حاصل کر سکیں اور ان نصوص میں جو بظاہر متعارض نظر آتی ہوں، نظیق دے سکیں اور کسی جزئیہ کا حکم تلاش کرنے میں شریعت کے عمومی مصالح اور مز اج ومقاصد کو فراموش کرکے غلطی کاار تکاب نہ کر بیٹھیں۔ جہاں تک اس فرسودہ اشکال کا تعلق ہے کہ باری تعالیٰ کے افعال معلل بالاغراض ہیں یا نہیں؟ اور ان مقاصد ومصالح پر زور دینے میں خدا کی ذات کی طرف نقص کا انتشاب تولازم نہیں آئے گا؟ تو یہ بحث اصولِ فقہ کی نہیں، بلکہ علم کلام کی ہے۔ امام رازی عُوالَدُ وَ کہ یہ دعویٰ کیا ہے کہ باری تعالیٰ کے احکام بھی اسی طرح "معلل بالعلة" نہیں ہیں، جس طرح کہ اس نقال معلل بالاغراض نہیں ہیں۔ لیکن ان کی یہ بات قابل تسلیم نہیں ہے اور جیسا کہ محقق ابن الہام نے افعال معلل بالاغراض نہیں ہیں۔ لیکن ان کی یہ بات قابل تسلیم نہیں ہے اور جیسا کہ محقق ابن الہام نے کہ اکثر فقہائے متاخرین نے اس پر اتفاق کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے احکام میں بندوں کے مصالح کی رعایت ملحوظ رکھی گئی ہے (ے)۔

اشاعرہ اور ارباب ظواہر اگرچہ اس کے قائل ہیں کہ باری تعالی ایسا حکم دے سکتا ہے جس کی کوئی مصلحت نہ ہو۔ لیکن وہ بھی اس بات پر زور دیتے ہیں کہ عملاً جواحکام دیے گئے ہیں، ان میں مصلحت پائی جاتی ہے،احناف اور شوافع میں سے جولوگ مصالح کوہی احکام کی علت قرار دیتے ہیں، وہ اس کی توجیہ کرتے ہیں کہ علت سے مراد حکم کی علت ہے،الی علت نہیں ہے جواللہ تعالی کواس پر ابھار نے والی ہو کہ وہ یہی حکم دے، دوسر انہ دے۔

جن حضرات نے مصالح کوہی علت قرار دیاہے، ان کا کہنا ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے حق میں رحیم ہے، وہ شر وفساد کو دور کر تا اور بندوں کی راحت کے لیے حرج اور تنگی کے اسباب کو ختم کر تا ہے، اس لیے اس کا حکم مصلحت سے خالی نہیں ہو سکتا۔ حاصل ہیہ ہے کہ جس طرح بیہ بات زیبانہیں ہے کہ

الله تعالی کے اوپر کوئی بات لازم وواجب کی جائے۔ اسی طرح یہ بات بھی نامناسب ہے کہ اس کے فعل کوبے مقصد اور عبث قرار دیاجائے۔ چنانچہ معتزلہ اور ارباب ظواہر دونوں ہی افراط و تفریط کا شکار ہیں۔ اور صبح نقطہ نظر وہی ہے جس کی تائیہ محقق ابن الہام عِیالله الاغراض کے بجائے معلل بالغایات کہنا انور شاہ کشمیری فرمایا کرتے سے کہ باری تعالی کے افعال کو معلل بالاغراض کے بجائے معلل بالغایات کہنا چاہئے۔ فیض الباری کے مقدمہ میں شاہ صاحب کے نقطہ نظر کی ترجمانی ان لفظوں میں کی گئی ہے:

ویاہئے۔ فیض الباری کے مقدمہ میں شاہ صاحب کے نقطہ نظر کی ترجمانی ان لفظوں میں کی گئی ہے:

دکرالشیخ ابن الهمام فی التحریر: أن الفقهاء والمحدثین أجمعوا علی أن افعاله تعالی معللة بالأغراض ولادخل فیه للإستکمال فإن کمالیته هی التی استوجبت أن ترتب علی أفعاله تلك الأغراض فذاته تعالی لاتخلو فی مرتبة من المراتب عن الکمال والصفات من فروع الذات کما یقول ابن الهمام وهو تعبیر بدیع والأنسب عندی أن تترك لفظ الأغراض وأن افعاله تعالی معللة بالغامات من قروع الذات کما یقول ابن الهمام وهو تعبیر بدیع والأنسب عندی أن تترك لفظ الأغراض وأن افعاله تعالی معللة بالغامات میں تعالی معللة بالغامات می تعالی معللة بالغامات می تعالی معللة بالغامات (۸)

"ابن ہمام نے تحریر میں ذکر کیا ہے کہ فقہا اور محدثین اس بات پر متفق ہیں کہ اللہ تعالی کے افعال تو اغراض و مقاصد کی علتوں کے ساتھ ہوتے ہیں، ان کی پیمیل کے مطالبے کا کوئی عمل دخل نہیں، اس کے کمال نے تو لاز می طور پر ان اغراض و مقاصد کو اُس کے افعال کے ساتھ جوڑ دیا ہے، لہٰذ اﷲ تعالی اپنی ذات کی فروع میں کسی بھی حالت میں کمال اور صفات سے خالی نہیں ہوتا، جیسا کہ ابن ہمام فرماتے ہیں، اور وہ تعبیر بدیع ہے، میر کن نزدیک زیادہ مناسب سے کہ اغراض کا لفظ جھوڑ دیا جائے کیونکہ اللہ تعالی کے افعال اغراض و مقاصد اور دیا رائے کی علتوں کے ساتھ ہی ہوتے ہیں۔"

اور یہاں ہماری گفتگو کا محور تکوینی افعال نہیں، بلکہ تشریعی احکام ہیں۔ بہر صورت لفظی نزاع خواہ جو بھی قائم کیا جائے، لیکن نصوص کی تعلیل ایک امر واقعہ ہے اور قیاس کے تمام تر مباحث اسی پر قائم ہیں۔ اسی لیے علمائے متاخرین نے تعلیل الاحکام کے موضوع پر مستقل کتابیں لکھی ہیں، جن میں ڈاکٹر محمد مصطفی شلبی کی کتاب "تعلیل الاحکام" قابل ذکر ہے۔ وہ مصالح جن کوبر وئے کار لانا شریعت میں ملحوظ رکھا گیاہے، یاوہ مقاصد جن کوشرعی احکام سے شارع نے پوراکرناچاہاہے، علمائے اصول نے استقراء ور تتبع کے بعد ان کی تین قسمیں کی ہیں۔

# مقاصد شریعت کے تین مدارج

مقاصد شریعت کے تین مدارج متعین کئے گئے ہیں: ا۔ضروری مصالح ۲۔ حاجیاتی مصالح ساتے۔مینی مصالح

# ا) ضروری مصالح:

اس سے مراد وہ امور ہیں، جن پرانسان کی دینی اور دنیوی زندگی مو قوف ہے۔ جن میں خلل واقع ہونے سے نہ سرف انسان کی دنیوی زندگی بھی واقع ہونے سے نہ صرف انسان کی دنیوی زندگی بھی بھرتی ہے اور ثواب وراحت کے بجائے آدمی عذاب ومصیبت کا مستحق بن جاتا ہے۔

ضروری مصالح کے ذیل میں پانچ چیزوں کی حفاظت شریعت کا مطمح نظر اور شرعی احکام کا مقصود ومد عاہے۔ اور انہی پانچوں کلیات واصول کی حفاظت سے انسان کی دنیوی زندگی کی سلامتی بھی وابستہ ہے۔ اور آخرت میں فوزوفلاح اور سعادات وکامر انی بھی ؛ اور وہ درجہ بدرجہ اس طرح ہیں:

> ا۔ دین کی حفاظت ۲۔ جان کی حفاظت سر۔ عقل کی حفاظت ہم۔ نسل کی حفاظت ۵۔ مال کی حفاظت

وین کی حفاظت: اللہ تعالیٰ نے انسان کی صلاح وفلاح کے لیے دین نازل کیا اور انسان کی قوت نظری اور عملی دونوں کی سکیل کے لیے صحیح عقیدہ اور عبادت کی تلقین کی، اور یہ بات فرض کی کہ آدمی سے دین سے وابستہ رہے اور دین کی حفاظت کی خاطر جہاد فرض کیا، غلط افکار وعقائد کی ترویج کی ممانعت کی، ارتداد کی سزامتعین کی اور دین حق سے پھر جانے پر عقوبت رکھی ہے۔ گو کہ اصولی حیثیت سے فکر وعقیدہ کی آزادی دین جب یہ آزادی دین حق کی راہ میں رکاوٹ بننے گئے، تو پھر فسادِ دین کے سد باب کا حکم دیا۔ اسلام دین کو تحفظ فراہم کرتاہے۔

اسلام انسانی عقائد کو ایمان کے بنیادی ارکان کے ذریعہ دلوں میں پیوست کرتا ہے ،اور یہ عقائد کوئی موروثی یا تقلیدی نہیں، بلکہ معقول اور منطقی دلائل پر مبنی ہیں۔ قرآن میں اللہ تعالیٰ نے آفاق و انفس کی الیمی کھی نثانیاں بیان کی ہیں، جنہیں دیکھ کر ایک بندہ فطری طور پر اللہ کی ذات پر ایمان لانے پر مجبور ہوتا ہے اور اس کے قانون کا پابند ہوجاتا ہے۔ اس پابندی کے لیے اسلام بندے کوعبادات کا ایسا کورس دیتا ہے، جن کی بدولت ایمان میں استحکام پیدا ہوتا ہے اور اپنے خالق سے اس کا تعلق مضبوط ہوتا ہے۔ اس کے بعد اسلام بندے کو مکلف کرتا ہے کہ وہ جس عقیدے پر ایمان لایا ہے اور اس کی تعلیمات کے مطابق زندگی گزار رہا ہے اس کی طرف لوگوں کو دعوت بھی دے۔

اسلام کا دعوی ہے کہ یہی دین حق ہے۔اسلام کے علاوہ اور کوئی دین بندے سے قبول نہیں کیاجائے گا۔ دنیا کی در منتگی اور آخرت کی کامیابی کے لیے اللہ کا اتارا ہوا یہ نظام حیات ہے، اس کے باوجود اسے اپنانے اور نہ اپنانے میں انسان کو اختیار دیا گیا۔ اسلام کسی پر اپنا عقیدہ کسی پر زبر دستی تھوپنے کی احازت نہیں دیتا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَآ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِّ ﴾ (٩) (دين كے معاملے ميں كوئي زور زبر دستى نہيں۔)

یہ آیت کریمہ اس پس منظر میں نازل ہوئی کہ چند انصاری صحابہ ٹنگائٹی کی اولا داب تک یہودی
یاعیسائی دین پر تھی، انہوں نے اپنے بچوں کو اسلام قبول کرنے پر مجبور کرناچاہا، تو اللہ تعالی نے یہ آیت
کریمہ نازل فرمادی، جس میں انھیں مجبور کرنے سے منع کر دیا گیا۔ اسلام نے غیر مسلموں کو مذہبی آزادی
ہی نہیں دی، بلکہ ان کے لیے ایسے قوانین دیئے، جن کے تناظر میں وہ اپنے مذہبی شعائر کو بہ احسن و خوبی
انجام دے سکتے ہیں۔ دین کے تحفظ کی خاطر اللہ تعالی نے مسلمانوں کو تھم دیا کہ وہ غیر مسلموں کے
معبودوں کو بر ابھلانہ کہیں، مبادا کہ وہ جہالت کی بنیاد پر اللہ کوسب و شتم کا نشانہ بنائیں۔ اللہ تعالی نے فرمایا:
﴿ وَ لَا تَسَابُوا ٱللّٰهِ یَسِ اللّٰہِ عَیْدِ عِلْمِ اللّٰہِ فَیْسُنُہُوا ٱللّٰہَ عَدُوا بِغیّرِ عِلْمِ ﴾
(اور (ایمان والو!) یہ لوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں انہیں گالیاں نہ دو، کہیں ایسانہ
ہو کہ ہشرک سے آگے بڑھ کر جہالت کی بنایر اللہ کو گالیاں دے لگیں۔)

لیکن یہ بھی سپائی ہے کہ جب کوئی پوری رغبت کے ساتھ اسلام قبول کر تا ہے، تواس کے لیے اس بات کی گنجائش نہیں رہتی کہ پھر اس سے پھر جائے۔ یہ تو بہت بڑی غداری ہے، جب بادشاہ کے ساتھ غداری یا محکمہ افواج کے سربستہ رازوں کے افشا پر موت کی سزا دی جاسکتی ہے، توجو اِنسان اللہ کے نازل کر دہ قانون کا پابند بن کر پھر اس کی اطاعت کا قلادہ گردن سے زکال پھینکتا ہے، حالا نکہ اسے اپنانے میں اسے اختیار تھا۔ تو ظاہر ہے، ایسے انسان کی سزاموت ہی ہوئی چاہیے کہ وہ ایک تو خالق کا نئات کے ساتھ غداری کررہاہے، تو دو سری طرف سماج میں فکری انتشار کا باعث اور ضعیف الاعتقاد لوگوں کے لیے فتنے کا سبب بن رہا ہے۔ اس لیے اللہ کے رسول مُنالِقَامِیُم نے فرما با:

مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ (اا) (جوم تدہوجائے اسے قل کردو۔)

غرضیکہ اسلام دین حق ہونے کے باجود ہر مذہب کے ماننے والوں کو اپنے اپنے مذہب کے مطابق چلنے کی اجازت دیتا ہے،اس لیے یہ کہنا بالکل غلط ہے کہ اسلام دوسرے مذاہب کو بر داشت نہیں کر تا۔ سیائی بیر ہے کہ اسلام ہر انسان کو مذہبی تحفظ فراہم کر تاہے۔

جان کی حفاظت: اس کرهٔ ارض پر الله تعالی نے انسان کو پید اکیا اور توالد و تناسل کے سلسلہ اور نسلِ انسانی کے وجود اور اس کی بقا اور استمر ارکے لیے نکاح کو مشروع قرار دیا ہے، کھانا پانی اور لباس کی وہ مقد ار جو جان کی حفاظت کے لیے ضروری ہو اُس کے استعال کو ضروری قرار دیا، دوسری طرف انسانی جان کو پیش آنے والے خطرات سے بازر ہے کی تلقین کی ہے، خود کشی کو حرام کیا ہے، قتل نفس کی سزار کھی ہے اور قصاص، دیت اور کفارہ وغیرہ متعین کئے ہیں، تا کہ انسانی جان کی حفاظت کی جاسکے۔

اسلام کی نظر میں ساری جانیں برابر تحفظ کا حق رکھتی ہیں، کھانا، پینا، لباس و پوشاک اور رہائش پیدانسانی زندگی کی بقائے وسائل ہیں، اسلام انہیں اختیار کرنے کا حکم دیتا ہے تا کہ جان کی حفاظت ہو سکے، بلکہ بسااو قات اسلامی حکومت زندگی کے بید لوازمات فراہم کرنے کی پابند مھہرتی ہے، اسی طرح حکومت کی ذمہ داری ہے کہ جان کی حفاظت کے لیے قضاوعدالت، حفاظتی دستوں اور محکمہ افواج کا انتظام کرے۔ اسلام کو جان کی حفاظت اس قدر مطلوب ہے کہ دو سروں پر زیادتی کو حرام مھہراتا ہے، چاہے وہ مسلم ہویا غیر مسلم۔ کسی فرد کے قتل ناحق کو یوری انسانیت کا قتل قرار دیتا ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ أَنَّهُ مَن قَتَكَلَ نَفْسنًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَ أَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (١١) النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ (١١) (جو كوئى كى انسان كو جَبه اس نے كى كى جان نه لى ہو ياز مين ميں فساد بر پانه كيا ہو، قتل كر دو لا اور جو كوئى كى ايك جان كو (ناحق قتل ہونے كى جان كو يا اس نے تمام انسانوں كو قتل كر دالا اور جو كوئى كى ايك جان كو (ناحق قتل ہونے كے ايك يا يا ئے تو گويا س نے تمام انسانوں كى جان بچائى۔)

اور سنن کی روایت ہے کہ اللہ کے رسول مَنَّاتَیْمِ نے فرمایا:

مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا فِي غَيْر كُنْهِهِ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ. (١٣)

(جس نے کسی معاہد (ذمی) کو بغیر کسی وجہہ جواز کے قتل کر دیا تواللہ نے اس پر جنت حرام کر دی۔)

ساری مخلوق اگر ایک مومن کے قتل میں شریک ہوجائے, توسب کی سب جہنم کی حقد ارہو گی۔ حضرت ابوہریرہ رخالٹیُّۂ سے مروی ہے کہ اللّٰہ کے رسول صَالِّیْتِیْمْ نے فرمایا:

لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ، وَالْأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنٍ لَأَكَبَّهُمُ اللَّهُ فِي النَّارِ (١٣)

(اگر سارے آسان اورز مین والے ایک مومن کے قتل میں شریک ہوں، توسب کو اَللّٰہ جہنم میں اوندھے منہ ڈال دے گا۔)

اورا گر کسی نے کسی کوناحق قتل کر دیا تواسلام قصاص کے طور پر اسے بھی قتل کر دینے کا تھم دیتا ہے، کہ اگر قاتل کو مقتول کے بدلے قتل کر دیا جائے تو ہز اروں انسانوں کوڈرلاحق ہو گااور قتل کی جر اُت نہ کر سکیں گے۔اس طرح لوگوں کی جانیں محفوظ ہوں گی۔اسی لیے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيْوَةٌ يَكَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (١٥) (عقل وخردر كھنے والو! تمھارے ليے قصاص ميں زندگي ہے اميدہے كہ تم نج سكو۔)

اور اگر غلطی سے کسی کا قتل ہو جاتا ہے جسے '' قتل خطا'' کہتے ہیں، تو ایسی حالت میں مقتول کے ور ثاءکے لیے دیت اور کفارہ طے کیا گیاہے۔ عقل کی حفاظت: عقل اللہ تعالیٰ کی الیں نعمت ہے جو اِنسان کو بہت سی دوسر کی مخلو قات پر امتیاز بخشی ہے اور وہی اس کے احکام شریعت کے مکلف ہونے کی بنا بھی ہے۔ شریعت نے عقل کی حفاظت کی تلقین کی ہے اور اس میں بالیدگی کے لیے علم کو ضروری قرار دیا ہے۔ اور ہر اس چیز سے روکا ہے، جو اِنسان کی عقل کو کمزور کرے، یازائل کر کے جرم کا ارتکاب کرے۔ اس کی حد متعین کی ہے اور اس کے لیے کوڑوں کی سزاطے کی ہے۔ اسلام عقل کو تحفظ فراہم کرتا ہے۔

عقل کی بدولت ہی انسان مگلف تھہر تاہے، اسلام عقل سے کام لینے کی تاکید کرتاہے، عقل کی مادی اور معنوی طریقے سے افزائش پر زور دیتاہے۔ عقل کی مادی افزائش یہ ہے کہ بہترین اور صحت بخش عذا کا استعال کیا جائے اور عقل کی معنوی افزائش یہ ہے کہ علم کے ذریعہ عقل میں وسعت پیدا کی جائے، اسلام نے عقل کو خرافات اوراوہام پرستی سے پاک کیا۔ کاہنوں، نجو میوں اور جو تشیوں کے چکروں سے اسلام نے عقل کو خرافات اوراوہام پرستی ہے باک کیا۔ کاہنوں، نجو میوں اور جو تشیوں کے چکروں سے آزادی عطاکی۔ پھر ہر اس کام کو حرام تھہر ایا، جو انسانی عقل کو متاثر کرے۔ چنانچہ نشہ آوراشیاء کے استعال یریابندی لگادی گئی۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَضَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ
الشَّيطُنِ فَاجْتِنبُوهُ ﴾ (١٦)
(ايمان والو! ميثك، شراب، جوا، استهان اور پانسے كے تير يه سب شيطانى كام ہيں اس ليے
ان سے بچو۔)

عربی میں "خمر" ہراس چیز کو کہتے ہیں جو عقل کو ڈھانپ لے ،اس طرح اسلام نے تمام نشہ آور چیزوں کو حرام مھہرایا تاکہ عقل کی حفاظت ہو سکے ۔اور اس سلسلے میں ضابطہ یہ بیان کیا کہ کسی چیز کی حرمت کا اعتبار اس میں نشہ کے پائے جانے پر ہوگا، چاہے کم مقد ارمیں استعال کرنے کی وجہ سے اس میں نشہ نہ بھی پایا جائے۔اللہ کے رسول مَلْ اللّٰیُ اللّٰمِ نے فرمایا:

مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ (١٤)

(جس چیز کی زیادہ مقدار نشہ لائے اس کی کم مقدار بھی حرام ہے۔)

اوراگر کوئی شر اب بیتا ہے تو شریعت نے اس کے لیے بھی حد کی سزامقرر کی ہے ، حضرت عمر فاروق ڈلائٹۂ نے شر ابی کوأسی کوڑے مارنے کا حکم صادر کیا تھا۔ نسل کی حفاظت: نسل انسانی کی حفاظت کی خاطر ایک طرف نکاح کو مشروع قرار دیا گیا ہے، تو دوسری طرف نسب کو اختلاط سے بچانے اور عداوت و دشمنی سے روکنے کے لیے زنا کو حرام قرار دیا ہے۔ اسی طرح حد قذف متعین کی، تاکہ معاشرہ میں بے حیائی کی باتیں نہ پھیلیں اور نسلِ انسانی شک وشبہ کا شکار نہ ہو اور انسانی جان کی طرح اس کی نسل بھی محفوظ رہے۔

نسبكامفهوم: نسبكالغوى مطلب" باپكى طرف منسوب "كرنا ب اصطلاحى تعريف يه بنات الْقُوَابَةُ وَهِيَ الاِتِّصَال بَيْنَ إِنْسَانَيْنِ بِالإِشْتِرَاكِ فِي وِلاَدَةٍ قَرِيبَةٍ أَوْ بَعِيدَة (١٨)

(اس سے مراد قرابت ہے اور قرابت دوانسانوں کے مابین پیدائشی تعلق کو کہتے ہیں خواہ وہ تعلق قریب کاہویادُور کا۔)

جواہر الاِ کلیل میں ہے کہ نسب کالفظ"معین والد کی طرف منسوب"کرنے پر بولا جاتا ہے۔(۱۹) نسب صرف 'باپ' کے لئے: قر آنِ کریم میں اس بارے میں صریح تھم آیا ہے:

﴿ اَدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُو أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ فَإِن لَمْ تَعَلَمُواْ ءَابَاءَهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ فِي الدّينِ وَمَوَلِيكُمُ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيماً أَخْطاَتُهُ فَإِنْكُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا رَّحِيمًا ﴾ (١٠) به و وَلَذِين مّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا رَحِيمًا ﴾ (١٠) (١ورالله نه تمهارے منه بولے بیٹوں کو تمهارے حقیقی بیٹے نہیں بنایا، یہ تمهارے زبانی دعوے ہیں، الله بی حق بات کہتا اور سیدھے رات کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ انہیں ان کے حقیقی باپوں سے ہی منسوب کرو، یہی الله کے نزدیک زیادہ انساف والا طریقہ ہے۔ اگر شمیں ان کے باپوں کاعلم نہ ہو تو پھر یہ تمهارے دینی بھائی یا تمهارے آزاد کر دہ غلام بیں۔)

صیحے بخاری میں ہے کہ یہ آیت رسول الله مَانَّ اللَّهُمَّ کے غلام زید بن حارثہ وَاللَّهُ کَ بارے میں نازل ہوئی، کیونکہ انہیں اوائل اسلام میں زید بن محمد رَثْنَاتُهُ کہاجا تا تھا(۲۰)۔

صحیح بخاری کی ہی ایک اور حدیث میں ہے:

أَنَّ أَبَا حُذَيْفَةَ وَكَانَ مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَبَنَّى سَالِمًا وَأَنْكَحَهُ بِنْتَ أَخِيهِ هِنْدَ بِنْتَ الْوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ وَهُوَ

مَوْلَى لِامْرَأَةٍ مِنْ الْأَنْصَارِ كَمَا تَبَنَّى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَيْدًا وَكَانَ مَنْ تَبَنَّى رَجُلًا فِي الْجَاهِلِيَّةِ دَعَاهُ النَّاسُ إِلَيْهِ وَوَرِثَ مِنْ مِيْرَاثِهِ حَتَّى أَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ اَدْعُوهُمْ لِآنَبَآبِهِمْ ﴾ (٢٢)

(ابو حذیفہ نے ،جو رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ عَنْ وه بدر میں شریک ہونے والوں میں سے تھے، سالم کو اپنا ' لے پالک' بیٹا بنار کھا تھا۔۔ جیسا کہ نبی کر یم مَنَّ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ الله تعالىٰ الله منسوب جاملیت کادستوریہ تھا کہ جو جے اپنا '' لے پالک' بنالیتا، لوگ اس کی طرف اسے منسوب کیا کرتے ، اور اسے ہی وارث بنایا جاتا، حتی کہ اللہ تعالیٰ نے اس آیت کو نازل کر دیا کہ انہیں ان کے بایوں کے نام سے ہی زیارو۔)

نسب ونسل کی اہمیت کے پیش نظر قر آنِ کریم میں اس کے متعلق بعض آیات بھی نازل کی گئ تھیں، بعد میں آیت ِرجم کی طرح ان کی تلاوت کر نامنسوخ قرار دے دیا گیا۔ حضرت ابوہریرہ رٹی الٹیُؤ سے مروی ایک حدیث ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

إِنَّا كُنَّا نَقْرَأُ فِيمَا نَقْرَأُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ أَنْ لَا تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ فَإِنَّهُ كُفْرٌ بِكُمْ أَنْ تَرْغَبُوا عَنْ آبَائِكُمْ (٢٣)

(اپنے باپول سے اپنی نسبت کوہٹاؤمت، جو کوئی اپنے باپ کے علاوہ اپنی نسبت کرے گویا بیہ تمحارے کفر کے متر ادف ہے۔)

درست نسب كى اسلام مين اجميت اس قدر زياده به كه نبى كريم مَثَلَاثَيْرَا كارشاد ب: مَنْ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ وَهُوَ يَعْلَمُ فَالْجَنَّةُ عَلَيْهِ حَوَامٌ (٢٣)

(جو شخص علم رکھنے کے باوجود اپنے آپ کو باپ کے علاوہ دوسرے کی طرف منسوب کرے توالیسے شخص پر جنت حرام ہے۔)

نبی کریم مَثَّالِیْکِمْ نے ایک فرمان میں نسب میں طعنہ زنی کرنے کو جاہلیت قرار دیاہے (۲۵)۔ حضرت انس بن مالک ڈلائٹۂ سے مر وی ہے:

مَنْ ادَّعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ أَوْ اِنْتَمَى إِلَى غَيْرِ مَوَالِيْهِ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ المُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُنْ اللهِ

(جو شخص باپ کے سوایا کوئی غلام اپنے آتا کے سوا دو سرے کی طرف اپنے آپ کو منسوب کرے تواس پر قیامت قائم ہونے تک متواتر اللہ کی لعنت برستی رہتی ہے۔) حضرت ابو ہریرہ و خل اللہ فی اللہ علی سے کہ جب لعان کی آیات نازل ہو کی تو نبی صَلَّا اللّٰهِ فِی اللّٰهِ فِی اللّٰهِ فِی اللّٰهِ عَلَی قَوْمِ مَنْ لَیْسَ مِنْهُمْ، فَلَیْسَتْ مِنَ اللّٰهِ فِی اللّٰهِ مِنْ یُدْخِلَهَا اللّٰهُ جَنَّتُهُ، وَأَیّٰهَا رَجُلٍ جَحَدَ وَلَدَهُ، وَهُو یَنْظُرُ إِلَیْهِ، شَیْءٍ، وَلَنْ یُدْخِلَهَا اللّٰهُ جَنَّتُهُ، وَأَیّٰهَا رَجُلٍ جَحَدَ وَلَدَهُ، وَهُو یَنْظُرُ إِلَیْهِ، احْتَجَبَ اللّٰهُ مِنْهُ، وَفَضَحَهُ عَلَی رُءُوسِ الْأَوَّلِینَ وَالْآخِرِینَ (۲۵) احتَجَبَ اللّٰهُ مِنْهُ، وَفَضَحَهُ عَلَی رُءُوسِ الْأَوَّلِینَ وَالْآخِرِینَ (۲۵) کا اس کا (جو عورت اپنے خاندان میں ایسے بچ کو داخل کرے جو اُن کا نہیں تواللہ کے ہاں اس کا کوئی حصہ نہیں اور اللہ اسے اپنی جنت میں بھی داخل نہ کرے گا۔ ایسے بی جو شخص اپنے بیٹے سے انکار کر دے حالا نکہ اسے معلوم ہے کہ وہ اس کا بیٹا ہے تو اللہ تعالی روزِ قیامت اسے یہ دہ کر لے گا، اور اللّٰول پیچلوں میں اسے رسوا کرے گا۔)

مندرجہ بالا قرآنی آیات اور احادیثِ نبویہ سے معلوم ہو تاہے کہ اسلام میں نسب کو بہت زیادہ اہمیت دی گئی ہے اور نسب کو غلط یا خلط ملط کرنے کی شدید مذمت پائی جاتی ہے۔ ان سے یہ بھی پتا چاتا ہے کہ اسلام کی روسے نسب اور نسل صرف باپ کے لئے مخصوص ہے اور یہ نسب مال کی طرف سے نہیں چاتا۔

# فقهاكانقطه نظر

امام شافعي وشاللة ابني كتاب احكام القرآن اميس لكهية مين:

فَكَانَ مَعْقُولًا فِي كِتَابِ اللَّهِ: أَنَّ وَلَدَ الرِّنَا لَا يَكُونُ مَنْسُوبًا إِلَى أَبِيهِ: الزَّانِي بِأُمِّهِ. لِمَا وَصَفْنَا: مِنْ أَنَّ نِعْمَتَهُ إِنَّمَا تَكُونُ: مِنْ جِهَةٍ طَاعَتِهِ لَا: مِنْ جِهَةٍ مَعْصِيَتِهِ (٢٨)

(کتاب اللہ سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ ولد الزناکو اُس کے باپ سے منسوب نہ کیا جائے کیونکہ اولاد اللہ کی نعمت ہے اور یہ نعمت اللہ کی اطاعت کے نتیج میں ملتی ہے نہ کہ نافرمانی پر۔)

امام ابو بَمر جِساص حَفَى مُوَنِّدُ الذِّنَ كَتَابِ احكام القر آن مِس لَكُصَّ بَيْنَ: فَالْمِيرَاثُ إِنَّمَا يَتَعَلَّقُ حُكْمُهُ بِشُبُوتِ النَّسَبِ مِنْهُ لَا بِأَنَّهُ مِنْ مَائِهِ، أَلَا تَرَى أَنَّ وَلَدَ الرِّنَا لَا يَرِثُ الزَّانِيَ لِعَدَمِ ثُبُوتِ النَّسَبِ وَإِنْ كَانَ مِنْ

مَائِهِ (۲۹)

(وراثت کا تعلق نسب کے ثابت ہونے سے ہے، نہ کہ اس بنا پر کہ بچپہ اس کے نطفہ سے ہے۔ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ولد الزنازانی کا وارث نہیں بن سکتا، کیونکہ اس کا نسب اس سے ثابت نہیں ہے باوجو داس کے، کہ وہ اس کے نطفہ سے ہے۔)

امام سرخسي ومثالثة ابني"المبسوط" ميں لکھتے ہيں:

رَجُلٌ أَقَرَ أَنَّهُ زَنَى بِامْرَأَةٍ حُرَّةٍ، وَأَنَّ هَذَا الْوَلَدَ ابْنُهُ مِنْ الزِّنَا، وَصَدَّقَتْهُ الْمَرْأَةُ) فَإِنَّ النَّسَبَ لَا يَثْبُتُ مِنْ وَاحِدٍ مِنْهُمَا لِقَوْلِهِ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – «الْوَلَهُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجَرُ»، وَلَا فِرَاشَ لِلزَّانِي، وَقَدْ جَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – حَظَّ الزَّانِي الْحَجَرَ فَقَطْ وَقِيلَ هُوَ إِشَارَةٌ إِلَى الرَّجْمِ وَقِيلَ هُو إِشَارَةٌ إِلَى الْغَيْبَةِ كَمَا يُقَالُ لِلْغَيْبَةِ وَقِيلَ هُو إِشَارَةٌ إلَى الْغَيْبَةِ كَمَا يُقَالُ لِلْغَيْبَةِ الْحَجَرُ أَيْ هُوَ إِشَارَةٌ إلَى الْعَبْدِ مِنْ الزَّانِي حَقُّ الشَّرْعِ إِمَّا بِطَرِيقِ الْعُقُوبَةِ؛ لِيَكُونَ النَّسَبِ وَبَقِيَ النَّسَبُ مِنْ الزَّانِي حَقُّ الشَّرْعِ إِمَّا بِطَرِيقِ الْعُقُوبَةِ؛ لِيَكُونَ النَّسَبِ وَبَقِيَ النَّسَبُ مِنْ الزَّانِي حَقُّ الشَّرْعِ إِمَّا بِطَرِيقِ الْعُقُوبَةِ؛ لِيَكُونَ النَّسَبِ وَبَقِيَ النَّسَبُ مِنْ الزَّانِي حَقُّ الشَّرْعِ إِمَّا بِطَرِيقِ الْعُقُوبَةِ؛ لِيَكُونَ النَّسَبِ وَبَقِيَ النَّسَبُ مِنْ الزَّانِي حَقُّ الشَّرْعِ إِمَّا بِطَرِيقِ الْعُقُوبَةِ؛ لِيَكُونَ لَهُ وَالْمُرَادُ هُمَا أَنَّهُ لِلْ عَلَى الرَّانَ إِذَا عَلِمَ أَنَّ مَاءَهُ يَضِيعُ بِهِ (٣٠٠)

(کسی آدمی نے اس امر کا اعتراف کر لیا کہ اس آزاد عورت سے زنا کے نتیج میں اس کا یہ بیٹا پیدا ہوا ہے اور اس بات کی عورت نے بھی تصدیق کردی توان دونوں میں سے کسی کی بات پر نسب ثابت نہیں ہوگا، کیونکہ نبی کریم مثل الله کا ارشاد ہے: بچہ بستر کے مالک کا ہے اور زانی کے لئے پھر ہیں۔ چو نکہ زانی کا یہ بستر نہیں، اس لئے اللہ کے رسول مثل الله کے رسول مثل الله کے درسول مثل الله کے درسول مثل الله کے درجم کی زانی کے لیے بدلہ میں صرف پھر رکھے ہیں۔ کہا گیا ہے کہ اس میں زانی کے رجم کی طرف اشارہ ہے اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس میں پچھ نہ ملنے کی طرف اشارہ ہے، کیونکہ عربی میں حجراس کے لیے بولا جاتا ہے جس کا کوئی حصہ نہ ہو۔ مرادیہ کہ زائی کا نسب میں کوئی حصہ رحق نہیں ہے۔ زانی سے نسب کا یہ حق لینا شرعی عقوبت کی بنا پر ہے، تا کہ زانی کو اس امر کی تنبیہ کر دی جائے کہ تیر انطفہ ضائع ہی جائے گا۔)

امام ابن حزم ظاهرى مُعِينَة ابنى معروف كتاب "المحلّى بالأثار "مين لكصة بين: وَالْوَلَدُ يلْحقُ فِي النِّكَاحِ الْصَّحِيْحِ (٣١)

( بے کا صحیح ناح کے بتیج میں ہی (باپ سے) الحاق کیا جائے گا۔)

کویت میں ۳۵ جلدوں میں تیار ہونے والے الموسوعة الفقہية میں ہے:

ذَهَبَ الْفُقَهَاءُ إِلَى أَنَّهُ لاَ يَثْبُتُ النَّسَبُ بِالزِّنَا مُطْلَقًا (٣٣)

(فقہاکا اس امر پر اتفاق ہے کہ زناسے نسب مطلقاً ثابت نہیں ہوتا۔)

شریعت نے نکاح کے بغیر صرف نطفہ کی بنا پر نسب کا اعتبار نہیں کیا!!

واضح رہناچاہئے کہ اسلام نے چودہ سوبرس قبل اس بات کی شہادت دے دی تھی کہ بیجے کی ولادت میں مال اور باپ دونول کے جر تومول کا کر دار ہو تا ہے۔ جدید سائنس بڑی تحقیق کے بعد پچھ عرصہ قبل اس نتیجہ پر پہنچی ہے کہ دونول کے جر تومول کے اشتر اک سے زایگوٹ یعنی انطفہ امشاج 'تیار ہو تا ہے (۲۳)۔ اور جے بر تری رسبقت حاصل ہو جائے ، بیچ میں زیادہ مشابہت بھی اسی کی پائی جاتی ہے۔ اس سلسلے میں حضرت اُمّ سلیم کانی کریم مُنا اِلْمَا اُمْ سے مکالمہ کت حدیث میں موجود ہے:

أَنَّهَا سَأَلَتْ نَبِيَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْمَرْأَةِ تَرَى فِي مَنَامِهَا مَا يَرَى الرَّجُلُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِذَا رَأَتْ ذَلِكَ الْمَرْأَةُ فَلْتَغْتَسِلْ» فَقَالَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ: وَاسْتَحْيَيْتُ مِنْ ذَلِكَ، قَالَتْ: وَهَلْ يَكُونُ هَذَا؟ فَقَالَ نَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَعَمْ، فَمِنْ أَيْنَ وَهَلْ يَكُونُ هَذَا؟ فَقَالَ نَبِيُّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «نَعَمْ، فَمِنْ أَيْنَ يَكُونُ الشَّبَهُ؟ إِنَّ مَاءَ الرَّجُلِ غَلِيظٌ أَبْيَضُ، وَمَاءَ الْمَرْأَةِ رَقِيقٌ أَصْفَلُ، يَكُونُ مِنْهُ الشَّبَهُ (٣٣)

(اُنہوں نے نبی مَنَّالَّیْفِیْمَ سے عورت کے اس خواب کے بارے میں دریافت کیا جو وہ مرد
کی طرح دیکھتی ہے (یعنی احتلام) تو آپ مَنَّالِیْفِیْمَ نے فرمایا کہ جب عورت بھی ایساخواب
دیکھے تو عسل کرے۔ اُم سلیم کہتی ہیں کہ مجھے اس پر بڑی شرم آئی اور میں نے پوچھا کہ
اے اللہ کے نبی!کیاعور توں میں بھی ایساہو تا ہے (یعنی احتلام) تو آپ مَنَّالِیْفِیْمَ نے جواب
دیا: بالکل ورنہ (عورت سے بچ کی) مشابہت کا کیا مطلب؟ آدمی کا پانی گاڑھا سفید ہو تا
ہے اور عورت کا پیلا زرد، ان میں سے جس کی خصوصیات غالب آجاتی ہیں، بچہ اسی سے مشابہ ہو تاہے۔)

یہودیوں کے عالم عبداللہ بن سلام کو جب نبی کریم مُلَّالَّیْنِم کے مدینہ تشریف آوری کی خبر ہوئی تو آپ نبی مُلَّالِیْنِم کے پاس آئے اور کہا کہ مجھے تین باتوں کا جواب دیں، کیونکہ ان کا جواب صرف ایک نبی ہی دے سکتا ہے۔ تیسر اسوال بہ تھا کہ بچیہ ماں یاباپ سے مشابہ کیوں ہو تا ہے؟ تو نبی کریم صَّالَّ الْفَیْمَ نے فرمایا: وَأَمَّا الْوَلَدُ فَإِذَا سَبَقَ مَاءُ الرَّجُلِ مَاءَ الْمَوْأَةِ نَزَعَ الْوَلَدَ وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ الْمَوْأَةِ مَاءَ الرَّجُلِ نَزَعَتْ الْوَلَدَ (٣٥)

(جہاں تک بچے کے بارے میں سوال کا تعلق ہے توجب آدمی کا پانی عورت پر سبقت کر جائے تو کر جاتا ہے، بچے کی اُس سے مشابہت ہو جاتی ہے اور جب عورت کا پانی سبقت کر جائے تو بچے اُس کے مشابہ پیدا ہو تاہے۔)

یہ جوابات سن کر عبداللہ بن سلام 'اسلام لے آئے۔

اس موضوع پر بکٹرت احادیث ملتی ہیں، جس میں ایک حدیث میں ہے بھی ہے کہ اگر مردک پانی کا غلبہ ہوجائے توبی کی مشابہت اپنے بچاؤں سے ہوتی ہے، بصورتِ دیگر اپنے ماموں وغیرہ سے (۲۳)۔

ان احادیث سے یہ تو پہ چاتا ہے کہ بی کریم مگا لیٹے کا کواللہ تعالی نے اس امر کا علم دیا تھا کہ بیچ کی والدین سے مشابہت کی حقیقی اور شوس طبعی بنیادیں موجود ہیں، لیکن اس امر کا تعین ہوجائے کے باوجود آپ مگا لیٹی کے فیابت نہیں کیا، بلکہ اس طبعی امر پر شرعی حیثیت کوئی غالب قرار دیا۔ بلکہ اس مشابہت کی بنیاد پر نسب کو ثابت نہیں کیا، بلکہ اس طبعی امر پر شرعی حیثیت کوئی غالب قرار دیا۔ بلکہ شریعت میں تو یہاں تک احتیاط موجود ہے کہ جہاں نکاح موجود ہو، وہاں صرف مشابہت کی بنا پر شکوک وشبہات اور وسوسوں کو راہ دینا مناسب نہیں۔ جیسا کہ ایک آدمی نے نبی کریم مگا لیٹی کے پاس یہ شکایت کی کہ میرے بال سیاہ رنگ کا بچے پیدا ہوا ہے۔ تو آپ مگا لیٹی کے اس سے مرف مشابہت کی بنا پر شکوک وشبہات اور وسوسوں کو راہ دینا مناسب نہیں۔ جیسا کہ ایک آئی کے پاس سے فراند کیا ہے جات کہ کیا ہے جات نہیں کہ کیا ہے جات کہ کیا ہے کہان شکا گینے کوئی کے پر بین اور اسے شکا ویک کی میں میں بینا کے کہان آئی کے کہان سے آگیا؟ اس نے کہان شابلہ کہ اس نے کہاں سے آگیا؟ اس نے کہان شابلہ کہ نابید کہ اس نے کسی بیٹ نے در اس بینی کی خصوصیت کی تھارے بر دوں میں کسی کی خصوصیت کی تھارے اور کے مگا لیٹی کے کہان تا ہاں بنا پر وہ کی کھارے بر دوں میں کسی کی خصوصیت کھنے کی ہو۔) یعنی نبی کریم مگا لیٹی کے خاس کی بنا پر اسے شک وشبہ میں پڑنے سے روک دیا، اور اسے اجازت نہ دی کہ اس بنا پر وہ کریم مگا لیٹی کے خاس کیا پر اسے شک وشبہ میں پڑنے سے روک دیا، اور اسے اجازت نہ دی کہ اس بنا پر وہ اس سے سے سے سے سے سے سے سے ایکار کرے سے سے سے ایکار کرے۔

مال کی حفاظت: مال بھی اللہ تعالیٰ کی ایک عظیم نعمت ہے، انسان کی زندگی کا قیام ونظام اسی سے وابستہ ہے، اس کیے اللہ تعالیٰ نے ایک طرف مال کمانے کی اجازت دی اور اس کے لیے جدوجہد اور سعی کا حکم دیا

تودوسری طرف بیچ وشر اءاور اجاره وعاریت وغیر ه کومشر وع قرار دیا۔ تا که مال کی حفاظت کا فریضه انجام دیاجا سکے۔

سے پانچوں امور ان اصول و کلیات میں سے ہیں جو دین حق کے بنیادی مقاصد قرار دیے گئے ہیں،
اور دنیا کی دوسر می شریعتوں اور صالح قوانین میں بھی کسی نہ کسی حد تک ان امور کی رعایت رکھی گئے ہے۔
لیکن جس جامعیت کے ساتھ اسلام نے ان امور کی حفاظت پر زور دیا ہے اور اس کے لیے قوانین وضع کئے
ہیں وہ اس کا ہی امتیاز ہے، بیہ بات بھی ذہن میں رکھنی چاہئے کہ انسان کا اس دنیا میں وجو دمخض اس لیے کہ
اس کی جان کی حفاظت کی جائے، یااس کی عقل اور مال کی حفاظت کی جائے، ایک فعل عبث ہے۔ چنانچہ یہ
چیزیں اسلام میں آخرت کی زندگی سے مربوط ہیں، انسان کا وجو د اس کا ننات میں اس لیے مطلوب ہے کہ
وہ اللہ تعالیٰ کی عبودیت کا حق اداکرے اور آخرت کی زندگی کی سعادت کے لیے خود کو تیار کرے۔ البتہ
جب تک وہ اس دنیا میں مضم ہے، جو اسلام نے دیے ہیں۔
ان شرعی احکام میں مضم ہے، جو اسلام نے دیے ہیں۔

یہ بات بھی قابل لحاظ ہے کہ ان پانچوں اصولوں میں جوزیادہ اہم ہو، اُس کی خاطر اس سے کمتر اصولوں کو قربان کیا جائے گا۔ مثلاً اگر دین کی حفاظت کی خاطر جان دینے کی ضرورت ہوتو اس سے در لیخ نہیں کیا جائے گا۔ اسی طرح اگر کسی کا مال لے کر کھانے سے جان کی حفاظت ممکن ہو، تو جان کی حرمت کو مال کی حرمت پر مقدم رکھا جائے گا۔ جن مقاصد کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ شرعی احکام کا دارومدار ان کی جمیل پر ہے۔ ان کا ذکر کرتے ہوئے امام غز الی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:

وَمَقْصُودُ الشَّرْعِ مِنَ الْحَلْقِ حَمْسَةً: وَهُوَ أَنْ يَحْفَظَ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ، وَنَفْسَهُمْ، وَمَالَهُمْ، فَكُلُ مَايَتَضَمَّنُ حِفْظَ هٰذِهِ الْأُصُولِ الْحَمْسَةِ فَهُوَمَصْلَحَةً، وَكُلُ مَايُفَوِّتُ هٰذِهِ الْأُصُولَ فَهُوَ مَفْسَدَةً، وَكُلُ مَايُفَوِّتُ هٰذِهِ الْأُصُولَ فَهُوَ

(خلق کے بارے میں شریعت کے مقاصد پانچ ہیں اور وہ یہ ہیں کہ اس کے دین، اس کی جائ ہیں اس کی عقل، اس کی نسل اور اس کے مال کی حفاظت کی جائے۔ پس ہر وہ بات جو اِن اصولِ خمسہ کی حفاظت کی ضامن ہو وہ "مصلحت" قرار پائے گی اور ہر وہ چیز جو اِن پانچوں امور کی حفاظت میں مخل ہو وہ"مفسدہ" قرار یائے گی اور اس کا ازالہ"مصلحت" ہوگا۔)

## پھر فرماتے ہیں:

هَذِهِ الْأُصُولِ الْخَمْسَةُ حِفْظُهَا وَاقِعٌ فِى رُتْبَةِ الضَّرُوْرِيَّاتِ فَهِى أَقْوَى الْمَوَاتِ فِي الْمَصَالِحِ ومثاله قضاء الشرع بقتل الكافر المضل وعقوبة المبتدع الداعى إلى بدعته فإن هذا يفوت على الخلق دينهم وقضاؤه بإيجاب القصاص أدبه حفظ النفوس وإيجاب حد الشرب إذ به حفظ العقول التي هي ملاك التكليف وإيجاب حد الزنا إذ به حفظ النسل والأنساب وإيجاب زجر الغصاب والسراق إذ به يحصل حفظ الأموال التي هي معاش الخلق وهم مضطرون إليها وتحريم تفويت هذه الأصول الخمسة والزجر عنها يستحيل أن لاتشتمل عليه ملة من الملل وشريعة من الشرائع التي أريد بهاإصلاح الخلق (٢٩)

(ان پانچوں اصول کی مفاظت ضروریات میں سے ہے، جو مصالح کا سب سے قوی ترین درجہ ہے۔ اوراس کی مثال میہ ہے کہ شریعت نے ایسے کا فرکے قتل کا حکم دیا ہے جس کا کفر دوسروں تک متعدی ہو۔ اس طرح ایسے بدعتی کی سرزنش کا حکم دیا ہے جواپنی بدعت کی طرف لو گوں کو دعوت دے۔ کیونکہ اس سے خلق دین کی حفاظت کا مقصد متاثر ہوتا ہے اور شریعت نے قصاص کا حکم دیا ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعہ جان کی حفاظت ممکن ہے اور شراب پینے کی حد متعین کی ہے کہ عقول کی حفاظت کی جاسکے، جوانسان کی تکلیف کا مدار ہوا اور خاصبوں کی سزامتعین کی ہے۔ تاکہ لو گوں کے مال کی حفاظت کی جاسکے، جوانسان کی تکلیف کا مدار اور غاصبوں کی سزامتعین کی ہے۔ تاکہ لو گوں کے مال کی حفاظت کی جاسکے، جس سے خلق اور غاصبوں کی سزامتعین کی ہے۔ تاکہ لو گوں کے مال کی حفاظت کی جاسکے، جس سے خلق کا معاش وابستہ ہے اور لو گوں کواس کی احتیاج ہے، یہ پانچوں ایسے امور ہیں، جن کی حفاظت کا خیال نہ رکھنا کسی ایسی ملت وشریعت میں ممکن نہیں، جو خلق کی اصلاح کے لیے نازل کی گئی ہو۔)

# ٢) حاجياتي مصالح

شریعت کے مقاصد ومصالح کا دوسرا درجہ بیہ ہے کہ انسانی زندگی سے تنگی اور مشقت کو دور کیا جائے۔ گویا ان مصالح و تحقیق پر دنیوی واخر وی زندگی مو قوف تو نہیں ہے۔ لیکن دفع حرج ومشقت کے لیے ان کی رعایت ضروری ہے، مثال کے طور پر سفرییں نماز کو قصر کے ساتھ پڑھنے کی اجازت۔ اسی طرح

رمضان میں مریض اور مسافر کے لیے روزہ نہ رکھنے کی اجازت، یا قیام پر قدرت نہ رکھنے والے شخص کے لیے اس بات کی اجازت کہ وہ بیٹھ کر نماز اداکرے، حیض و نفاس میں مبتلا عورت کے لیے نماز نہ پڑھنے کی تاکید اور سفر وحضر میں خفین پر مسح کرنے کی اجازت و غیر ہ ایسے احکام ہیں جو شرعی مقاصد ومصالح کی اس دوسری قتم کے ذیل میں آتے ہیں۔

اسی طرح قرض لین دین کی اجازت، کسی دوسرے کی طرف سے حقوق کے بارے میں ضامن و کفیل بننے کی اجازت، ضرورت پڑنے پر بیج کو فشے کرنے اور نکاح کے رشتہ کو طلاق کے ذریعہ ختم کرنے کی اجازت بھی اسی ذیل میں آتی ہے، جیسا کہ حدود و عقوبات کے مسائل ہیں، مقول کے ولی کو اِس بات کا حق کہ وہ قصاص معاف کر دے، یا دیت میں تخفیف کر دے، یا بعض حالات میں دیت کی بجائے قاتل کے اس کے اقارب واصد قاء یاعا قلہ پر وجوب، یہ ساری چیزیں اسی لیے مشروع کی گئی ہیں، تاکہ حرج اور مشقت کو دور کیا جائے۔ علامہ شاطبی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں:

وَأَمّا الْحَاجِيَّاتُ، فَمَعْنَاهَا أَنَّهَا مُفْتَقَرٌ إِليّهَا مِنْ حَيْثُ التّوْسِعَةِ وَرَفْعِ الصّّيقِ الْمُؤَدِّي فِي الْعَالِبِ إِلَى الْحَرَجِ وَالْمَشَقَّةِ اللَّاحِقَةِ بِفَوْتِ الْمَطْلُوبِ، فَإِذَا لَم تراع دخل علتي الْمُكَلَّفِينَ علَى الْجُمْلَةِ الْمُصَالِحِ الْمَشَقَّةُ، وَلَكِنَّهُ لَا يَبْلُغُ مَبْلَغَ الْفُسَادِ الْعَادِيِّ الْمُتَوقَّعِ فِي الْمَصَالِحِ الْعَامَةِ. وَهِي جَارِيَةٌ فِي الْعِبَادَاتِ، وَالْعَادَاتِ، وَالْمُعَامَلاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْمُعَامَلاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْمَعَامَلاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْمُعَامَلاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْجِنَايَاتِ، وَالْجَنَايَةِ إِلَى لحوق المشقة بالمرض فَفِي الْعِبَادَاتِ كَالِّرَحِيقِ الْمُخَلِّقَةِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى لحوق المشقة بالمرض فَفِي الْعِبَادَاتِ كَالرُّحَصِ الْمُحَقَّقَةِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى لحوق المشقة بالمرض فَفِي الْعِبَادَاتِ كَالرُّحَصِ الْمُحَقِّقَةِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى لحوق المشقة بالمرض وَالسَّفَةِ، وَالسَّفَةِ بَالسَّيْدِ وَالتَّمَتُّعِ بِالطَّيِّبَاتِ مِمَّا هُوَ حَلَالٌ، وَمَا أَشْبَهُ ذَلِكَ وَفِي الْمُعَامَلاتِ، كَالْجُرُونِ الْمُتَاعَةِ، وَالسَّلَمِ، وَإِلْقَاءِ التَّوْابِعِ فِي الْمُعَلَّةِ عَلَى الْمُعَامِلاتِ، كَالْمُحُمْ بِاللَّوْثِ، وَالسَّلَمِ، وَمَالِ الْعَبْدِ. وَفِي الْجِنَايَاتِ، كَالْحُكُم بِاللَّوْثِ، وَالتَّهُ مِيَةِ وَالْقَامِ الْعَاقِلَةِ، وَتَصْمِينِ الصُّنَاعِ (٢٠٠) المَتبوعات، كمثرة الشَّعَرِ، وَمَالِ الْعَبْدِ. وَفِي الْعِبَايَةِ عَلَى الْعَاقِلَةِ، وَتَصْمِينِ الصَّنَاعِ (٢٠٠) والتَّهُ عَلَى الْعَاقِلَةِ، وَتَصْمِينِ الصَّنَاعِ (٢٠٠) والمَا عَلَى الْعَاقِلَةِ مَا عَلَى الْعَاقِلَةِ وَمَعْمُونَ وَمَا عَلَى الْعَاقِلَةِ وَمَا عَلَى الْعَاقِلَةِ وَمَعْمُونَ وَمَا وَرَحِنَ وَمَقْتَ وَمَا عَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا لَا الللَّهُ مِنْ وَلَى الْعَلَقِلَةِ وَالْقَلَى وَالْعَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا لَمَاقِلَةِ وَلَقَاقِلَةِ وَلَا الْعَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا لَا عَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا لَعَلَى الْعَاقِلَةِ وَلَا لَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَقِلَةِ وَلَا اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَقِلَةِ وَلَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى ال

کو نظر اند از کرنے سے برپا ہوتا ہے ''حاجیات 'کا خانہ بھی عبادات، عادات، معاملات اور جنایات سب کو عام ہے۔ چنانچہ عبادات میں اس کی مثال وہ رخصتیں ہیں جو مشقت لاحق ہونے کے اندیشہ سے دی گئی ہیں، جو مرض یاسفر کی وجہ سے پیش آتی ہیں۔اور عادات میں شکار کا حلال ہونا، پاکیزہ اور حلال چیزوں سے استفادہ کرنے کی اجازت شامل ہے۔خواہ اس کا تعلق کھانے پینے کی چیزوں سے ہو یالباس و مسکن اور سواری و غیرہ سے اور معاملات میں اس کی مثال مضاربت، مساقاۃ اور مسلم و غیرہ کی اجازت ہے اور جنایات میں قسامت اور عاملات میں عاقلہ پر دیت کا وجوب اور ضائع شدہ مال کی ضانت و غیرہ اس کی مثال ہے۔

٣) تحسيني مصالح

مصالح ومقاصد کا تیسرا درجہ تحسینی اور کمالیاتی مصالح ہیں، جن کی رعایت پرنہ توزندگی موقوف ہو اور نہ ان کی عدم رعایت سے حرج اور مشقت ہی کا اندیشہ ہو، بلکہ ان کا تعلق اخلاق وعادات اور زندگی کے آداب سے ہو، یعنی مروت اور عقل انسانی کا تقاضا ہو کہ ان مصالح کا تحقق مستحسن ہے اور فطرتِ سلیمہ اس کا تقاضا کرتی ہے کہ انسانی معاشرہ میں یہ خصلتیں پائی جائیں اور انسانی زندگی ان خوبیوں سے آراستہ ہو، امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کے بقول:

الرُّتْبَةُ الثَّالِثَةُ: مَا لَا يَرْجِعُ إلَى صَرُورَةٍ وَلَا إلَى حَاجَةٍ وَلَكِنْ يَقَعُ مَوْقِعَ التَّحْسِينِ وَالتَّرْيِينِ وَالتَّيْسِيرِ لِلْمَزَايَا وَالْمَزَائِدِ وَرِعَايَةٍ أَحْسَنِ الْمَنَاهِجِ فِي التَّحْسِينِ وَالتَّيْسِيرِ لِلْمَزَايَا وَالْمَزَائِدِ وَرِعَايَةٍ أَحْسَنِ الْمَنَاهِجِ فِي التَّعْرِينِ وَالتَّيْسِيرِ لِلْمَزَايَا وَالْمَزَائِدِ وَرِعَايَةٍ أَحْسَنِ الْمَنَاهِجِ فِي النَّعْدَاتِ وَالْمُعَامَلَاتِ (٢٦)

(تیسر ادر جه (مصالح کا) جونه "ضرورت" کے خانه میں آتا ہواورنه "حاجت" کے۔لیکن اس کا شار ان امور میں ہوتا ہو، جنھیں تحسین و تزکین، آسانی اور اضافے کے لیے اختیار کیا جاتا ہے اور عادات ومعاملات میں جس کی رعایت مستحن سمجھی جاتی ہے۔)

عبادات میں نفلی نمازیں، نفلی روزے، نفلی صد قات کو اِس کی مثال قرار دیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح طہارت، ستر عورت وغیرہ کے تھم کو بھی فقہاء نے اسی ذیل میں شار کیا ہے، بچے وشراء میں ناپاک چیزوں کی خریدو فروخت کی ممانعت، کھانے پینے میں پاکیزہ چیزوں کا اہتمام اور خبائث سے اجتناب، عقوبات میں لاش کومثلہ کرنے کی ممانعت اور عور توں اور بچوں وغیرہ کے قتل سے اجتناب کا تھم بھی اسی ذیل میں آتا ہے، علامہ شاطبی میں لیکھتے ہیں:

وَأَمَّا التَّحْسِينَاتُ، فَمَعْنَاهَا الْأَخْذُ بِمَا يَلِيقُ مِنْ مَحَاسِنِ الْعَادَاتِ، وَتَجَنُّبُ الْمُدَنِّسَاتِ الَّتِي تَأْنَفُهَا الْعُقُولُ الرَّاجِحَاتُ، وَيَجْمَعُ ذَلِكَ قِسْمُ مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ فِي الْعِبَادَاتِ، كَإِزَالَةِ النَّجَاسَةِ وَبِالْجُمْلَةِ الطَّهَارَاتُ كُلُّهَا وَسَتْرِ الْعَوْرَةِ، وَأَخْذِ الزِّينَةِ، وَالتَّقَرُّبِ بِنَوَافِلِ الْخَيْرَاتِ مِنَ الصَّدَقَاتِ وَالْقُرُبَاتِ، وَأَشْبَاهِ ذَلِكَ. وَفِي الْعَادَاتِ، كَآدَابِ الْأَكْلِ وَالشُّرْبِ، وَالْقُرْبَاتِ، وَالْمُشَارِبِ الْمُسْتَخْبَثَاتِ، وَالْإِسْرَافِ وَاللَّوْتَارِ فِي الْمُعَامَلِاتِ، كَالْمَسْعَخْبَثَاتِ، وَالْإِسْرَافِ وَالْمُشَارِبِ الْمُسْتَخْبَثَاتِ، وَالْإِسْرَافِ وَالْإِقْتَارِ فِي الْمُعَامَلِاتِ، كَالْمَسْعِ مِنْ بَيْعِ النَّجَاسَاتِ، وَفَضْلِ الْمُعْ وَالْكَلَامِ، وَفِي الْمُعَامَلاتِ، كَمَنْعِ قَتْلِ الْحُرِّ بِالْعَبْدِ، أَوْ قَتْلِ وَفَي الْجَهَادِ (٢٣)

(تحسینیات سے مراد اچھی عادتوں کا اختیار کرنا اور ان امور واحوال سے اجتناب ہے جنس عقل سلیم ناپند کرتی ہو اور ان سب کے مجموعہ کو مکارم اخلاق سے تعبیر کیا جاسکتا ہے، عبادات میں اس کی مثال نجاست کا ازالہ اور طہارت اور پاکیزگی کا حصول ہے سر عورت، زینت وآرائش اور نفلی عبادتوں اور صد قات کے ذریعہ اللہ کا قرب حاصل کرنے کی کوشش وغیرہ، عادات میں کھانے پینے کے آداب، ناپاکی اور خبیث چیزوں سے اجتناب، اسراف اور بخل سے پر ہیز، معاملات میں ناپاک چیزوں کی خریدو فروخت کی ممانعت، پانی اور چارہ کی زائد مقدار کی فروخت اور جنایات میں عورتوں، بچوں اور راہوں کے جہاد کے دوران قتل کی ممانعت وغیرہ اس کی مثالیں ہیں۔)

تشریعت کے بعض احکام ایسے ہیں جھیں مذکورہ بالا تینوں مدارج ''ضروری، حاجیاتی اور تحسینی''
کے تکملہ اور تتمہ کی حیثیت دی جاسکتی ہے، مثال کے طور پر: قصاص میں مما ثلت کا لحاظ حفظ نفس کے مقصد کی تکمیل کے لیے ہے۔ اسی طرح شراب کی تھوڑی سی مقدار کی حرمت حفظ عقل کی مصلحت کا تتمہ ہے۔ کیونکہ شراب کی تھوڑی مقدار زیادہ کا خو گر بننے کا ذریعہ بن جاتی ہے۔ اسی طرح اجنبی عورت کو دیکھنے اور اس کے ساتھ خلوت میں بیٹھنے کی ممانعت ہے، جو حفظ نسل کے مقصد کی تیکمیل کے لیے ہے۔ اسی طرح اذان اور جماعت کی مشروعیت اقامت دین کی مصلحت کی تحمیل کے لیے ہے۔ تاکہ دین کا صحیح طور پر غلبہ اذان اور جماعت کی مشروعیت اقامت دین کی مصلحت کی تحمیل کے لیے ہے۔ تاکہ دین کا صحیح طور پر غلبہ

اور اس کی حفاظت کا مقصد پورا ہو سکے۔ اسی طرح غصب کر دہ مال کے ضمن میں مما ثلت کی قید اور ربا کی حرمت کو حفظ مال کے مقصد کی سیمیل کے لیے متعین کیا گیا ہے۔

دوسری قسم یعنی حاجیاتی مصالح کی بھیل کے لیے جو چیزیں مشروع کی گئی ہیں ان میں نکاح میں کفاءت کی رعایت۔اسی طرح صغیرہ کے نکاح میں مہر مثل کالحاظ اور مجبول کی بیچ کی ممانعت اور مثیری کے لیے خیارِرویت اور خیارِ شرط وغیرہ کی مشروعیت بھی تیج وشراء کی عمومی مصلحت کا تتمہ اور تکملہ ہے، تحسینی مصالح کی پنجیل کے لیے صد قاتِ نافلہ میں پاک مال کاخرچ کرنا، عقیقہ اور قربانی وغیرہ میں افضل ترین حانور کے انتخاب کی تلقین کواس کی مثال قرار دیا حاسکتا ہے، وہ مصالح جن کو''ضروریات'' میں شار کیا گیا ہے، وہ بقول امام شاطبی عُشاتُه "اصول دین، قواعدِ شرعیہ اور کلیاتِ ملت"کی حیثیت رکھتی ہیں۔ چنانچہ انہیں ہر حال میں مقدم رکھا جائے گا، مثال کے طور پر اگر ''ضروری'' یا حاجیاتی مصلحت کا تقاضا ہو تو تحسینی مصلحت کو نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ آپریشن یامرض کی تشخیص کی خاطر جس سے جان کی حفاظت وابستہ ہے ستر عورت کی مصلحت کو نظر انداز کیاجائے گاجو کہ تحسینی مصالح میں شار کیاجا تاہے۔ اسي طرح ضرورت اور اضطرار كي حالت مين "ميته" كا كهانا حلال ہو گا اور تحسيني مقصد ليني مطعومات میں سے خبیث چیزوں سے احتراز کی مصلحت کو نظر انداز کیاجائے گا" بیچ سلم اور استصناع" کے جواز کی بناء بھی یہی ہے کہ ''حاجت''کی خاطر ''تحسینی'' مقصد یعنی مبیع کے وجو د کی نثر ط کو نظر انداز کیا گیا اور ضروریات میں بھی باہم فرق مراتب کالحاظ ہو گا، دین کی حفاظت کی خاطر جان کی حفاظت کو نظر انداز کیا جائے گا۔ اسی طرح جان کی حفاظت کی خاطر مال کی حفاظت کی مصلحت کو نظر انداز کیا جائے گا، امام غزالی عشیه اور بعض دوسرے ائمہ اصول نے نسل کی حفاظت کو عقل کی حفاظت پر مقدم رکھاہے،جب کہ دوسرے فقہاء کے پہال ترتیب میں ''عقل'' نسل سے مقدم ہے''مقاصد'' اور ''مصالح'' کیا یک اور تقسیم بھی کی جاتی ہے کچھ مقاصد ایسے ہیں جن کا تعلق فر د کی ذات سے ہے اور کچھ مصالح ایسی ہیں جن کا تعلق ساری امت یا مسلمانوں کی جماعت سے ہے ، مثال کے طور پر دشمنوں سے ملک کی حفاظت ، دین کی حفاظت، قرآن کریم کی حفاظت، سنت کی حفاظت، اسی طرح حرمین شریفین کی دشمنوں کے ہاتھ میں چلے جانے سے حفاظت، یہ سب کلی مصالح ہیں جن کی خاطر جزوی مصالح کو نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔

علامہ ابن عاشور عیالیہ نے مصالح کی ایک اور تقسیم بھی کی ہے، جس کی روسے پچھ مصالح توہ ہیں جو قطعی ہیں جن کی نشان دہی خود نصوص سے ہوتی ہے یا مجموعی طور پر شرعی احکام کے تتج اور استقراء ہیں جو قطعی ہیں جن کی نشان دہی خود نصوص سے ہوتی ہے یا مجموعی طور پر شرعی احکام کے تتج اور استقراء سے ، یا عقل اس بات کی شہادت دے کہ اسے ترک کرنے میں امت کوزبر دست نقصان کا سامنا کرنا پڑے گا، جیسے حضرت ابو بکر رڈی گئی گا ہے فیصلہ کرنا کہ مافعین زکوۃ سے قبال کیا جانا ضروری ہے ، دوسری قسم کے مصالح وہ ہیں جو ظنی ہیں ، اس کی مثال خوف کی وجہ سے حفاظت کے لیے کتے کے پالنے کا جواز ہے ، جود لیل ظنی سے ثابت ہے اور تیسری قسم ان مصالح کی ہے جوو ہمی ہیں اور ان کا دائرہ بے حدو سیج ہے ، اس کی مثال شر اب ، افیون ، ہیر و کین ، کو کین و غیرہ کے بارے میں ان کے استعال کرنے والوں کا ہے وہ ہم کہ یہ چیزیں مفید اور نشاط آ ور ہیں ، شریعت نے اس طرح کی "و ہمی " مصالح کو نظر انداز کیا ہے اور ان کے جوزوں کی حرمت کا حکم دیا ہے۔

## خلاصه بحث

مقاصد شریعت کے مدارج کے اس طرح پرذکر سے بیہ خیال نہیں ہونا چاہئے کہ وہ چیزیں جو ضروریات میں شارکی گئی ہیں وہ سب کی سب نقل یا مکروہ کے ذیل میں آئیں گی۔ بلکہ اس کے برعکس ایسا بھی ہو سکتا ہے کہ ایک چیز مدارج کے لحاظ سے تو تحسینیات میں شار ہوئی ہو۔ لیکن شرعی حکم کے لحاظ سے وہ قطعی حرام ہویاواجب ہو،اس لیے کہ ایجاب و تحریم اور اباحت و کراہیت وغیرہ علیحہ و موضوع ہیں اور مقاصد شریعت اور اس کے مدارج ایک علیحہ و بحث ہے اور اس کی تفصیل حکم تکلیفی کے مدارج میں آئے گیا۔ یہاں اس کے ذکر کا موقع نہیں ہے، مثال کے طور پرستر عورت اور طہارت کے مسائل کو یہاں تحسینیات شار کیا گیا ہے۔ لیکن سب جانتے ہیں کہ ستر عورت کی ایک مقدار فرض ہے اور طہارت بھی جانب کی حالت میں ضروری ہے،اس کی تقسیم تو مختصر طور پریوں ہو سکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا خطاب جس چیز خابت کی حالت میں ضروری ہے،اس کی تقسیم تو مختصر طور پریوں ہو سکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا خطاب جس چیز فعل ہو تو "واجب"ہو گا اور اگر طلب ترک فعل ہو تو "واجب"ہو گا اور اگر طلب ترک فعل ہو تو "واجب"ہو گا اور اگر طلب ترک خور مالے ہو تو وہ مالے ہو گا اور اگر طلب ہو تو مدوریات میں یا کہالیات میں۔ جانب و مصالے کے لحاظ سے ضروریات میں شار کئے گئے ہوں یا حاجیات میں یا کہالیات میں۔

اصول و قواعد ہمیشہ عمومی احوال کو پیشِ نظر رکھ کربنائے جاتے ہیں۔ بعض جزئیات پر کسی قاعدہ کے کسی خاص وجہ سے منطبق نہ ہونے کی وجہ سے اصل قاعدہ کی جامعیت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ مثلاً عقوبات اس لیے مشروع کی گئی ہیں کہ جرم کا ارتکاب کرنے والا شخص اپنے جرم سے باز آجائے۔ لیکن ممکن ہے کہ کسی خاص شخص پریہ اثر مرتب نہ ہو۔ اسی طرح سفر میں قصر صلاق اور روزے کے افطار کی مشروعیت مشقت کے پیشِ نظر کی گئی ہے۔ لیکن یہ ممکن ہے کہ بادشاہ وقت یا کسی مرفد الحال شخص کا سفر اس طرح پر ہو کہ اسے قطعی کوئی مشقت نہ ہو۔ لیکن اس کی وجہ سے وہ اس رخصت سے فائدہ اُٹھانے کے حق سے محروم نہیں کیا جائے گا۔ اسی طرح طہارت کی مشروعیت تو نظافت کے لیے کی گئی ہے۔ لیکن مٹی کے ذریعہ تیم کو بھی طہارت کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے، جس میں بظاہر آلودگی ہے۔

جان کی حفاظت شریعت کے بنیادی مقاصد میں سے ایک ہے۔ چنانچہ اگر جان کی حفاظت مال کے اتلاف کے بغیر ممکن نہ ہو توجان کی حفاظت کو ترجیج دی جائے گی۔ لیکن اگر جان کی حفاظت کا مقصد دین کو مٹانے کا باعث ہو تو پھر دین کی حفاظت کے مقصد کو ترجیج دی جائے گی۔ جیسا کہ جہاد کی مشروعیت اور قتل مرتد کے مسئلہ سے یہ بات واضح ہے۔ اسی طرح اگر جان کی حفاظت سے کئی جانوں کا اتلاف لازم آتا ہو تو پھر کئی جانوں کی حفاظت کی فکر کی جائے گی۔ چنانچہ اگر کفار کسی مسلمان کو ڈھال بنالیس اور اس کے سواکوئی چارہ کارنہ ہو کہ مسلمان کی جان قربان کئے بغیر کفار پر غلبہ و نصر سے حاصل کی جاسکے توالیس صورت میں اس مسلمان کی جان کو اجتماعی مصلحت پر قربان کئے جانے کو گو اراکیا جائے گا۔

اوراگر کسی کوسلاح کے زور پراس بات پر مجبور کیا جائے کہ وہ کفریہ کلمات کہے۔ ور نہ اسے قتل کر دیا جائے گا تو ایسی صورت میں اس کے لیے یہ جائز ہوگا کہ کلماتِ کفر زبان سے اداکرے اور اس کا دل مومن ہو۔ اسی طرح اکر اہ کی وجہ سے شر اب کا پینا، کسی دوسرے شخص کا مال کھانا، نماز اور روزہ کو ترک کرناسب جان کی حفاظت کی خاطر مباح ہوگا۔ لیکن اگر اسے اس بات پر مجبور کیا جائے کہ وہ کسی دوسرے شخص کو قتل کر دے تو اس کے لیے یہ جائز نہ ہوگا۔ اسی طرح اگر کوئی شخص مخصہ میں مبتلا ہو اور اس کے پاس کھانے کے لیے پچھ نہ ہو تو اس کے لیے یہ بات جائز نہیں ہوگی کہ وہ کسی دوسرے مسلمان کو ذرک کے اس کا گوشت کھائے۔

دومصلحتوں کے در میان اگر تعارض ہو توجو قوی تر مصلحت ہو، اسے ترجیح دی جائے گی، مثال کے طور پر اگر ایک شخص نماز اداکر رہا ہو اور اس کی نظر ایک ڈو ہتے ہوئے شخص پر پڑ گئ توڈو ہنے والے شخص کو بچپانا نماز کی ادائیگی پر مقدم ہو گا اور اس شخص کا فریضہ ہو گا کہ پہلے ڈو ہتے شخص کو بچپائے۔ پھر اپنی نماز اداکرے۔ اس طرح محرمات کے در میان بھی فرقِ مر اتب اور در جات ہیں، شر اب کا پینا شر اب بیچنے کے مقابلہ میں زیادہ سنگین جرم ہے اور شادی شدہ عورت سے زناکرنا غیر شادی شدہ عورت سے زناکے مقابلہ میں زیادہ سنگین جرم ہے۔

اگرچندافراد کسی جزیرہ یاصحرا، یاکسی ظالم حکمران کی جیل میں اس طریقہ پر محصور ہوگئے ہوں کہ ان کے پاس کھانے کا کوئی سامان نہ ہواور فاقہ کے اس درجہ کو پہنچنے گئے ہوں کہ ان کے لیے سوائے اس کے کوئی چارہ کار نہ رہ گیاہو کہ وہ اپنے رفقاء میں سے کسی ایک کو قربان کرکے اس کا گوشت کھالیں۔ تاکہ باتی لوگوں کی جان نچ سکے توکیا شرعاً اس کی اجازت ہوگی؟

چند افراد کشتی میں سوار ہوئے موجوں کی شدت اور ہوا کہ تھیٹروں نے انہیں ایسی حالت سے دوچار کر دیا کہ ان کے لیے ڈو بنے سے بیخے کا صرف ایک ہی ذریعہ باقی رہ گیا ہو کہ وہ اپنے ساتھ سوار کسی ایک فرد کو دریا میں ڈال دیں تا کہ کشتی کا وزن کم ہواور کشتی سلامت رہ سکے۔ورنہ اس کا یقین ہے کہ سب کے سب ڈوب کر ہلاک ہو جائیں گے توکیا ایسی صورت میں یہ بات جائز ہوگی کہ کسی فرد کو اس ارادہ سے دریا کی نذر کر دیا جائے۔ تا کہ دوسروں کی جان بچائی جاسکے۔

کفارنے چند مسلمانوں کواس طریقہ پر ڈھال بنالیا ہو کہ اگر ان مسلمان قیدیوں کی جان کا خیال
کیا جائے توساراعالم اسلام کفار کے تسلط میں چلا جائے گا اور سینکڑوں افراد کی جانوں کو خطرہ لاحق ہو جائے
گا،ایسی صورت میں کیا یہ درست ہوگا کہ ان بے قصور مسلمان قیدیوں کی جان کی پرواہ کئے بغیر عمومی
مصلحت کوسامنے رکھا جائے اور انہیں نشانہ بنایا جائے۔ تاکہ کفار پر غلبہ حاصل ہوسکے، یہ اور اس طرح
کے بہت سے مسائل ہیں جن کا جو اب مقاصدِ شریعت اور ان کے مدارج کوسامنے رکھ کر معلوم کیا جاسکتا

# حواشي وحواله جات

- ۱) الشاطبي، ابراتيم بن موسلي بن محمد، ابواسحاق، : الموافقات، دارالفكر العربي، بيروت، ۳۳۴/۲
  - ٢) سورة الانبياء: ٤٠١
    - ٣) سورة المائدة: ٢
  - ۴) سورة العنكبوت: ۴۵
    - ۵) سورة البقرة: ۱۸۳
    - ۲) سورة البقرة: 9 که ا
- 2) ابن جهام، محمد بن عبد الواحد، كمال الدين، التحرير في اصول الفقه الجامع بين اصطلاحي الحنفية والشافعية ، دارالكتب العربية، بيروت، لبنان، ط:۲۰۳/۱،۱۹۸۳
  - ۸) کاشمیری، محمد انور شاه، مولانا: فیض الباری علی صحیح ابنجاری مع حاشیة البدر الساری، دارا لکتب العلمیة، بیروت، ط:۱۰۲۱ه که ۲۰۰۰، ص:۱۰۴
    - 9) سورة البقرة: ۲۵۲
    - ١٠) سورة الانعام: ١٠٨
- 11) بخاری، محمد بن اساعیل، امام، الجامع الصیح، کتاب استنابة المرتدین والمعاندین و قتالیم، باب محکم المرتد و المرتد ق، ح: ۲۸۸/۸،۲۲؛ المرتد ق، ح: ۲۸۸/۸،۲۰؛ البود او د، سلیمان بن اشعث، السجستانی،: السنن، کتاب الحد و د، باب الحکم فیمن ارتد، ح: ۵: ۳۳۵۱، دارالسلام، غزنی سٹریٹ، ارد و بازار، لا بور، ۴/۳۳۱
  - ۱۲) سورة المائدة: ۳۲
- ۱۳) سنن ابی داؤد، کتاب البیحاد، باب فی الوفاء للمعاهد و حرمة ذمته ، ح:۳۳ / ۲۷۱؛ النسائی ، احمد بن شعیب ،: السنن ، کتاب القسامة ، باب تعظیم قتل المعاهد ، حدیث نمبر ۵۱ ۲۵ ، دارالسلام ، غزنی سٹریٹ ، اردوبازار ، لا بهور ، ۲۷۷ / ۲۰۷
- معَاصد (ھاپر زبر ) سے مراد ایسا شخص ہے جو کا فرہوتے ہوئے حکومتِ اسلامیہ میں رہ رہا ہو، اور ٹیکس وغیر ہادا کر تاہو، اسے ذمی بھی کہاجاتا ہے۔
- ۱۲) الترمذى، محمد بن عيلى، ابوعيلى، الجامع، ابواب الديات، باب الحكم فى الدماء (ح:۱۳۹۸)، شيخ غلام على اينلا سنز، لا بور، ط:۱۹۷۳، ۱۰، ۱/۲۰۳

- نوٹ:اس روایت کی سندمیں یزیدر قاشی ضعیف راوی ہے۔
  - 1۵) سورة البقرة: 9 که ا
  - ١٦) سورة المائدة: ٩٠
- 21) جامع ترمذی،ابواب الاشربة،باب ماجاء ما أسكر كثيره فقليله حرام (ح:١٨٦٥)،٢/٢٣؛ سنن انی داؤد، كتاب الاشربة،باب ماجاء فی السكر،ح:۸۷۲/۳۲۸۱
- ۱۸) الخطيب الشربيني،: مغنى المحتاج الى معرفة معانى الفاظ المنهاج، محقق،: محمد خليل العيتاني، دار المعرفة، بيروت، ۳/۸
  - 19) محمد الامير الكبير ،: الا كليل شرح مختصر خليل ، محقق ،: عبد الله الصديق الغماري ابوالفضل ، مكتبة القاهرة ، ۲/ ۱۰۰
    - ۲۰) سورة الاحزاب:۵
  - ٢١) الجامع العجيم، كتاب التفير، باب قوله: أَدْعُوْهُمُ لِأَبَأَيْهِمُ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ، ٢٠ ٢٠)
    - ۲۲) ایضاً، کتاب المغازی، ج:۵،۰۰۰، ۳۱۳
- ۳۳) ایضاً، کتاب المحاربین من اهل الکفر والر دة ، ۲۳۴/ ۲۸۳۰ کتاب الفر ائض ، باب من ادعی الی غیر ابیه ، ۲۰۴/ ۲۷۲۸ ۲۰۰۴
  - ۲۰۴/ ۸،۶۷۲۲ ایضاً، کتاب الفرائض، باب من ادعی الی غیر ابیه، ت:۲۰۲۸۸۰۲۷
  - ٢٥) الصِّناً، كتاب فضائل اصحاب النبي مَثَالِثَيْزُمُ، باب القسامة في الجاهلية ، ح: ٥٠ ٣٨٥ / ٢١٠
  - ۲۷) الالبانی، محمد ناصر الدین، : صحیح سنن ابی داؤد، ابواب النوم، باب فی الرجل یکنتمی الی غیر موالیه، ح:۴۲۸۸، مکتبة التربیة العربی لدول الخلیج، الریاض، ط:۴۰ ۱۹۸۹ه/۱۹۸۹، ۹۶۳/۳۰
    - 27) سنن ابی داؤد، کتاب الطلاق، باب التغلیظ فی الانتفاء، ۲:۲۲۲۲۳، ۲۲۲۷؛ سنن النسائی، کتاب الطلاق، باب التغلیظ فی الانتفاء من الولد، ۲:۵۱۱،۵۳ ۳۵۹/۳۵۱۱
      - ۲۸) الثافعي، محمد بن ادريس، الامام،: احكام القرآن، بيروت، لبنان، ۲/ ١٩٠
    - ۲۹) الجصاص، احمد بن على، ابو بكر ،: احكام القرآن، محقق،: محمد صادق القمحاوى، داراحياء التراث العربي، بيروت، ۳۳۸/۳
- ۰۳) السرخسي، محد بن احمد بن ابي سهيل، ابو بكر: المبسوط، دارالمعرفة، بيروت، مسئله: ۹۰۱۷-۱۵۵/

- ۳۱) ابن حزم، علی بن احمد بن سعید الاندلسی، ابو محمد،: المحلی بالآثار، محقق: احمد شاکر، بیروت، مسئله: ۱۳۲/۲۰۰۹،
- ٣٢) الموسوعة الفقهية، مطابع دار الصفوة، وزارة الاو قاف والشيؤن الاسلامية، كويت، ٣٠٠/٢٣٧
- ٣٣) نطفة امشاح كاتذكره اس آيت كريمه ميس كيا كيابى إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نَّطْفَةِ اَمْشَاحِ (٣٣) (الدهر ٢/٤٦)
- ۳۲ مسلم، مسلم، ت تجاج، القثيرى، اللهام، : الصحيح ومع شرحه الكامل للنواوى، كتاب الحيض، باب بيان صفة منى الرجل و المرأة و ان الولد مخلوق من مائيهما (ح: ۳۱۱)، قد يمى كتب خانه، مقابل آرام باغ
  - ٣٥) الجامع الصحيح، كتاب فضائل اصحاب النبي سَاليَّةُ إِمْ ، 5. ٣٩٣٨، ٢٧٩
    - ۳۲) الصحیح لمسلم (ح:۱۲۳)، ۱۲۲۱
  - ٣٧) الجامع الصيح، كتاب الطلاق، باب اذاعر ض. ينفي الولد، ح: ٥٥- ٥٣ م ٩٧/
  - ٣٨) الغزالي، محد بن محد ، ابو حامد ، : المستضفى في علم الأصول ، دارالفكر ، بيروت ، لبنان ، ا / ١٧٨
    - ٣٩) الضاً
    - ٠٨) الموافقات ٢/٥\_٢
    - اس) المستصفَّى في علم الاصول: ١/٢٩٠
      - ۲/۲) الموافقات ۲/۲

\*\*\*\*\*

# 

Social Integration in the light of Qur'anic Principles (in Pakistan's perspective)

ڈاکٹر میمونہ تنبسم\* پروفیسر ڈاکٹر عبدالرؤف ظفر\*\*

#### **ABSTRACT**

Islam is the religion of nature. It not only approves the social interaction among the masses, but also helps in its development towards positive ends. Islam has given natural and universal principles which help its followers to develop a harmonious society, discouraging all the attempts to divide the society into different sections. Islamic society is based upon the following fundamental principles i.e equality, harmony of thoughts, justice, *amar-bil-maaruf-wa-nahi-anilmunkar* (ask for good and forbid from evil), unity, sense of responsibility, virtue and evil, abolition of sectarianism & fulfillment of promises, reflecting the universality of the religion, Islam.

Pakistan today, is facing various social problems like terrorism, corruption, poverty, unemployment, broken families, sectarianism, onslaught of western culture and demand of unrestricted liberty by womenfolk. The moral degradation of the society is due to the fact that the true Islamic spirit and moral teachings and trainings of Islam have not been applied with true mind and honest intentions. The moral values are ignored by the media which is the cause of great concern.

**Keywords:** Social Integration, religion of nature, Qur'anic Principles, fundamental principles.

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر شعبہ علوم اسلامیہ، گور نمنٹ کالج خواتین یونیورسٹی،لاہور \* چیئر مین شعبہ علوم اسلامیہ، یونیورسٹی آف سر گو دھا

اسلام دین فطرت ہے، اسلام انسانوں کے باہمی میل جول سے پیدا ہونے والی اجتماعیت کونہ صرف تسلیم کرتا ہے بلکہ اس اجتماعیت کی نشوو نما میں معاونت بھی کرتا ہے اور ایسے فطری و آفاقی رہنما اصول فراہم کرتا ہے جن سے معاشرتی اجتماعیت کو تقویت ملے۔ اسلام کسی ایسی سوچ کو مستقل نہیں قرار دیتا، جو خالق کا کنات کی اس خاکی مخلوق میں باہمی تفریق پر منج ہو، اسلام اختلاف کی کسی بھی غیر فطری بنیاد کو تسلیم نہیں کرتا۔

# قر آنی اصولوں کی روشنی میں معاشر تی استحکام

اسلام کاسارامعاشر تی ڈھانچہ کچھ بنیادی اصولوں پر استوار ہے۔ان میں کچھ بنیادی اصول ذیل کی سطور میں ذکر کئے جارہے ہیں، جو معاشر تی استخکام کے لئے اشد ضروری ہیں:

## وحدت نسل انسانی:

اسلام وحدت نسل انسانی کا داعی ہے، وہ انسانوں کی محدود تفریق کا قائل نہیں، جیسے رنگ و نسل، زبان ووطن وغیرہ۔ یہ معاشرے کی اساس نہیں، بلکہ ان پر تفاخر معاشرہ کو عدم استحکام سے دوچار کر دیتا ہے، اس لیے اسلام انسانوں کے در میان ان ظاہر کی اختلافات کو باعث ِفضیلت یاسببِ ذلت تسلیم نہیں کر تا، بلکہ انہیں محض ذریعہ کہجان قرار دیتا ہے۔ اس سلسلے میں ارشادر بانی ہے:

﴿ وَجَعَلْنَكُوْ شُعُوبًا وَقِبَ آبِلَ لِتَعَارَفُوا أَ إِنَّ أَكُرَمَكُوْ عِندَ اللَّهِ اَنْقَلَكُمْ ﴾ (1) (اور ہم نے تمہارے کنے اور قبیلے بنادیے ہیں تاکہ تم آپس میں ایک دوسرے کو پیچانو، بے شک اللہ کے نزدیک تم سب میں سے باعزت وہ ہے جو سب سے زیادہ ورنے والاے)۔

وحدت نسل انسانی کایہ داعیہ معاشر تی استحکام کی جوہری اساس ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَا مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُ ﴾ (٢)

(اے لوگو! اپنے پرورد گارسے ڈرو جس نے تمہیں ایک جان سے پیدا کیا اور اس سے اس کا جوڑا پیدا کیا اور ان دونوں سے بہت سے مرداور عور تیں پھیلائیں اور تم اللہ سے ڈرو، جس کے نام سے تم ایک دوسرے سے سوال کیا کرتے ہو اور قرابت سے بھی ڈرو)۔

نبی کریم مَلَّالَیْمِ کِم مَلَّالِیْمِ کِم مَلَّالِیْمِ کِم مَلَّالِیْمِ کِم کِم مَلِّالِیْمِ کِم کِم کِم کِم ک نسل قوم و قبیلہ زبان ووطن، غرضیکہ کسی بنیاد پر بھی کوئی شخص کسی سے افضل اور اعلیٰ نہیں۔ نبی کریم مَلَّالِیْمِ کَافِر مان ہے:

يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ نَخْوَةَ الْجَاهِلِيَّةِ وَتَعَظُّمَهَا بِالْآبَاءِ، النَّاسُ مِنْ آدَمَ وَآدَمُ مِنْ تُرَابِ (3)

۔ (اے گروہ قریش!اللہ نے تم سے حاہلیت کے غرور اور اس پر فخر کرنے کو دور کر دیا،

لوگ آدمٌ سے ہیں اور آدمٌ مٹی سے تھے)۔

اسلامی معاشرہ میں انسان ہونے کی حیثیت سے سب برابر ہیں، نہ تو امارت کسی کے لیے وجہ تکریم ہے اور نہ غربت وجہ ذلت۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادُمُ ﴾

(ہم نے آدم علیاً کے بیٹوں کوعزت کے قابل بنایاہے)۔

قر آن مجید نے معاشرہ میں لو گوں کی عزت اور ذلت کا معیار اچھے اعمال اور تقویٰ مقرر کیا ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِّمَّا عَكِمِلُواْ ﴾ (٥)

(ہر ایک کا درجہ اس کے کاموں کے لحاظ سے ہے)۔

رسول كريم مَنَّالَيْنَةِ مَنْ فَيْ الوداع كَ موقع يرايك مشهور خطبه مين فرمايا: أَيُّهَا النَّاسُ أَلاَ إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ وَإِنَّ أَبَاكُمْ وَاحِدٌ أَلاَ لاَ فَضْلَ لِعَرَبِيِّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ وَلاَ لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ وَلاَ لأَحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ وَلاَ أَسْوَدَ عَلَى أَحْمَرَ إِلاَّ بِالتَّقْوَى (') (اے لوگو! بیشک تمہارارب ایک ہے، اور بیشک تمہاراباپ ایک ہے، کسی عربی کو عجمی پر اور میشک تمہاراباپ ایک ہے، کسی عربی کو عجمی پر اور میاہ پر اور سیاہ کو سرخ پر کوئی فضیلت نہیں مگر تقویٰ کے سبب سے )۔

یعنی تمام مسلمان برابر ہیں اور فضیلت کامعیار صرف تقویٰ ہے۔

# وحدت فكرانساني:

اسلام کا دعویٰ ہے کہ انفرادی اور اجتماعی زندگی کے لیے جن اصولوں کی ضرورت تھی، وہ اللہ تعالیٰ نے انسان کوودیعت کر دیئے۔

ارشادر بانی ہے:

﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَبِعِدَةً فَهَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ (2) (دراصل لوگ ایک ہی گروہ تھے، الله تعالیٰ نے نبیوں کوخو شخریاں دینے اور ڈرانے والا بناکر بھیجا)۔

مگر انسانوں نے اس وحدت کو ضائع کر کے مصنوعی اور بناوٹی فکری خاکے مرتب کرنے نثر وع کر دیئے۔ جس کو قرآن میں اس طرح بیان کیا گیاہے:

﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَحِدَةً فَأَخْتَ لَفُوأً ﴾ (8) (اورتم سب لوگ ایک ہی امت تھے اور پھر الگ الگ ہوگئے)۔

اس وقت امت مسلمہ ذہنوں اور ماحول میں پائے جانے والے اختلاف اور انتشار کی وجہ سے فکری انحطاط کی شکار ہے اور اپنی سمت کا تعین نہیں کر پار ہی۔اس جمود کو توڑنے کے لئے ہمیں آپس میں محبت،ایثار اور اتفاق کی ضرورت ہے۔ فرمان نبوی ہے:

لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ (9)

(تم میں سے کوئی اس وفت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک وہ اپنے بھائی کے لئے وہی پیندنہ کرے جو اپنے لئے پیند کرتا ہے)۔

### توحيرواطاعت:

اسلام کی تعلیم کی بنیاد توحیدہے، یعنی الله کواس کی ذات صفات اور افعال میں ایک

جاننا اور اسی کی عبادت بجالانا۔ اس وجہ سے اسلامی معاشرہ کی اہم اور سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ اس کے تمام افراد صرف اللہ کی عبادت کرتے ہیں اور اس کے سامنے سرنگوں ہوتے ہیں۔ اسلام عبادت کو مقصد زندگی تھہرتا ہے۔ ارشاد الہی ہے:

﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ (() (میں نے جنوانس کواپی عبادت کے لیے پیداکیاہے)۔ الله کی عبادت ہی کمالات کے حصول کا ذریعہ ہے۔

حضرت ابو ذر رضاعنهٔ فرماتے ہیں:

أَتَيْتُ الْنَبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ ثَوْبٌ أَبْيَضُ، فَإِذَا هُوَ نَائِمٌ، ثُمَّ أَتَيْتُهُ وَقَدْ اسْتَيْقَظَ فَجَلَسْتُ إِلَيْهِ، فَقَالَ: ثُمَّ أَتَيْتُهُ وَقَدْ اسْتَيْقَظَ فَجَلَسْتُ إِلَيْهِ، فَقَالَ: "مَا مِنْ عَبْدٍ قَالَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا دَحَلَ الْجَنَّةَ "مَا مِنْ عَبْدٍ قَالَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا دَحَلَ الْجَنَّةَ " قَلْتُ: قَإِنْ رَنَى وَإِنْ سَرَقَ " قُلْتُ: قَإِنْ سَرَقَ " قَلْتُ فِي قَإِنْ سَرَقَ " ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ فِي وَإِنْ رَنَى وَإِنْ سَرَقَ " ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ فِي الرَّابِعَةِ: "عَلَى رَغْمِ أَنْفِ أَبِي ذَرِّ " قَالَ: فَخَرَجَ أَبُو ذَرٍ وَهُو يَقُولُ: " وَإِنْ رَخِمَ أَنْفُ أَبِي رَعْمَ أَنْفُ أَبِي ذَرٍ " قَالَ: فَخَرَجَ أَبُو ذَرٍ وَهُو يَقُولُ: " وَإِنْ رَخِمَ أَنْفُ أَبِي (١١)

 اس حدیث میں لا الہ الا اللہ ہے محض زبانی اقرار مراد نہیں ہے، بلکہ ایسااقرار جس کے ساتھ قلبی یقین وتصدیق بھی شامل ہو۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ (١٢)

(بلا شبہ وہ لوگ جنہوں نے کہا: ہمارا رب اللہ ہے پھر انہوں نے اس پر استقامت اختیار کی)۔

حضرت عباس بن عبد المطلب التَّهُ فَرَات بِي كه رسول الله مَنَ النَّهُ أَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَبِالْإِسْلامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ وَسُولًا (١٣) وَسُولًا (١٣)

(اس نے ایمان کا مزہ چکھ لیا، جو اللہ کے رب، اسلام کے دین اور محمد مَثَلَّ عَیْرُمُ کے رسول ہونے پر راضی ہو گیا)۔

ایمان کا ذائقہ چکھنے سے مراد وہ شرح صدر اور اطمینان قلبی ہے، جو حقیقی طور پر ایک مومن کو ہی مل سکتا ہے۔

# ر سول الله صَالِيْنَا عَلَيْهِمْ كَى محبت واطاعت:

اطاعت ِرسول، توحيد كالازمه ہے۔ قر آن مجيد ميں اطاعت رسول مَثَا اللَّهِ عَمَا الرَّمَتعد دمر تبه آيا ہے:

﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (١٢)

(لعنی تمہارے لیے اللہ کے رسول میں عملی نمونہ ہے)۔

﴿ وَمَا ٓ ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُوا ۗ ﴾ (١٥)

(اور یعنی رسول جو کچھ تمہمیں دے،اس کو لے لو اور جس سے روکے،اس سے رک جاؤ)۔

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (١٦)

(کہداگرتم اللہ سے محبت کرتے ہو۔ تومیری عبادت کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا۔)

حضرت انس بن مالك والنُّعَدُّ فرمات بيل كه رسول الله صَالِيُّو مِن فرمايا:

لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ، حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٤١)

(تم میں سے کوئی ایمان دار نہ ہو گایہاں تک کہ میں اس کے نزدیک اس کے والد ، اس کے مٹے اور تمام لو گوں سے زیادہ محبوب نہ ہو حاؤں)۔

## تثرف إنسانيت

توحید کالازمی نتیجہ شرف انسانیت ہے، کیونکہ توحید انسان کو ہر قشم کی غلامی سے نجات دلاتی ہے اور اس کواشر ف المخلوقات قرار دیتی ہے۔عظمت آدمیت کے متعلق قر آن مجید میں ارشاد ہے:

﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي َ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَالَنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ (١١) الطَّيِبَاتِ وَفَضَالْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ (١٥) (١٥) واور يقينا بم نے بن آدم کو بزرگی دی اور جم نے ان کو خطی اور تری میں سواری دی اور ان کو اچھی چیزوں سے رزق دیا اور ہم نے ان کو بہتوں پر جنہیں ہم نے پیدا کیا ہے۔ بڑی فضیلت دی ہے۔)

﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقُوبِهِ ﴾ (١٩) (يقينا بم نے انسان کو بہترین صورت پر پیدا کیاہے)۔

## عدل وانصاف:

قرآن كريم الي معاشره كاخوابال ب جس مين هر شخص عدل وانساف پر عمل كرنا اپنا فريضه سجمتا بو، بلكه اس كادائره اس قدروسين اور جمه گير ب كه دشمنول كو بهى شامل ب ارشاد ب:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوْمِينَ لِلّهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ وَلاَ يَحْدِمَنَ كُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى آلًا تَعْدِلُواْ الْعَوْلُواْ هُو اَقْدَرُبُ لِللّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَدُلُواْ ﴾ اللّهَ قُوا اللّهَ إِن اللّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَدُلُونَ اللهَ اللهُ اللّهُ عَبِيرًا بِمَا تَعْمَدُلُونَ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهَ عَبِيرًا بِمَا تَعْمَدُلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

(اے ایمان والو! تم اللہ کی خاطر حق پر قائم ہو جاؤ،راستی اور انصاف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ کسی قوم کی عداوت حمہیں خلاف عدل پر آمادہ نہ کر دے عدل کیا کروجو پر ہیز گاری کے زیادہ قریب ہے اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، یقین مانو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال سے باخبر ہے۔)

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَإِذَا حَكَمْتُهُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكُمُواْ بِالْعَدُلِ ﴾ (١٦) ﴿ وَإِذَا حَكُمُواْ بِالْعَدُلِ ﴾ (٢١)

﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ ﴾(٢٢)

(اور کہہ دیجئے میرے ربنے انصاف کا حکم کیاہے۔)

حضرت عبدالله بن عمر تفاللنمنَّ بیان کرتے ہیں کہ رسول الله مَنَّ اللَّهِ َ فرمایا "انصاف کرنے والے حکام الله مَنَّ اللهُ عَلَیْ اللهِ عَلِی اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ عَلِیْ اللهِ عَلَیْ اللهِ المَالمُولِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُل

اسلام جس عدل و انصاف کا قائل ہے وہ کوئی حکم تعبدی نہیں ہے، بلکہ اسلامی عدالت سے معاشرے میں استقامت استحکام اور ترقی وسلامتی آتی ہے۔الملک یبقی مع الكفر ولا يبقی مع الظلم سے پتاچاتا ہے كہ معاشرتی خطروں اور عدم سلامتی كی بنیادی وجہ بے انصافی اور ظلم ہو تاہے۔

حضرت وہب بن منبہ رخالتھ کا بیان ہے کہ جب امیر وقت اپنی رعایا میں جوروظلم کا ارادہ کرتا ہے تو اس کی مملکت سے برکت اٹھ جاتی ہے۔ بازار، کھیت، باغات سب جگہ مظالم کا دور دورہ ہوجاتا ہے اور جب عدل وانصاف رائج کرنا چاہتا ہے تو ہر جگہ رونق اور برکت نازل ہوتی ہے۔ حضرت ولید بن ہشام نے فرمایا" إِنَّ الرَّعیدَ قَلْ لیصْلح بِصَلَاحِ الْوَالِي وَتُفْسِدُ بِفَسَادِهِ" (۲۳) رعایا کی صلاح اور فلاح کا دارو مدار امیر وقت کی فسادنیت سے متعلق ہے۔

# امر بالمعروف ونهي عن المنكر:

معاشرتی نظم کا تقاضاہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر ہو تارہے، کیونکہ لوگوں میں اعمال صالحہ کی اشاعت اور ساجی امور کا اہتمام وانصرام اور تبلیغ و ترویج میں سستی اور غفلت سے پر ہیز ایسے امور ہیں، جن پر عمل کرنے کے مثبی اثرات تمام معاشر ہے پر یکسال طور پر میسال طور پر مرتب ہوتے ہیں۔ ان امور پر عمل اور ان کی معاشرتی ترویج اسلامی معاشر ہے کا بنیادی اصول ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكِر

(تم بہترین امت ہوجولو گول کے لیے پیدا کی گئی ہے کہ تم نیک باتوں کا حکم کرتے ہو ادر بری باتوں سے روکتے ہو)۔

اس عظیم فریضہ سے انحراف کا نتیجہ قوموں کو ہلاکت اور ان کے انہدام کی شکل میں نکلتا ہے۔ سورۃ المائدہ میں ایک قوم کی گرفت کا سبب ان الفاظ میں ذکر کیا گیاہے:

﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكرِ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفَعُلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفَعَلُونَ ﴾ (٢٦)

(آپس میں ایک دوسرے کو برے کامول سے جو وہ کرتے تھے روکتے نہ تھے، جو پکھ بھی پیر کرتے تھے یقیناً وہ بہت براتھا)

ایک دوسرے مقام پر ارشاد فرمایا:

﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ وَالْوَا ٱلزَّكُوٰةَ وَأَمْرُواْ بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۗ ﴾ (٢٠)

(لوگ اگر ہم ان کے پاؤں زمین میں جمادیں تو نماز پڑھیں گے زکوۃ ادا کریں گے، نیکی کی ترغیب دس گے اور برائی ہے ہازر کھیں گے )۔

نی کریم صَاللہ مِنْ نِی مُرمایا:

مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ

يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ (٢٨)

(جوتم میں سے برائی کو دیکھے اسے چاہیے کہ ہاتھ سے بدل دے یعنی رو کے اگر ہاتھ سے طاقت نہ ہو تو زبان سے اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو پھر دل سے براجانے اور بیہ ایمان کا کمزور ترین در جہ ہے )۔

قر آن میں ایک اور مقام پر فرمایا:

﴿ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكَرِ وَٱلْبَغِيُّ ﴾ (٢٩) (اوراسلام تهمیں بے حیائی، نامعقول کاموں اور سرکشی سے منع کرتاہے)۔

حضرت ابوسعید خدری را الله علی الله منگالی آنی نیم میں سے جب کوئی شخص کسی برائی کو دیکھے تو اپنے ہاتھ سے مٹا دے۔اگر اس کی استطاعت نہ ہوتو زبان سے سمجھا دے۔اگر اس کی استطاعت نہ ہوتو زبان سے سمجھا دے۔اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہوتو دل سے براسمجھے اور یہ ایمان کاسب سے کمزور در جہ ہے (۳۰)۔ نعمان بن بشیر رفح النظم شکالی کے درسول الله منگالی کی فیرمایا:

"اللہ کی حدود میں برائی کونہ روکنے والے اور اس کے مر تکب ہونے والے کی مثال ان لوگوں کی مانند ہے جنہوں نے کشتی میں (بیٹھنے کی جگہ کے لیے) قرعہ اندازی کی۔ پچھ لوگ کشتی کے نچلے حصے میں چلے گئے توجو لوگ ان کے نچلے حصے میں سخے وہ ان لوگوں کے پاس پانی لے کر گزرتے جو کشتی کے اوپر والے حصے میں سخے دہ انہیں اس سے تکلیف ہوئی (اس لیے انہوں نے نچلے حصے والوں کو اوپر آن میں سے روک دیا) چنانچہ (نچلے حصے والوں میں سے) ایک شخص نے کلہاڑا اٹھایا اور کشتی کے سے روک دیا) چنانچہ (نچلے حصے والوں میں سے) ایک شخص نے کلہاڑا اٹھایا اور کشتی کے خصے میں سوارخ کرنا چاہاتو اوپر کے حصے والے اس کے پاس آئے اور انہوں نے کہا تجھے کیا ہوگیا ہے؟ اس نے جواب دیا تم میر سے (اوپر جانے) سے تکلیف محموس کرتے ہو جبکہ مجھے پانی کی ضرورت ہے، "فَإِنْ أَخَذُوا عَلَى یَکَدَیْهِ أَنْجَوْهُ وَنَجُوْا أَنْفُسَهُمْ، جبکہ مجھے پانی کی ضرورت ہے، "فَإِنْ أَخَذُوا عَلَى یَکَدَیْهِ أَنْجَوْهُ وَنَجُوْا أَنْفُسَهُمْ، وَاِنْ تَوکُوهُ أَهْلَکُوهُ وَأَهْلَکُوا أَنْفُسَهُمْ "(اس) راگروہ اس کے ہاتھ پکڑلیں گ تو والے کردیں گے اور خود بھی نجات پائیں گے اور اگر اسے پچھ نہ کہیں گ تو اس موت کے حوالے کردیں گے اور ایے آپ کو بھی تباہ کو کھی تباہ کردیں گے اور اینے آپ کو بھی تباہ کردیں گے اور ایے آپ کو بھی تباہ کردیں گے اور ایے آپ کو بھی تباہ کو کھی تباہ کردیں گے ۔

سنن ابی داؤد میں یہ روایت حضرت شعبہ رٹی گئی سے بول مروی ہے کہ: "جس کسی قوم میں نافرمانیاں ہوتی ہوں اور معاصی سے بیخے والوں کی تعداد زیادہ اور دوسروں کی کم ہواور پھروہ نہ رو کیس توان سب پر عذاب آنے کااندیشہ ہوتاہے "(۲۲)۔

حضرت جریر بن عبداللہ بحلی مثانی کے وایت ہے رسول اللہ مثانی کے فرمایا "جن لوگوں میں ان کی نافرمانی کی جائے جب کہ وہ (گناہ کرنے والوں سے) زیادہ طاقتور اور زیادہ زور آور ہوں، اس کے باوجود (مجر موں کو گناہ سے) منع نہ کریں تواللہ تعالی ان سب پر عذاب نازل کر دیتا ہے "(۳۳)۔

امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی پخمیل شرعی سزاؤں کے نفاذ سے ہی ہوسکتی ہے، یہ مقصد ترکِ واجبات اور ارتکابِ حرام پر سزائیں دینے سے حاصل ہوسکتا ہے۔ یعنی امر بالمعروف کا فریضہ معاشرتی استحکام کااساسی عضرہے۔

### اتحاد واتفاق:

اتحاد وا تفاق، الفت ویگانگت، مجموعی پیار و محبت کی فضا کا قیام دینی معاشرے کے قیام واستحکام کے بنیادی لواز مات ہیں۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَاَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَقُواً وَاذَكُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذَكُنتُمْ أَعْدَاءً فَاللَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ عَلِيْحَمْ إِنْعُمَتِهِ عَلَيْكُمْ إِذَكُنتُمْ أَعْدَاءً فَاللَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ عَلِيْحَوَنَ الله تعالى كى اس (الله تعالى كى رسى كوسب مل كرمضبوط تقالو اور پھوٹ نہ ڈالو، اور الله تعالى كى اس وقت كى نعمت كو ياد كروجب تم ايك دوسرے كے دشمن تھے تو اس نے تمہارے دلوں ميں الفت ڈال دى، پس تم اس كى مهربانى سے بھائى بھائى ہوگئے)

### مزيد فرمايا:

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ مَّفَرَقُواْ وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِنَتُ ﴾ (٣٥) (اپنے پچیلوں کی طرح نہ ہو جانا جنہوں نے اختلاف اور تفرقه کی زندگی بسرکی) قرآن کی نظر میں معاشرتی اتحاد واستحکام ایک طرح کی طاقت ہے اور تفرقه و تشتت پاؤں اکھڑنے کاسب ہے۔ ﴿ وَلَا تَنَازَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَذَْهَبَ رِيحُكُمْ ۖ وَاصْبِرُوٓاً ﴾(٣١)

(آپس میں اختلف نہ کروور نہ بزدل ہو جاؤ گے اور تمہاری ہوا

ا کھڑ جائے گی اور صبر کرو)۔

جھگڑے یقیناً معاشرتی انحطاط اور زوال کا سبب ہیں۔ار شادر بانی ہے:

﴿ لَوْ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَاكِنَّ اللَّهُ أَلْفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزُ حَرِيمٌ ﴾ (٣٤)

(اگرتم دنیا کی ہرچیز خرج کر ڈالتے تو بھی ان کے دلوں میں الفت پیدانہ کر سکتے لیکن اللہ نے ان میں محبت والفت ڈال دی ہے)۔

﴿ آدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُۥ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُۥ وَلِيُّ حَمِيمُ ﴾ (٣٨)

(بدی کواس خصلت سے کہ بہت اچھی ہے د فع کر دووہ شخص جس کو تجھ سے عداوت ہے وہ یکا یک ایساہو جائے گا گویا کہ وہ رشتہ داریادوست ہو)۔

ایک اور مقام پر مسلمانوں کی وحدت کو عمارت کے ساتھ یوں تشبیہ دی ہے:

المُوَّمِنُ لِلْمُوَّمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ (۲۹)

(ایک مومن دوسرے مومن کے لئے ایک عمارت کی طرح ہے جس کا ایک حصہ
دوسرے حصہ کو مضبوط کر تاہے اور آپ مَنَّ الْنَیْزُ نِ انگیوں کے در میان تشبیہ

دی)۔

سو مسلم معاشرے کے ہر فرد کو یہ تعلیم دی گئی ہے کہ وہ باہم مل کر ایک جماعت بن کر
رہیں۔اسی طرح حکام اور سرکاری اہل کارول کو بھی اخروی انجام سے خبر دار کیا گیا ہے۔ اسلام صرف
جماعت بن کررہنے کا تقاضاہی نہیں کر تابلکہ وہ مسلمانوں کو بیجا بن کر زندگی گزارنے کی تعلیم دیتا ہے۔
سید ناعمر بن خطاب دخائٹیڈنے بیان کیا کہ نبی کریم مُعَالِّیْدِیُّم نے فرمایا: اللّٰہ کے بندوں میں پچھ لوگ
ایسے بھی ہول گے جو نبی ہول گے نہ شہید' مگر قیامت کے روز اللّٰہ کے ہاں (بلند) مراتب و منازل کی وجہ
سے انبہاء و شہداء بھی ان بررشک کریں گے۔صحابہ کرام دخائٹیُم نے کہا: اے اللّٰہ کے رسول مُعَالِّیْمُ اِنہیں

بتائیں وہ کون (سعادت مند) اوگ ہوں گے تاکہ ہم بھی ان سے محبت کریں۔ آپ سَلَقَائِیمُ نے فرمایا: "وہ لوگ جو کسی مالی لائی یانسی تعلق کے بغیر ایک دوسرے سے محبت کرتے ہوں گے۔ ان کے چہرے نور سے (منور) ہوں گے اور وہ لوگ نور کے منبروں پر جلوہ افر وز ہوں گے۔ جب لوگ خوف زدہ ہور ہے ہوں گے، تو انہیں کوئی خوف زدہ ہور چریشانی کے، تو انہیں کوئی خوف نہ ہو گا۔ جب لوگ خمگین و پریشان ہورہے ہوں گے، تو انہیں کوئی غم اور پریشانی نہ ہوگی۔ "آپ سَلَقَائِمُ نے بیہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی: ﴿ أَلاّ إِنَّ اَوْلِيَآ اَللَّهِ لاَ حَوْفُ عَلَيْهِمْ مَعَلَيْنِ ہوں گے)۔ وَلَا هُمْ مَعَدُونُ نہ ہو گا ور نہ وہ عُمگین ہوں گے)۔

#### احساس ذمه دارى:

اجتماعی شعور پیدا کرنے، اسے بیدارر کھنے اور موٹر بنانے کے لیے اسلام نے جو اقد امات کیے ہیں، اس میں بہت اہم فرد کا اپنا احساس ہے فرد اپنے گناہوں کا تنہا ذمہ دار ہے۔ معاشر تی جرائم کی جو سزا اجتماعی ہے وہ معاشر ہنافذ کر تاہے لیکن اس کا انفر ادمی معاملہ اس کے رب کے ساتھ ہے۔ قر آن پاک میں ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ وَ لَا تَنْکَسِبُ کُ لُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَ لَا ذَبِرُ وَ اَذِرَةً ۗ وِذَرَ أُخْرَى ۚ ﴾ (۱۳)
﴿ وَ لَا تَنْکَسِبُ کُ لُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَ لَا ذَبِرُ وَ اَذِرَةً ۗ وَذَرَ أُخْرَى ۚ ﴾ (۱۳)
﴿ وَ لَا تَنْکَسِبُ کُ لُ مَل کرتا ہے وہ اس پر ہے اور کوئی کسی دو سرے کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔)

ایک مقام پرارشاد فرمایا:

﴿ لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ (٢٢)

(اس کے لئے ہے وہ جواس نے کمایااور تم پر ہے جو تم نے کمایا)۔

ہر انسان کو اپنی ذمہ داریوں کا احساس ہونا چاہیے اپنا فرض ادا کرتے ہیں دوسروں سے تقابل نہیں کرناچاہے قر آن مجید میں ارشادہے:

﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۗ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيَّتُمْ ﴾ (٣٣)

(اینی فکر کروجب تم سیر هی راه پر چل رہے ہو، تو جو شخص گمر اه رہے، اسی سے تمہارا کوئی نقصان نہیں )۔

نی کریم صَلَّالَیْکِمِّ نے ارشاد فرمایا:

كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ (٣٣)

(تم میں سے ہر ایک نگہبان ہے اور ہر ایک سے اسکی رعیت کے بارے میں بوچھا جائے گا)۔

جب انسان کو اس بات کا یقین ہو جاتا ہے کہ اسے احکام الہی کے مطابق زندگی گزار نی ہے۔ توبیہ احساس اس کو ذمہ دار انسان بنادیتا ہے۔ آپ مُنْ اللّٰهُ عَلَمْ نے فرمایا کہ دنیا آخرت کی کھیتی ہے ہر انسان جو یہاں بو تاہے، وہی آخرت میں کاٹے گا۔

امام بیبقی عُیِشَدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّاللَّالِمُلْمِلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ایک بار حضرت عمر شالنگئٹ نے فرمایا کہ حکومت کے عمال و عہدیداران میں چار طرح کی خصوصیات کا ہونا ضروری ہے: ۱) قوت کے ہوتے ہوئے نرم دلی؛ ۲) سخت مزاجی کے بغیر اصولی سخت گیری؛ ۳) خرچ میں احتیاط واعتدال لیکن بخل نہ ہواور ۲) سخاوت لیکن اسراف نہ ہو (۳۲)۔

امام طاؤس مین فرماتے ہیں کہ حضرت عمر شاننگؤنے فرمایا کہ میر افرض اس پر ختم نہیں ہو جاتا کہ متدین حکام مقرر کرکے صرف ان کوعدل وانصاف کی تاکید کروں۔ بلکہ میر ایہ بھی ایک فرض ہے کہ میں دیکھوں "اعمل بھا امرته ام لا" یعنی ہمارے حکام ہمارے اصول وشر ائط پر کار بند ہیں یا نہیں؟ (۲۵) قیام خیر ور فع شر:

قر آن مجید ایسے معاشرے کی تائید کر تاہے، جس میں خیر وشر کے پیانے متعین ہوں اور افر ادمعاشرہ ان سے تجاوز نہ کریں۔معاشر تی استحکام کے لیے اسلام نے جس ظن کو بنیادی حکمت عملی قرار دیاہے،وہ قر آن کے الفاظ میں یوں ہے:

﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمِمْ خَيْرًا ﴾ ((٢٩) ) (اسے سنتے ہی مومن مر دوں اور عور توں نے اپنے حق میں نیک گمانی کیوں نہ کی۔) اس طرح جھوٹی خبریں نشر کرنے سے بھی منع کیا گیاہے: ﴿ اللَّهُ ٱلصَّدِقِينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنْفِقِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (٥٠)

(اگریہ منافق اور وہ جن کے دلوں میں بہاری ہے اور وہ لوگ جو مدینہ میں غلط افواہیں اڑانے والے ہیں، بازنہ آئے تو ہم آپ کو ان پر مسلط کر دیں گے پھر تو وہ چند دن ہی آپ کے ساتھ اس میں رہ سکیں گے۔)

قرآن مجید میں منہیات کی نشاندہی کی گئی ہے۔ارشادباری تعالی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًامِّنَ ٱلظَّنِ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنْهُ ۗ وَلَا يَعْتَسُواْ وَلَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (۵۱)

(اے ایمان والو! کثرت گمان سے بچو، بے شک بعض گمان گناہ ہیں۔ اور تجسس میں نہ پڑو اور تم میں سے بعض ٔ بعض کی غیبت نہ کرے )۔

نبی کریم صَلَّالِيَّانِيُّ مِنْ فَعَلَيْهِمُ نِے فرمایا:

إِنَّهُ يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ فَتَعرِفُونَ وتُنْكِرُونَ، فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرِئَ، وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ بَرِئَ، وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ سَلِمَ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَلَا نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: لَا، مَا أَقَامُوا فِيْكُمُ الصَّلاةَ (ar)

(تم پرایسے لوگ مقرر کیے جائیں گے تم ان کی تعریف بھی کروگے اور تنگیر بھی۔ پس جس نے کراہت کی تو بری ہو گیا تو جس نے تنگیر کی وہ سلامتی پا گیالیکن جو راضی ہو گیا اس نے ان کی پیروی کی۔ صحابہ کرام ٹنگائٹر گھراو نے: اے اللہ کے رسول مُنگائٹی ایکیا ہم ان سے لڑیں؟ آپ مُنگائٹی کم فرمایاو نہیں جب تک وہ نماز قائم کرتے ہیں)۔

محتسب کی ذمہ داری میہ بھی ہے کہ لوگوں کو جمعہ ، نماز باجماعت ، پنچ بولنے اور امانت ادا کرنے کا حکم دے اور جھوٹ، خیانت اور دیگر الی برائیوں سے منع کرے ، جو جھوٹ اور خیانت میں داخل ہیں جبیسا کہ ناپ تول میں کمی اور اشیاء سازی ، خرید و فروخت کے معاملات میں ملاوٹ اور دھو کہ وغیرہ۔

الله تبارك وتعالی كاار شاد ہے:

﴿ وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ٥ الَّذِينَ إِذَا ٱكْنَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ٥ وَإِذَا كَالُوهُمْ

أُو وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ (۵۳)

(ناپ اور تول میں کی کرنے والوں کے لیے خرابی ہے۔جولو گوں سے ناپ '

کرلیں تو پورالیں اور جب ان کو ناپ کر دیاماپ اور وزن کم دیں)۔

ر سول کریم صَالَاتُهُ مِنْ فَرِماتے ہیں:

كُلُّكُمْ رَاع، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ (۵۲)

(تم میں سے ہر ایک نگران ہے اور وہ اپنی رعایا کے متعلق پو چھاجائے گا۔)

#### فرقه واريت كاخاتمه:

معاشرتی استحکام کے لیے فرقہ واریت کا خاتمہ بہت ضروری ہے،اور اسی طرح مساوات،عدلی و احسان اور دوستی کی ترغیب دیتا ہے۔ار شادر بانی ہے:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَّكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٥٥)

(یادر کھو، سارے مسلمان بھائی بھائی ہیں، پس اپنے دو بھائیوں میں ملاپ کر ادیا کرو)۔ آپ مَانَّا اَنْدِیَّا نِے فرمایا:

فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأَّمُورِ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ (۵۲)

(تم میں سے جو شخص میرے بعد زندہ رہا،وہ بہت سے اختلافات دیکھے گا۔ خبر دار! دین میں نئی نئی بدعات ایجاد کرنے سے بچنااگر تم میں سے کوئی بیہ زمانہ پالے، اسے چاہیے کہ میر کی سنت اور ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کے طریقے کو لازم پکڑے اور اسے داڑھوں سے مضبوط رکھے)۔

#### ايفائے عہد:

ایفائے عہد ایک بنیادی اخلاقی وصف ہے، کیونکہ وعدے کا لحاظ انسان کی صداقت کا مظہر ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَٱلَّذِينَ هُو لِأَمَنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ (٤٥)

(اور جواینی امانتوں اور اپنے عہد وں کا پاس رکھنے والے ہیں)۔

حضرت ابوسعید خدری ڈیلٹیڈسے روایت ہے کہ رسول اللہ مُٹیاٹیٹیڈ نے فرمایا کہ ہر ایک وعدہ شکن کے لئے قیامت کے دن ایک نشان ہو گا،جو اس کی وعدہ شکنی کرے گا،اور جان رکھو کہ سب سے بڑا قوم کا سر دارہے،اگر وہ وعدہ شکنی کرے توبڑی وعدہ شکنی ہوگی۔

ارشادربانی ہے:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوۡفُواْ ﴾ (۵۸)

(اے ایمان والو! اپنے وعد وں کو پورا کرو)۔

﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيتُكَ ﴾ (٥٩)

(دانشمند وہ لوگ جو اللہ کے ساتھ اپنے عہد کو پورا کرتے ہیں اور مضبوط باندھنے کے بعد توڑ نہیں ڈالتے )۔ بعد توڑ نہیں ڈالتے )۔

نبی کریم صَلَّاللَّهُ مِلْمِ نَنْ فرمایا:

أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَ خَانَ، وَإِذَا كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ التَّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَلَّمَ فَيَجَوَ (٢٠) حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ (٢٠)

(چار خصلتیں جس شخص میں ہو، وہ خالص منافق ہے اور جس میں ان میں سے ایک خصلت ہو، اس میں نفاق کی ایک خصلت ہے، حتی کہ وہ اسے چھوڑ دے۔ جب امانت رکھوائی جائے، خیانت کرے۔ اور جب بولے، تو جھوٹ بولے۔ اور جب وعدہ کرے، تو وعدہ خلافی کرے اور جب جھڑے، تو گالی گلوچ کرے)۔

# قانون کی حکمرانی:

قانون کی حکمر انی کسی بھی معاشرہ کے ارتقاء اور بقا کے لیے روح کی حیثیت رکھتی ہے۔ اسلامی شرعی سزاؤں کا خاصہ رہے کہ اگر معاشرے میں اس کا صحیح نفاذ کر دیا جائے، تواس کے نتیج میں معاشرتی استحکام یقینی ہوجا تا ہے۔

﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوۤا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءُ بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَعُوۤا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءُ بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ (١١)

(چوری کرنے والے مر د اور عورت کے ہاتھ کاٹ دیا کرو، پیبدلہ ہے اس کا جو انہوں نے کیا، عذاب اللہ کی طرف سے اور اللہ تعالیٰ قوت و حکمت والا ہے۔)

معاشرہ کے نظم ونتق کے لئے قانون ایک لازمی امرہے۔ارشادہے:

﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَنَعَذَ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ (٦٢)

(یہ اللّٰہ کی حدیں ہیں ان سے تجاوز نہ کر وجو ان حدوں سے تجاوز کریں وہی ظالم ہیں۔) اگر ان حدود کومعاشر ہے میں نافذ کر دیاجائے تواس کے نتیج میں معاشر تی استحکام لاز می ہو جاتا ہے۔

﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ۗ ٱلْحَرُّ بِٱلْحَرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبَدِ وَٱلْأَنْثَىٰ ﴾ (٣٠)

(تم پر قتل کا قصاص فرض کیا گیاہے آزاد کے بدلے میں آزاد غلام کے بدلے میں غلام اور عورت کے بدلے میں غلام اور عورت کے بدلے میں عورت)۔

﴿ وَلَا تَبْحَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْثُواْ فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ (١٣) ( (اورلو گول كوان كي چرس كم نه دواور زين مين فساد نه چيلاتے پھرو) \_

نبی کریم صُلَّاللَّهُ عِلَمِ نَے فرمایا:

لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ اللهِ (١٥)

(خالق کی نافرمانی میں مخلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی )۔

اس کے ساتھ ساتھ معاشرتی استحکام کے لیے جو امور نہایت اہمیت کے حامل ہیں، ان میں عدل اجتماع، اختران کی و جہالت کا خاتمہ، مفلس و نادار طبقات کی محرومیوں کا ازالہ، اطعام مساکین کا اہتمام، نوجوان نسل کے جملہ مسائل کا حل، انتظامی بدعنوانیوں کا خاتمہ اور استحکام معاشرہ کے بارے مفید رویوں کی تعلیم و تربیت کا اہتمام شامل ہے۔

#### رواداري:

اسلامی معاشرہ کی ایک نمایاں خصوصیت رواداری ہے،اسلام نے رواداری کو فروغ دینے کے لیے ایک بنیادی اصول وضع کیا کہ ہروہ شخص جو دائرہ اسلام میں داخل ہو گا۔اس کے لیے لازمی ہے کہ وہ اللہ 'یوم آخرت ملائکہ سابقہ کتب ساوی اور بلا تفریق انبیاءً پر ایمان لائے۔ار شاد اللہی ہے:

﴿ مَنْ ءَامَنَ بِأَللَّهِ وَٱلْمُوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْهِ كَالْكِنَابِ وَٱلنَّبِيَّانَ ﴾ (٢١) ﴿ (٢٢) ﴿ (٢٢) ﴿ (٢٢) ﴿ (٢٢) ﴿ (٢٢) ﴿ (٢٤) لَا عَلَى اللَّهُ اللّ

## دوسری جگه آتاہے:

﴿ قُلُ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أَنُولَ عَلَيْنَا وَمَا أَنُولَ عَلَى إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْمَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَإِلْشَمَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّوبَ مِن رَبِّهِمْ لَا نُفْرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُ مُسْلِمُونَ ﴾ (12)

(کہہ کہ ہم اللہ پر ایمان لائے اور اس پر جو ہم پر اتارا گیا اور اس پر جو ابراہیم اور اس عیسی اور اساعیل اور اسحال اور اسحال اور عیسی اور اساعیل اور جو موسی اور اسکی اولاد پر اتارا گیا اور جو موسی اور عیسی اور نبیوں کوان کے رب کی طرف دیا گیا۔ہم ان میں سے کسی میں فرق نہیں کرتے اور ہم اس کے فرمانید دارہیں۔)

اس زریں اصول کی آب یاری کے لیے مسلمانوں نے مذہبی اور سیاسی معاملات میں کامل رواداری کا ثبوت دیا۔

## عورت كامقام

اسلام سے قبل دنیا کے ہر معاشر ہے میں عورت انسانی حقوق سے محروم تھی اور ذلت کی زندگی گزار رہی تھی۔ ایک غیر مسلم مورخ ڈاکٹر گتا کولی لکھتا ہے:

اسپارٹا میں اس بد نصیب عورت کو جس سے کسی قومی سپاہی کے پیدا ہونے کی امید نہ ہوتی، مارڈالتے تھے۔ جس وقت کسی عورت کے بچہ ہو چکتا تھا تو فوائد ملکی کی غرض سے اسے (عورت کو) دوسرے شخص کی نسل لینے کے لیے اس کے خاوند سے عاریتاً لے لیے ۔ (۱۸)

تاریخ عالم کے مطالعہ سے بیہ واضح ہو تاہے کہ کسی مذہب نے بھی عورت کوعزت کا مقام نہیں دیا۔ صرف اسلام نے عورت کوعزت بخشی۔

# ارشاد الهي ہے:

ر وَلَمُنَ مِثْلُ الَّذِى عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْمُوفِ وَلِلرِّ عَالِيْ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾ (19)

(عور توں کے پھے حقوق ہیں اور جس طرح کہ بھلائی کے ساتھ دستور کے
مطابق ان پر پچھ فرائض ہیں اور مر دوں کو ان پر فضیلت حاصل ہے۔)

اسلام نے مر داور عورت کو بحیثیت انسان مساوی قرار دیا ہے۔ ارشاد الٰہی ہے:
﴿ يَمَا يُّهُمَا النَّاسُ اُتَقَوُّا رَبَّكُمُ الَّذِی خَلَقَکُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا ذَوْجَهَا
وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كُونِيرًا وَلِنسَآءً ﴾

(اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو۔ جس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا اور اس سے اس کا
جوڑا پیدا کر دیا۔ پھر دونوں کی نسل سے مر دوں اور عور توں کی ایک بڑی تعداد دنیا میں
پھیلادی ہے۔)

# عالمگيريت:

اسلامی معاشرہ اپنے اندر عالمگیریت رکھتا ہے۔ اسلام سے قبل کسی مذہب نے بھی عالمگیر معاشرہ کی بنیاد نہیں رکھی۔ہندوؤں کا ایمان ہے وہ خدا کی چہتی قوم ہیں۔ یہودیوں کا بھی یہی نظریہ ہے کہ وہی خدا کی محبوب ترین قوم ہے اور نجات صرف یہودیوں کے لیے ہے۔ قر آن مجیدنے ان کے تعصبات کا ذکر ان الفاظ میں کیاہے:

﴿ نَحْنُ أَبْنَكُوا اللَّهِ وَأَحِبَّتُوهُۥ ﴾ (اللهِ

(ہم خداکے بیٹے اور اس کے محبوب ہیں)

دین اسلام نے عالمگیر معاشرے کی بنیاد رکھی، اور اعلان کیا کہ اللہ رب العالمین ہے، یعنی وہ صرف مسلمانوں کانہیں، بلکہ تمام جہانوں کا پالنہارہے۔ آپ سَائِ اللّٰہِ اِلّٰ کِے متعلق فرمایا گیا:

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعُكَمِينَ ﴾ (٤٢)

(ہم نے تھے تمام دنیا کے لیے رحمت بناکر بھیجاہے۔)

یعنی رسول کریم مَثَاثِیْنِمُ صرف مسلمانوں کی طرف ہی نہیں، بلکہ دنیائے تمام لو گوں کی ہدایت

کے لیے مبعوث کیے گئے ہیں۔

# معاشرتی استحکام اور پاکستان:

مملکت خدا داد پاکستان کو آج گونا گوں مسائل کا سامنا ہے۔ ان میں دہشت گر دی، کر پشن، رشوت، سود، افلاس، بیر وز گاری، خاند انی انتشار مذہبی فرقہ پرستی، مغرب کی اندھی تقلید، بے دینی، کفرو الحاد، بے جا آزادی نسوال کا مطالبہ، اخلاقی قدروں کی پامالی اور مسئلہ کشمیر سر فہرست ہیں۔ معاشر تی استحکام کے لیے ان مسائل کا تسلی بخش حل ضروری ہے۔

وطن عزیز پاکستان میں قائم ہونے والی حکومتوں کا قیام واستحکام معاشرہ میں مخلص نہ ہونا بجائے خود ایک عظیم لمحہ فکریہ ہے، کیونکہ اقتدار کے حصول و تحفظ کی خاطر تمام شرعی، اخلاقی اور مکلی قوانین نظر انداز کر دیے جاتے ہیں۔

موجو دہ دور میں دہشت گر دی، تخریب کاری، ڈا کہ زنی رہزنی، بے حیائی اور دیگر اخلاقی اقد ار کی پامالی کا سبب نوجوان نسل کی تربیت کا فقد ان ہے۔ نوجوان نسل کی صحیح خطوط پر تربیت سے ہی پاکستانی معاشر ہ ایک مثالی معاشر ہ بن سکتا ہے۔ معاشرتی استحکام کے لیے ضروری ہے کہ لوگوں کوروز گار کے مواقع فراہم کیے جائیں، معقول تنخواہیں دی جائیں، گداگری کوختم کرنے کے لیے مناسب اقدامات کئے جائیں، جرائم کوختم کرنے کے لیے اسلامی حدود کا نفاذ کیا جائے۔

پاکتانی معاشرتی ڈھانچہ اور اس کے اندر جاری و ساری تدنی روح دونوں ہی ناہمواریوں کا شکار اور خستہ حال ہیں۔ دین سے محبت اور حب الوطنی کے جذبات رکھنے والے مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ حالات کی نزاکت کے مطابق اپنی ذمہ داریوں پر غور کریں اور تمام بے جافتھم کی گروہی تعصبات سے بالاتر ہوکر یاکتتان کے تحفظ کا سوچیں۔ چنداہم اقد امات ذیل کی سطور میں تحریر کئے جارہے ہیں:

- 🖈 نظام تعلیم کی تشکیل نو کی جائے۔
  - 🖈 عدلِ اجتماعی قائم کیا جائے۔
- 🖈 معاشرتی ناہمواریاں اور طبقاتی کشکش کو ختم کیاجائے۔
  - 🖈 💎 عائلی نظام کواسوهٔ حسنه پر استوار کیاجائے۔
- 🖈 دور حاضر کے فتنہ اباحیت کورو کنے کی کوشش کی جائے۔
  - 🖈 ملک میں قانون کی حکمر انی کویقینی بنایا جائے۔
  - 🖈 حدود اور تعزیرات اسلامی کوفی الفور نافذ کیا جائے۔
- 🖈 فرقہ واریت کے خاتمے کے لئے علمائے کرام اپنی ذمہ داریوں کو نبھائیں۔
  - 🖈 دوہر انظام تعلیم ختم اور اس کی نصاب میں جدت لائی جائے۔
    - 🕁 شر کا باعث عناصر کا قلع قمع کیا جائے۔
- 🖈 خائن ملاز مین کی بروفت گرفت کر کے ان کو قانون کے حوالے کیاجائے۔
  - 🕁 انصاف کی دستیابی ہر سطح پر اور فوری ہو۔
    - 🖈 د یانتدارلو گوں کو محتسب لگایا جائے۔
  - 🖈 مسلمان ممالک کے ساتھ باہمی تعلقات کو فروغ دیاجائے۔
  - 🖈 پورے معاشرے میں اسلامی نظام کا نفاذ صحیح روح کی ساتھ کیاجائے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ نہ صرف پاکستان بلکہ دنیا بھر کے مسلم ممالک کی فلاح و بہبود کا انحصار درج بالا اور انہی جیسے دیگر اقد امات پر ہے۔ تاکہ امت مسلمہ اپنے معاشر وں کو بحر ان سے زکال کر نئے پاکیزہ معاشر ہے کی تصویر ساتھ ہے کر ساری دنیا میں ایمان آ ور قدروں کے احیاء کا پیغام پہچائیں۔

# حواشي وحواله جات

# عدل اجماعی کے تصورات کا جائزہ و اہمیت

(قرآن وحدیث اور عالمی مذاہب کے تناظر میں)

# Significance and analysis of the concepts of Collective Jusitce

(in the light of Quran-o-Sunnah & world reliogions)

ڈاکٹر آسیہ رشیر\*

#### **ABSTRACT**

Human beings have been created in proportion and perfection by the Creator, as He is Just and Fair and likes justice and fairness in making and implementing laws. Justice is the key on every level from individual to State and interstate for peaceful and smooth functioning. Justice holds universal acceptance from the laws of nature to the creation of beings, while injustice leads to chaos. It causes the decline and disgrace among civilized societies.

The chaos and terrorism in contemporary world is all because of injustices by individuals and by the States. The teachings of the messangers of Allah were to create the justice and equality at every level in the society. Deviation from the teachings of Allah and His messangers with respect to justice is a way towards destruction. Any nation that forgoes justice becomes victim of injustice itself and the consequences are ultimate anarchy and chaos.

Islam as a universal religion demands the justice in every sphere of life. Islam and its teachings are for peace and prosperity. It promulgates and promotes human dignity and the value of Justice, equality and peace. Today the Ummah is in desperate need of adopting and practicing justice and fairness as the Creator has shown in His Word and Work.

**Keywords**: Collective justice, Quran-o-Sunnah, World Religions, human dignity, value of Justice.

<sup>\*</sup> اسسٹنٹ پروفیسر، شعبہ علوم اسلامیہ، نمل،اسلام آباد

اللہ نے انسان کو بہترین، متناسب اور تعدیل کے ساتھ تخلیق کیا، اس لئے کہ اللہ عادل ہے اور عدل کو پیند کرتا ہے (ا) عدل انسانی فطرت بھی ہے اور انسانی ساخت میں بھی شامل ہے۔ متوازن و معتدل زندگی گزار نے اور امن وامان کوبر قرار رکھنے کے لئے نیز کسی بھی قوم کی نظریاتی و ترنی بنیا دوں کو معتدل زندگی گزار نے عومتی اور معاشر تی سطحوں پر عدل کا قیام انتہائی ناگزیر ہے۔عدل کو آفاقی حقیقت کا درجہ حاصل ہے۔ دنیاکا کوئی بھی معاشرہ ہو خواہ مسلم معاشرہ یا غیر مسلم، اس کے بغیر نہیں رہ سکتا۔عدل کی تلقین کم وبیش تمام نداہب میں کی گئے ہے۔

عدل اجتماعی کے بغیر سان کی پیچید گیوں، بے چینی، بدامنی اور انتشار سے بچنا ممکن نہیں ہے۔
معاشر ہے کی ساری ٹوٹ پھوٹ، لو گول کے مزاح میں عود کر آنے والے بیجان واضطراب اور تیزی سے
معاشر ہوئی عدم بر داشت کی کیفیت، داخلی خلفشار دہشت گر دی کے رجانات کو پختہ کرنے والی انتہا پیندی
کے پیچھے کار فرماعوامل کا کھوج لگائیں، تو معلوم ہو تا ہے کہ یہ سب عدل اجتماعی کے فقد ان کاہی نتیجہ ہے۔
انبیاء کی بعثت کا ایک بنیادی مقصد یہ بھی تھا کہ معاشر ہے میں عدل و انصاف کا قیام ہو، چاہے وہ معاشر تی
عدل ہو یامعاشی، قانونی عدل ہو یاسیاسی اور مذہبی۔

نبی کریم مَنَّالِیْنَیْمَ کی بعثت کا مقصد بھی احکام الہی کے نفاذ کے ساتھ ساتھ نظام عدل قائم کر کے دنیا میں انسانوں کے رائج کئے گئے جابرانہ و ظالمانہ نظام کو جڑسے اکھاڑ پھینکنا تھا۔ عدل سے مراد باہمی تعلقات اور لین دین میں دیانتداری ، عدالتی معاملات میں سچی گواہی اور عدل و انصاف کے ساتھ فیصلہ کرنے ، انفرادی اور اجتماعی معاملات میں اعتدال کو اپناکر افراط و تفریط سے بچنا ہے۔ عدل ظلم کی ضد ہے۔ ظلم معاشر ہے کے لئے تباہی کا ماعث بتما ہے۔ ارشاد ماری تعالی ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَحْدِمُنَّكُمُ مَّنَانُ قَوْمِ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أُعْدِلُواْ هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ يَجْدِمَنَكُمُ مَّنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أُعْدِلُواْ هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ يَجْدِمَنَكُونَ وَاللَّهُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَمُلُونَ ﴾ (1)
واقالوالوالله كي خاطر قائم رہنے والے اور انساف كے ساتھ گوائى دين والے بنو۔ اور کی قوم کی دشمنی تمہیں اس بات پر مشتعل نہ کردے کہ تم عدل کو چھوڑ دو۔ عدل کیا اور کی قوم کی دشمنی تمہیں اس بات پر مشتعل نہ کردے کہ تم عدل کو چھوڑ دو۔ عدل کیا

کرو، یمی بات تقویٰ کے قریب تر ہے اور اللہ سے ڈرتے رہو۔ جو پچھ تم کرتے ہویقینا اللہ اس سے باخبر ہے)

زندگی کے ہر شعبے میں قیام عدل کے لئے قر آن و نبی کریم سُکَّاتِیْزُم کی تعلیمات میں مکمل را ہنمائی فراہم کر دی گئی ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْخَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنكَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (٣) وليعَلَمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (٣) (بلاشبه ہم نے رسولوں کو واضح دلاکل دے کر بھجااور ان کے ساتھ کتاب اور میز ان نازل کی تاکہ لوگ انساف پر قائم رہیں۔ اور لوہا (بھی) نازل کیا جس میں بڑا زور ہے اور لوگوں کے لئے اور بھی فائدے ہیں اور اس لئے بھی کہ اللہ کو معلوم ہوجائے کہ اسے دیکھے بغیر کون اس کی اور اس کے رسول کی مدد کر تاہے اور اللہ بڑا طاقتور ہے اور زبر دست ہے)۔ سید ابوالا علی مودودی فرماتے ہیں:

" دمیزان ' یعنی وہ معیار حق و باطل جو ٹھیک ٹھیک ترازو کی طرح تول تول کر یہ بتادے کہ افکار ، اخلاق اور معاملات میں افراط و تفریط کی مختلف انتہاؤں کے در میان انصاف کی بات کیا ہے ؟ انبیاء کے مشن کے فوراً بعد معاً بعد یہ فرماناخو داس امر کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ یہاں لوہے سے مراد سیاسی و جنگی طاقت ہے اور کلام کا مدعا یہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے رسولوں کو قیام عدل کی محض اسکیم پیش کر دینے کے لئے مبعوث نہیں فرمایا تھا، بلکہ یہ بات بھی ان کے مشن میں شامل تھی کہ اس کو عملاً نافذ کرنے کی کوشش کی جائے اور وہ قوت فراہم کی جائے در ہم بر ہم کرنے والوں کو سزا فراہم کی جائے در ہم بر ہم کرنے والوں کو سزا دی جاسے در ہم بر ہم کرنے والوں کو سزا دی جاسے اور اس کی مز احمت کرنے والوں کا زور قوڑا جاسے "۔ (\*)

# عدل کی لغوی واصطلاحی تعریف

لغت کے اعتبار سے عدل کے معلیٰ برابری اور انصاف کے ہیں، یعنی کسی چیز کو دو ایسے حصوں میں تقسیم کر دینا کہ کسی ایک میں کمی بیشی نہ ہو، عدل کہلا تاہے۔لیکن حقیقتاً کسی شے کا ٹھیک اپنے محل اور عدود کے اندر ہونے کا نام عدل ہے۔ہر جگہ نابی تولی ہوئی برابری عدل نہیں ہوتی۔بلکہ حقوق کا توازن و

تناسب کے ساتھ ادا کرناعدل کہلا تاہے۔عدل، ظلم وجور کی ضدہے اور عدل کے معنیٰ ہر حق دار کو اس کا حق بغیر کسی کمی بیشی کے دلاناہے۔یعنی کسی معاملے میں افراط و تفریط کے بغیر (۵)۔

كلمه عدل كم متر ادف الفاظ القسط، الانصاف بين ابن منظور افر يقى لكه بين: أنه مُسْتقيم، وَهُوَ ضِدُّ الجَوْر. العَدْلُ مِنْ أَسْمَاءِ اللهِ سُبْحَانَهُ هو الَّذِي لا يَميالُ بهِ الْهُوَى والعَدْلُ: الحُكْمِ بالْحَقِّ (٢)

(عدل کا معانی "سیدھا" ہے اور یہ جور کی ضد ہے۔ عدل لفظ اللہ کے ناموں میں سے ہے، یعنی وہ خواہشات کی طرف مائل نہیں ہو تا۔ عدل حق کے ساتھ فیصلہ کرنے کو کہتے ہیں۔) امام جر حانی عُجِشَاللَةُ کلصے ہیں کہ:

اَلْعَدْلُ: الأَمْرُ مُتَوَسِّطٌ بَيْنَ الْإِفْرَاطِ وَالْتَفْرِيْطِ (<sup>(2)</sup>

(عدل افراط و تفریط کے در میان متوسط کام کو کہتے ہیں)

ابو بكررازي قِمُّاللهُ لَكُصّة ہيں:

"قد انتظم العدل في العمل والقول قال الله تعالى ﴿ وَإِذَا قُلْتُمُ اللهِ عَالَى ﴿ وَإِذَا قُلْتُمُ اللهِ اللهِ أَفَا عَدِلُوا ﴾ (^)

(تحقیق کہ اپنے عمل اور قول کوعدل کے ساتھ منظم کروجیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ جب بھی بات کروتوعدل کے ساتھ کرو)۔

عبر انی میں صداقاۃ اور مشیاط اور Tzedakah یا Tzedakah بولا جاتا ہے۔انگریزی میں Justiceاردو لغت میں اس کاہم معنی لفظ 'انصاف' ہے

سیر سلیمان ندوی وَمُثَالِثَةُ کے بقول:

"کسی بوجھ کو دوبرابر حصوں میں اس طرح بانٹ دیاجائے کہ ان دو میں سے کسی میں ذرہ بھی کی یا بیشی نہ ہو تواس کو عربی میں "عدل" کہتے ہیں اور اسی سے وہ معنی پیدا ہوتے ہیں جن میں ہم اس لفظ کو اپنی زبان میں بولتے ہیں۔ یعنی جوبات ہم کہیں یاجو کام کریں"۔(۹) مودودی صاحب لکھتے ہیں کہ عدل کا تصور دو مستقل حیثیتوں سے قریب ہے۔ایک میہ کہ مودودی صاحب لکھتے ہیں کہ عدل کا تصور دو مستقل حیثیتوں سے قریب ہے۔ایک میہ کہ ودوسرے یہ کہ ہر ایک کو اس کا حق بے لاگ طریقے

سے دیاجائے۔اردوزبان میں اس کامفہوم انصاف سے کر دیاجا تاہے کہ دو آد میوں میں تقسیم نصف نصف کی بنیاد پر ہو، اس سے عدل کے معلیٰ مساویانہ حقوق مراد لے لیے جاتے ہیں۔ در اصل عدل جس چیز کا تقاضا کرتا ہے وہ توازن و تناسب ہے، نہ کہ برابری۔ بعض حیثیتوں سے تو عدل بے شک معاشر سے میں برابری چاہتا ہے، مثلاً حقوق شہریت میں، مگر بعض دوسری حیثیتوں سے مساوات بالکل خلاف عدل ہے۔ مثلاً والدین اور اولاد کے در میان معاشرتی اور اخلاقی مساوات اور اعلیٰ در جہ کی خدمات انجام دینے والوں اور کمتر درجے کی خدمات اداکرنے والوں کے در میان معاوضوں کی مساوات (۱۰)۔

بعض لوگ عدل و مساوات کا عام مفہوم لے کر غلطی کا ار تکاب کرتے ہیں۔ حالا نکہ عدل کا معنیٰ ہو جیز کسی محل کے ہر طرح پر مساوات لینامشکل اور محال اور بعید از عقل و فراست ہے، بلکہ عدل کا معنیٰ جو چیز کسی محل کے قابل ہو۔اس کو اپنے محل میں استعمال کرنا ہے۔ مر د کو مر د کے حقوق اور عورت کو عورت کے حقوق دینا عدل ہیں ہو سکتا(۱۱)۔

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِلَهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجْرِمَنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىۤ أَلَّا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ ﴾ [1]

(اے لوگو اجو ایمان لائے ہو، اللہ کی خاطر راستی پر قائم رہنے والے اور انصاف کی گو اہی دینے والے بنو۔ کسی گروہ کی دشمنی تم کو اتنا مشتعل نہ کر دے، کہ انصاف سے پھر جاؤ۔ عدل کرویہ خداتر سی سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔)

شخ الہندنے اس آیت کی تفسیر کے ضمن میں لکھا ہے کہ قوامین للہ میں حقوق اللہ کی طرف اور شہداء بالقسط میں حقوق العباد کی طرف اشارہ ہے۔عدل کا مطلب ہے کسی کے ساتھ بدون افراط و تفریط معاملہ کرنا جس کا وہ واقعی مستق ہے عدل و انصاف کی ترازوالی صحیح اور برابر ہونی چاہیے کہ عمین سے عمیق محبت اور شدید سے شدید عداوت اس کے دونوں پلڑوں میں سے کسی کو جھکانہ سکے۔معلوم ہو تا ہے کہ "عدل و قسط" یعنی دوست دشمن کے ساتھ کیسال انصاف کرنا اور حق کے معاملے میں جذبات محبت وعداوت سے قطعاً مغلوب نہ ہونا، یہ فضیلت حصول تقویٰ کے موئر ترین اور قریب ترین اسباب میں سے ہے کہ "

# عدل کی تاریخ:

دنیا کے مختلف معاشروں میں ہمیں اجماعی عدل کا فقدان نظر آتا ہے۔مسحیت رومن امپیریلزم (Imperialism)کے زیر سابہ پروان چڑھی، اس وقت یہودیت جمود کا شکار ہو کر بے جان رسموں اور کھو کھلے بے روح مظاہر میں تبدیل ہو چکی تھی۔رومن ایمیائر کے پاس اس کے وہ مشہور قوانین تھے جواب بھی پورپ کے قوانین کامنیع ہیں۔رومن ساج اپنی مخصوص ساجی قدریں اور خو دبنایا ہوااجتماعی نظام رکھتا تھا۔ مسیحیت نے رومن ساج کو کوئی نیا نظام یا نئے قوانین نہیں دیے بلکہ کیسو ہو کر روحانی تزکیہ و تطہیریر زور دینا ضروری سمجھا ہے۔ مسحیت نے خواہشات نفس پر قابویا نا سکھایا جس سے انسان پر فکر آخرت دنیاوی ضروریات پر غالب ہو گئی اور ان کی اصل منزل عالم خیال کی مقدس تمنائیں قرار ہائیں۔اس کی خاطر اس نے اجتماعی زند گی کو حکومت وقت کے حوالے کر دیا۔ کہ وہ اپنے سکولر قانون کے ذریعے اس کی تنظیم عمل میں لائے۔اس طرح کی ریاست میں عدل وانصاف کس طرح میسر ہو سکتا تھا؟ چونکہ اہل یورپ نے دین و دنیا کو الگ رکھااور یہاں سے ان کے ہاں تفریق دین و دنیا پیدا ہوئی۔ بورب ہمیشہ عملی زندگی کی تنظیم وتغمیر سے کنارہ کش رہا۔ لیکن یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اگر چرج معاشرتی وسیاسی زندگی سے کنارہ کش رہتاتو مذہبی افراد کے لئے ممکن نہ تھا کہ وہ اپنے مادی مفادات کاتحفظ کر سکیں،اینے اثر ور سوخ کو قائم رکھ سکیں اس کے لئے ضروری تھا کہ چرچ امراء کے ملہ مقابل ایک قوت بن کر ابھرے، بعض ادوار میں تو چرچ کو اس قدر غلبہ حاصل تھا کہ جو کسی طرح بھی باد شاہوں کے غلبے سے کم نہ تھا۔اس کے نتیجے میں ریاست اور چرچ انظامیہ کے مابین کشکش کا آغاز ہوااور عوام نے چرچ کا ساتھ دیا۔ جب ان دونوں طاقتوں میں صلح ہوئی تو دونوں کے اپنے مفادات تھے اور سار اجھکڑا دنیاوی اقتدار کا تھا۔ پورپ کی زند گی میں مذہب اور سائنس اور چرچ اور فکر و نظر کے در میان کشکش کا آغازیہیں سے ہوا\_

اسلام کی نشوو نما ایک قبائلی بدوی معاشرہ میں ہوئی۔ یہ دین کی ابتدائی نشوو نما کے لیے سازگار ترین حالات تھے۔ کیونکہ اسے بلاکسی حقیقی رکاوٹ کے ایسامعاشرہ تیار کرنے کاموقع ملا، جویہ قائم کرناچاہتا تھا۔ اس معاشرہ کی تنظیم کے لیے قانون سازی اور اس کی نشونما اور بقاء کے لئے مختلف تدابیر اختیار کی سنگیں۔

اسلام صرف عبادت پر زور نہیں دیتا بلکہ اجھا کی زندگی اس کا اثاثہ ہے۔اس کی ترغیب ہمیں قر آن نے دی اور اس کی تاکید محمد رسول الله مَنَّالِیَّا الله مَنَّالِیُّا الله مَنَّالِیُّا الله مَنَّالِیُّا الله مَنَّالِیُّا الله مَنَّالِیُّا الله مَنْ الله الله مَنْ مَنْ الله مَنْ الله

قرآن میں الله رب العالمین فرماتے ہیں:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِفَالسَّعَوَّا

إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (١٥)

(اے ایمان والو! جمعہ کے دن جب نماز کے لیے اذان دی جائے توذکر الہی کی طرف دوڑ کر آئو)۔

نماز اور دیگر فرائض کی ادائیگی کے بعد جووقت بچتاہے، وہ سعی وعمل اور زندگی کی جدوجہد کے لیے فارغ ہے۔اسی میں انسان عملی زندگی کے تقاضے پورا کرتا ہے۔اللّٰہ رب العالمین فرماتے ہیں:

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسًا ٥ وَجَعَلْنَاٱلنَّهَارُ مَعَاشًا ﴾ (١٦)

(اور رات کوپر ده پوش بنایا۔ اور دن کومعاش کاوقت بنایا)۔

اسلام میں عبادات محض مراسم بجالانے کا نام نہیں بلکہ پوری زندگی کا ہر لمحہ احکام الٰہی کے تابع کرنے کا نام ہے یہ بھلے اور نیک کام اور اجتماعی خدمت عبادت میں شار ہوتے ہیں (۱۵)۔

د نیاکے مختلف معاشر وں میں تصور عدل

**یہودی تصور عدل:** موجودہ موسوی شریعت میں ہمیں قانون عدل کی لچک کہیں نظر نہیں آتی اور نہ ہی عفو و درگزر کی کوئی صورت، تورات کی کتاب احبار میں ہے:

> "اور جو انسان مار ڈالے گاسومار ڈالے گا۔ توڑنے کے بدلے میں توڑنا، آنکھ کے بدلے میں آنکھ دانت کے بدلے میں دانت "(۱۸)

دوسری بات جو یہودی تصور عدل میں پائی جاتی ہے وہ اسرائیلی اور غیر اسرائیلی میں امتیاز ہے۔ایک ہی معاملہ اگریہودی کے ساتھ کیاجاتاتوہ ناجائز قرار اور اگر غیریہودے کیاجاتاتو جائز مثلاً:

''جو قرض ایک شخص نے دوسرے کو دیا ہو وہ سات سال بعد ضرور معاف کر دیا جائے گر پر دلی سے تواس کا مطالبہ کر سکتا ہے ''(۱۹)

"سودلیناممنوع ہے، باپ بھائی کو سود پر قرض نہ دیتا، مگر پر دلیی کو سود پر قرضہ دیا جاسکتا ہے۔ "(۲۰)

عہد نامہ عتیق اور تالمود اسرائیلی اور غیر اسرائیلی کے در میان تفریق کرتی ہے۔ (۲۱) سید ابوالا علی مودود دی بیان کرتے ہیں:

" تالمود میں کہا گیا ہے کہ اگر اسرائیلی کا بیل کسی غیر اسرائیلی کے بیل کوزخمی کر دے تو اس پر کوئی تاوان نہیں، مگر غیر اسرائیلی کا بیل اگر اسرائیلی کے بیل کوزخمی کرے تواس پر تاوان ہے۔ اگر کسی شخص کو کسی جگہ کوئی گری ہوئی چیز ملے تو اسے دیکھنا چاہیے کہ گردو پیش آبادی کن لوگوں کی ہے اگر اسرائیلیوں کی ہو تو اسے اعلان کرنا چاہیے۔ غیر اسرائیلیوں کی ہو تو اسے بلا اعلان وہ چیز اپنے پاس رکھ لینی چاہیے۔ ربی اشاعیل کہتا ہے۔ 'اگر امی اور اسرائیلی کا مقدمہ قاضی کے پاس آئے تو قاضی اگر اسرائیلی قانون کے ہے" اگر امی اور اسرائیلی کا مقدمہ قاضی کے پاس آئے تو قاضی اگر اسرائیلی قانون کے مطابق اپنے نہ ہی بھائی کو جتوا سکتا ہو تو اس کے مطابق جتوائے اور کہے کہ یہ ہمارا قانون ہے۔ اگر امیوں کے قانون کے تحت جتوائے اور کہے کہ یہ تہمارا قانون ہے اگر دونوں قانون ساتھ نہ دیتے ہوں تو پھر جس جیلے سے بھی وہ اسرائیلی کی ہر غلطی سے فائدہ کو کامیاب کر سکتا ہو، کرے۔ ربی شموایل کہتا ہے کہ "غیر اسرائیلی کی ہر غلطی سے فائدہ اٹھایا جائے۔ "(۱۲)

عدل وانصاف کے اس تصور نے یہود میں برائیاں پیدا کر دی تھیں اور کر دی ہیں۔یہود کے قانون میں کچک کے فقد ان نے انہیں سخت مزاج درشت بنادیا تھا۔ قرآن نے بھی اس کاذکر کیاہے (۲۳)۔ یہود 'اسرائیل اور غیر اسرائیل میں امتیاز برشتے تھے۔اس سے ان میں تکبر و نخوت کوٹ کوٹ کر بھر گئی۔ قرآن نے اس کا بھی ذکر کیاہے (۲۳)۔

چونکہ یہود خود کو اللہ کی لاڈلی قوم سمجھتے۔ وہ کہتے تھے کہ دوزخ کی آگ ہمیں چھوئے گی نہیں، مگر چند دن۔ قر آن کریم میں ہمیں اس کا بھی تذکرہ ملتاہے (۲۵) ۔ اسر ائیلیوں کے اس قانون امتیاز نے انہیں اتناد لیر کر دیا کہ انہوں نے اسر ائیلی فر د کے لیے شرعی قوانین میں بھی ترمیم شروع کر دی (۲۲)۔ آج ہم اپنے معاشرے میں دیکھتے ہیں کہ سود خوری اس وقت دنیا کی ۸۰ فیصد معاشیات پر قابض ہے۔ اس پر تمام مسلم علماء، اسکالرز، سائنسدان اور معاشی ماہرین کو سوچنے اور کوئی ایسی پالیسی بنانے کی ضرورت ہے۔

عیسوی تصور عدل: موسوی تصور عدل میں ہمیں در گزر کی کوئی گنجائش نہیں ملتی۔ جبکہ عیسوی عدل اس کے بالکل برعکس ہے۔ ایک طرف ہمیں افراط نظر آتا ہے تو دوسری طرف تفریط۔ یہاں سب کچھ عفو و در گزرے حوالے کر دیا گیااور قصاص کی کوئی گنجائش نہیں۔

"کسی بدی کا بدلہ بدی سے نہ دو کیونکہ یہ کام تو حیوان بھی کرتے ہیں بدی نتیجہ نیکی کے ساتھ دوجو تم سے عداوت رکھے اس کے لیے دعامانگو۔"(۲۷)

لو قامیں لکھاہے کہ آگ آگ سے نہیں بجھائی جاتی، بلکہ پانی سے،اس لیے کہتا ہوں کہ بدی پر بدی غالب نہ آئے، بلکہ نیکی کے ذریعے سے (۲۸)۔

عیسائی بھی کلام الٰہی میں تحریف کے مرتکب ہوئے تھے (۲۹)۔

یہودیوں کی طرح عیسیٰ علیہ السلام بھی صرف بنی اسرائیل کے لیے آئے تھے۔ لہذا یہ بھی اپنے آپ کو ہاتی اقوام سے برتر اور خدا کا چہیتا سمجھنے لگے (۳۰)۔

پھر عیسوی تصور عدل میں عفوو در گزر کی تعلیم تھی جو فطرت انسانی سے بھی متضاد تھی،اس لیے دیند ار طبقہ نے ترک دنیااور رہانیت اپنائی (۳۱) ۔

جس معاشرے میں تعزیرات و قصاص کا قانون سرے سے ہی نہ ہو، وہاں امن و امان کیسے بر قراررہ سکتاہے؟

### عهد جامليت مين نظام عدل:

عرب عدل کو بہت اہمیت دیتے تھے۔شہر میں مختلف قبائل رہتے تھے اور کسی ایک قبیلہ کے سپر د تنازعات کا تصفیہ تھا۔ سر دار قبیلہ یہ فرض سر انجام دیتا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیق ڈولٹٹیڈ نے بھی یہ خدمت انجام دی تھی۔ مجرم کو قتل کرنے کا حق مقتول کے ورثاء یاسر دار قبیلہ کو پہنچتا تھا۔ لیکن جرمانے یا ایک سواونٹ کے معاوضے پر راضی نامہ بھی ہو سکتا تھا۔ حدود کی بہت سخت سز ائیں ہوتی تھیں۔ مثلاً چور کے ہاتھ کائے جاتے اور زانی کو سنگسار کیا جاتا یا کوڑے لگائے جاتے۔اسلام نے جاہلیت کے بعض رسم و

رواج سے فائدہ اٹھایا۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ اسلام نے صرف ان رسوم سے استفادہ کیا کہ جو قر آئی احکامات کے مطابق تھے اور جنہیں عقلِ سلیم بھی تسلیم کرتی تھی۔ عربوں میں نظام عدل کی درج ذیل شکلیں رائج تھیں (۲۳)۔

- پنجائيت
- پیچیدہ مقدمات میں کاہنوں سے رجوع کیاجا تا تھا، جو مذہبی پیشوایا علم غیب کے مدعی سے۔
- شحکیم، یعنی ثالث یا حکم کا کام ادا کرنے والی بعض شخصیتیں۔ مثلاً ایک مشہور حکم عامر بن ظرب العدوانی تھا۔

ان تین طریقوں کے علاوہ ایک اور غیر معمولی طریقہ بھی زمانہ ُ جاہلیت کے دور میں پایا جاتا تھا۔ شہر مکہ میں ''حلف الفضول'' نام کا ایک ادارہ قائم تھا۔ یہ ایک اجتماعی حلف تھا۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ شہری حدود میں جو مظلوم پائے جائیں، ان کی مد د کی جائے اور ظالم کو سزا دی جائے۔ نبی کریم مُنَافِیْتِمُ نے بھی اس معاہدے میں شرکت فرمائی تھی۔ یہ ادارہ بنو امیہ کے عہد تک قائم رہا(سسکے۔ مکہ کی شہری ریاست میں بھی نظام عدل موجو د تھا اور تین طریقوں کی شکل میں باباحا تا تھا (سسکے۔

- ٥ ضلعي كونسل (الاسراه)
- o مجلس اعلیٰ (دار الندوه)
  - o کثیر المقاصد ادارے

## اسلام میں عدل کی اہمیت:

قرآنی تصور عدل: قرآن و سنت کی بہت می نصوص میں عدل کا حکم کی فضیلت کا بیان آیا ہے۔عدل کے متضاد عمل کا نتیجہ ظلم ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدَٰلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (٣٥)

(مسلمانو!الله تهمین حکم دیتا ہے کہ امانتیں اہل امانت کے سپر دکرو،اور جب لوگوں کے در میان فیصلہ کرو تو عدل کے ساتھ کرو،اللہ تم کونہایت عمدہ نصیحت کرتا ہے اوریقناً اللہ سب کچھ سنتااور دیکھتا ہے۔)

امریہاں وجوب کے لیے ہے،جو کہ مسلم و کا فرسب کو شامل ہے۔اللہ تعالیٰ نے عدل کو ہر ایک کے لیے،ہر ایک پر،ہر حال میں واجب کیا ہے۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ مَنَّكُمْ شَنَعَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوىٰ ﴾ (٣٠)

(اے لوگو،جو ایمان لائے ہو، اللہ کی خاطر راستی پر قائم رہنے والے اور انصاف کی گواہی دینے والے بنو۔ کسی گروہ کی دشمنی تم کو اتنا مشتعل نہ کر دے کہ انصاف سے پھر جاؤ۔عدل کرویہ خداتر سی سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے۔)

عدل وانصاف کی عدم دستیابی سے انسانی معاشر ہ کا امن وسکون ختم ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں اپنے بندوں کوعدل کی خاص طور پر بار بار تاکید کی ہے۔مثلاً

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ ﴾ (٣٤)

(بے شک اللہ تعالیٰ عدل کا تھم فرما تاہے۔)

﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدُلِّ ﴾ (٣٨)

(اور جب تم لو گوں کے در میان فیصلہ کر و توانصاف کے ساتھ کرو۔ )

سورة النسامين اپنے نفس کے مقابلہ میں بھی عدل وانصاف سے کام لیناکا تھم فرمایا۔

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ

أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ (٣٩)

(اے ایمان والو! انصاف کے علمبر دار اور اللہ کے لیے گواہی دینے والے رہوخواہ تمہیں گواہی خود اپنے خلاف اور اپنے والدین اور اقرباکے خلاف دینی پڑے۔)

علامه سید سلیمان ندوی اس آیت کے سلسلہ میں اپنے خیالات کا اظہاریوں کرتے ہیں:

"عدل وانصاف کی راہ میں ان دونوں سے بھی زیادہ ایک تھن منزل ہے اور وہ یہ ہے کہ اپنے نفس کے مقابلہ میں بھی عدل وانصاف کار شتہ ہاتھ سے نہ چھوٹنے پائے "(۲۰)

لوگ اجتماعی عدل و انصاف کے فیصلہ یا گواہی میں اسی لیے غلط بیانی کرتے ہیں کہ جس فریق کی طرفد اری مقصود ہے، اس کو فائدہ پہنچ جائے۔ تو ارشاد ہوا کہ اللہ اپنے امیر اور اور غریب دونوں بندوں کے حق میں تم سے زیادہ خیر خواہ ہے۔ تمہاری کم بین نظر تو آس پاس تک جاکررہ جاتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی نظر میں سب کچھ ہے۔

عدل وانصاف کی اہمیت کا اسے زیادہ ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ نبی اکرم مُثَالِّیْمُ کِم قول کے مطابق ،جس کا مطلب و مفہوم ہیہ ہے کہ مسلمان حاکم اگر ظالم ہو تو اس کی حکومت تباہ ہو جاتی ہے اور اگر کا فرحاکم انصاف پیند ہو تو اس کی حکومت باقی رہتی ہے۔ جناب رسول اکرم مُثَالِیْمُ کا ارشاد ہے:

" قیامت کے دن جب کہ خدا کے سایہ کے سواکوئی دوسر اسابیہ نہ ہو گا۔ سات شخصوں کو اللہ تعالیٰ نے اپنے سایہ ہیں لے گا۔ جن میں سے ایک شخص امام عادل (منصف حاکم) ہو اللہ تعالیٰ نے اپنے سایہ ہیں لے گا۔ جن میں سے ایک شخص امام عادل (منصف حاکم) ہو

علامه جلال الدین دوانی اپنی مشهور و معروف تصنیف "اخلاق جلالی" میں لکھتے ہیں: "حضرت رسالت پناہ علیہ صلوات الله وسلامه فرمودہ که نزدیک تریم مر دمان بخدائے تعالی ازروئے منزلت درروز قیامت بادشاہ عادل است"

(حضرت محمد مَثَانَاتُیْجَانِ فرمایا که قیامت کے دن قدر ومنزلت کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ کے سب سے زیادہ نزدیک شخص بادشاہ عادل ہو گا۔)

اس سے آگے علامہ صاحب کہتے ہیں:

" دور حدیث مصطفوی ست عدل ساعة بخیر من عبادة سبعین سنة یعنی عدل یک ساعت بهتر از عبادت ہفتاد سال ست چه اثر عدل یک ساعت بهمه عباعباد و در رهمه بلاد می رسد و متهائے متماوی می ماند"۔ (حدیث مصطفوی میں ہے کہ ایک ساعت یا ایک گھڑی ستر سال کی عبادت ہے بہتر ہے کیونکہ (بقول علامہ) ایک ساعت کاعدل تمام بندوں اور تمام شہروں تک پہنچا ہے اور مدت دراز تک باقی رہتا ہے۔)(۴۲)

اسلامی حکومت جب ملوکیت میں بدل گئی اور حکمر انوں نے اپنی عیش پرستی کے لیے غریبوں کا استحصال کر ناشر وع کیا تو معاشر ہے میں جرائم میں بھی اضافہ ہونے لگا۔ اس صورت حال نے فقہاء کو بہت پریثان کیا۔ چنانچہ انہوں نے چوری کی شرعی حد کی اس طرح تشر تک کی کہ حکمر انوں کے لیے یہ ممکن نہ رہا کہ وہ اسے اپنے ذاتی مقاصد کے لیے استعال کر سکیں۔ اس بارے میں امام شافعی عظیم نیوائیڈ نے یہ فتویٰ دیا کہ معاشرہ چو نکہ اسلام کے عدل اجتماعی کی برکتوں سے محروم ہے اس لیے کسی چور کے ہاتھ نہیں کاٹے جا سکتے۔ ہاں اسے اس جرم سے بازر کھنے کے لیے قید میں ڈالا جا سکتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ اس جرم کو دوبارہ نہ کرے۔ بعد ازاں مسلمان حکمر انوں نے چوروں کے ہاتھ کاشنے کی بجائے امام شافعی عُمَاثَلَۃ کے اس فتویٰ کو اختیار کر لیا اس

عہد رسالت میں عدل: مسلمانوں کا نظام عدل اقوام عالم کے لیے صدیوں تک مشعلی راہ بنارہا۔ اور دوسری متمدن قوموں کے نظام ہائے عدل پر نمایاں فوقیت کا حامل رہا۔ برصغیر پاک وہند میں مسلمانوں کا آٹھ سو سال دور حکومت اسلامی قوانین کی ترویح میں نہایت اہم زمانہ ہے۔ عدل کو عربی میں قضاء بھی کہا جاتا ہے۔ ہر قوم اور تہذیب میں عدل وانصاف کا کچھ نہ کچھ تصور پایا جاتا ہے لیکن یہ تصور ہر زمانے میں ہر جگہ ایک سانہیں رہتا۔ سوہر قوم، ہر زمانے میں سز اکا تصور ومعیار جدا گانہ رہا۔

اسلامی عدل کاسب سے بڑا ماخذ رسالت مآب منگانی نیم کا مبارک عہد ہے۔ جس میں زمانہ جاہلیت کے تمام رسوم ورواج اور ادارے معطل قرار دیئے گئے۔ جس دستور پر مدینہ کی ریاست کی بنیاد پڑی، وہ دنیاکا بہترین دستور شار کیا جاتا ہے۔ نبی کریم منگانی نیم کی ذات مبارک سب سے افضل اور سب کے لیے قرار پائی۔ کیونکہ آپ منگانی نیم کی ذات عدل وانصاف کا آخری اور بہترین مرجع تھی۔ اس طرح مومنین کواللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَ بَيْنَهُمَّ ثُمَّ لَا يَجِـدُواْفِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ (٣٣)

(اے رسول! تمہارے رب کی قشم لوگ اس وقت تک مومن کہلانے کے مستحق نہ ہوں گے جب تک کہ وہ اپنے باہمی تنازعات میں تم کو حکم نہ بنائیں اور پھر تم جو فیصلہ کرواس پر اپنے دلوں میں کوئی بوجھ یا بھار محسوس نہ کرواور تمہارے ہر حکم اور فیصلے کے سامنے سر تسلیم خم نہ کریں۔)

نبی کریم مُلَاثَیْنِم نے ہجرت سے پہلے ہی بیت عقبہ کی روسے ہر قبیلے میں نقیب مقرر کیے گئے۔ اس کے علاوہ ایک عریف (دس آدمیوں پر ایک عہدہ دار) مقرر کیا۔ جب نقیب کے فیصلے سے ناراضگی ہوتی تو آنحضرت مُلَاثِیْنِم کے پاس مر افع ہوتا تھا۔ مدینہ میں آنحضرت مُلَاثِیْم نے قاضی مقرر فرمائے، جو فیصلہ کرتے تھے۔ (۲۵)

نی کریم مَنْ اللّٰیٰ اِنْ مَنْ اللّٰیٰ اِنْ مِنْ اللّٰیْ اِن جبل رُقافَتْ کو گورنر مقرر کیا۔ یہ تمام عمال فیصلہ قرآن و حدیث کے مطابق فیصلہ کرتے تھے۔ نبی کریم مَنَّ اللّٰیٰ آم کے عہد میں خطبہ ججۃ الوداع اسلامی عدل کے لیے ایک بہت بڑا پروانہ اور اعلان حقوق انسانی ہے۔ خطبہ ججۃ الوداع کی مثال دنیا کے کسی تدن میں موجود نہیں ہے۔ نبی کریم مَنْ اللّٰیٰ آغیر کے عہد میں قضاۃ ،احتساب،مصالحت،صد قات، پولیس،جلاد کا محکمہ قائم ہو چکا میں اسلامی میں قضاۃ ،احتساب،مصالحت، صد قات، پولیس، جلاد کا محکمہ قائم ہو چکا میں اسلامی میں قضاۃ ،احتساب، مصالحت، صد قات، پولیس، جلاد کا محکمہ قائم ہو چکا میں ہوں ہوں میں قضاۃ ،احتساب، مصالحت، صد قات، پولیس، جلاد کا محکمہ تا ہم ہو چکا ہوں۔

# عهد نبوي ميں عدل اجتماعي كي چند مثاليں:

نبی کریم مُنَّالِیْرِ جَبِ بھی کسی کو حاکم بناکر بھیجتے یا کسی سرکاری امور کی بجا آوری کے لئے روانہ فرماتے یا زکوۃ کی وصولیابی کے لئے تعینات کرتے تو عدل کا دامن تھامے رکھنے کی ہدایات صادر فرماتے۔ اس آسان نے وہ دن بھی دیکھا جب خیبر کے یہود اس بات کے منتظر سے کہ اب انہیں غلام بناکر اسلامی افواج میں تقسیم کر دیا جائے گا، ان کی جائیدادیں اور تیار فصلیں اجاڑ دی جائیں گی اور ان کی خواتین کو بھی جانوروں کی طرح ہائک کرلے جایا جائے گا۔ کیونکہ اس وقت کادستوریہی تھا، لیکن وقت کی رفتار تھم گئی۔ تاریخ انسانی نے مشاہدہ کیا کہ صفحہ بہتی پر پہلی مرتبہ فاتح و مفتوح کے در میان مذاکرات ہوئے اور فصلوں کی ایک نسبت کی تقسیم پر معاہدہ طے پاگیا اور پھر اگلی فصل پر جب ایک قاصد نبوی مُنَّالِیْنِ مُنہ خیبر پہنچا اور فصلوں کو نصف نصف تقسیم کیا گیا، تو اس قاصد نے یہود سے کہا کہ ان میں سے جو حصہ چاہو، لے لو اور جو چاہے ، تم چھوڑ دو، وہ ہم لے جائیں گے۔ اس پر خیبر کے یہود بول اٹھے کہ خدا کی قسم ! اسی عدل و انصاف

کا حکم ہمیں تورات میں دیا گیا تھا اور اس عادل کے حامل کی پیشین گوئی تورات میں کی گئی تھی کہ وہ آخری نبی منگا تی تی ہودی در رہے منگا تی تی ہودی نے موسی علی تی ہودی اور انصاری پیغیروں عین انصلیت پر بحث کر رہے سے دوران بحث یہودی نے موسی علی تیا کو اس انداز سے پیش کیا جیسے وہ محمد منگا تی تی سے افضل ہوں۔انصاری یہ برداشت نہ کر سکے اور اسے ایک تھیٹر رسید کر دیا۔یہودی نے حضور اکرم منگا تی تی کی عدالت میں شکایت پیش کی، فریقین کو س کر حضور کریم منگا تی تی مقدمے کا فیصلہ فرمایا اور نصیحت کے عدالت میں شکایت پیش کی، فریقین کو س کر حضور کریم منگا تی تی مقدمے کا فیصلہ فرمایا اور نصیحت کے طور پر کہا ''دوسرے پیغیبروں پر میری فوقیت میں مبالغہ نہ کرو۔روز قیامت سب لوگ بے ہوش ہو جائیں گے۔ میں جاگئے والوں میں سب سے پہلا ہوں گا اور دیکھوں گا کہ موسی علیہ اللے خات کے برابر کھڑے ہیں ہے۔

حضرت عبداللہ بن سہیل رڈالٹیڈ کو خیبر کے یہودیوں نے شہید کر دیا۔ مقتول کے وارث نے آنحضرت مُلُالٹیڈ کم کے معدالت میں مقدمہ پیش کیا، لیکن اس واقعہ کا کوئی عینی شاہد پیش نہ کر سکے تو آنحضرت مُلُالٹیڈ کم کے باس ایک شخص کسی آدمی کو مُلُالٹیڈ کم نے ان کو ایک سواونٹ خون بہا میں دلوادیئے۔ آنحضرت مُلُالٹیڈ کم نے باس ایک شخص کسی آدمی کو کیگر لا یا، عرض کیا کہ اس آدمی نے میر سے بھائی کو قتل کر دیا ہے۔ آپ مُلَالٹیڈ کم نے فرمایا کہ جاؤ! اب اس کو بھی اسی طرح سے مار ڈالو۔ قاتل نے اس شخص سے کہا کہ خداسے ڈرواور مجھے معاف کر دو، تمہارے لیے بھی بہتر ہے کہ معاملہ یوم حشر پر چھوڑ دی۔ اس پر اس شخص نے تاتل کو چھوڑ دیا۔ بعد میں آنحضور مُلَالٹیڈ کی کے معلوم ہواتو فرمایا کہ قصاص کے بدلے میں بہتر تھا کہ مقتول حشر کے دن اللہ سے فریاد کرے کہ یااللہ! اس شخص نے میر می جان کیوں لی؟ (۲۸)

ایک شخص سے آپ منگانٹی آئے نے کھیوریں قرض کے طور پر لیں۔ چندروز کے بعدوہ تقاضے کے لیے آگیا۔ آپ منگانٹی آئے نے ایک انصاری ڈاٹٹی کو حکم دیا کہ اس کا قرضہ اداکر دو۔ انصاری ڈاٹٹی نے کھیوریں دیں لیکن وہ کم تر درجہ کی تھیں۔ انصاری ڈاٹٹی نے کہا: تم رسول کریم منگانٹی آئے کی کھیوریں لینے سے انکار کرتے ہو؟ بولا: ہاں! رسول اکرم منگانٹی آئے ہی عدل نہ کریں گے تو اور کون کرے گا؟ آپ منگانٹی آئے کی آئیسوں میں پانی بھر آیا اور فرمایا کہ بالکل سے ہے۔ پھر آپ منگانٹی آئے نے بہتر کھیوریں دلوائیں۔ ایک دفعہ آپ منگانٹی آئے نے اس کا تاوان اداکر دیا۔ اس طرح آیک دفعہ بنو ایک پیالہ مستعار لیا۔ اتفاقاً وہ پیالا گم ہوگیا۔ آپ منگانٹی آئے نے اس کا تاوان اداکر دیا۔ اس طرح آیک دفعہ بنو مخروم کی ایک بلند مرتبہ عورت نے چوری کی۔ قریش کی عزت کے لحاظ سے لوگ چاہتے تھے کہ ملزمہ سزا

سے فی جائے اور معاملہ دب جائے۔ لوگوں نے حضرت اسامہ بن زید رہ النفیٰ کو سفارش کے لیے تیار کیا۔ انہوں نے آخضرت مُثَاثِیْنِ کم سفارش کے لیے تیار کیا۔ انہوں نے آخضرت مُثَاثِیْنِ سے معافی کی درخواست کی۔ آپ مُثَاثِیْنِ کم نے خضب آلود ہو کر فرمایا کہ بنی اسرائیل اسی کی بدولت تباہ ہوئے۔ وہ غریبوں کو تو سزادیتے تھے اور امیر وں کو بخش دیتے تھے۔ خدا کی قشم!اگر محمد مُثَاثِیْنِ کم کی بیٹی فاطمہ رہا تھا بھی چوری کرتی تو میں اس کا ہاتھ بھی کاٹ دیتا۔ (۴۹)

خلافت راشدہ میں عدل: خلافت راشدہ کے زمانے میں مملکت کا پورا نظم و نسق قر آن و سنت نبوی کا آئینہ دار تھا۔ قر آن و حدیث ہی مملکت کا دستور تھا۔ عہد صدیق میں تمام اکابر صحابہ حضرت ابو بکر صدیق ڈلٹٹڈ اللہ مسکل مسلد میں رجوع فرماتے تھے۔ قر آن شریف کی جمع اور ترتیب آپ ڈلٹٹڈ ہی کا کام تھا۔ خلافت کے لیے باتفاق آراء آپ کے ہاتھ پر جو بیت کی گئی، وہ بیت خاصہ کہلاتی ہے (۵۰)۔

حضرت ابو بکر صدیق رہائیڈ نے بعض اہم قانونی مسائل طے فرمائے۔ بہت سے مسکوں کی وضاحت بھی گی۔ اس کی ایک مثال حق حصانت کے سلسلے میں ملتی ہے۔ جس میں خود حضرت عمر رہائیڈ فریق حضاحت بھی گی۔ اس کی ماں کا تھوک تمہارے دیے سے ۔ آپ رہائیڈ نے فیصلہ فرمایا کہ اے عمر رہائیڈ اس بچے کے لیے اس کی ماں کا تھوک تمہارے دیے ہوئے شہد سے بہتر ہے۔ اس طرح حضرت ابو بکر صدیق رہائیڈ نے قانون وراثت میں بھی ایک اہم مثال قائم فرمائی۔ آپ رہائیڈ نے یہ فرمایا کہ دادا' حقیقی بہنوں اور بھائیوں کو وراثت سے محروم کر دے گا۔ خلیفہ اول رہائیڈ کے اس خیال سے امام ابو حفیفہ رہوں اور بھائیوں کو وراثت اس خیال کے مخالف ہیں ان میں حضرت علی رہائیڈ امام ابو یوسف، امام محمد ، امام مالک ، امام شافعی اور امام زید رہیں شامل ہیں۔

حضرت ابو بکر رٹیالٹنڈئئے کے بعد حضرت عمر رٹیالٹنڈئے نے ایک مثالی حکومت کا نقشہ مرتب کیا اور ایسے طرز حکومت کی بناء ڈالی، جو اسلام کی حقیقی روح تھا۔ آپ رٹیالٹنڈئی مجلس شور کی میں حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت عبد الرحمٰن بن عوف، معاذ بن جبل، حضرت ابی بن کعب، زید بن ثابت رٹیالٹنڈئم جیسی شخصیات محقیں۔ کوئی ملکی مسئلہ کشرت رائے کے بغیر طے نہیں یا تا تھا<sup>(۱۵)</sup>۔

حضرت عمر خلائفۂ نے ایک فرمان میں لکھا کہ مقدمات میں پہلے قر آن کے مطابق فیصلہ کریں اور اگر اس سے کوئی مسئلہ حل نہ ہو سکے تو حدیث سے بھی حل نہ ہو سکے تو اجماع کے ذریعے طے کریں اور اگر اس سے بھی حل نہ ہو سکے تو اجتہاد کریں۔ نیز وہ قاضیوں کو مشکل اور اہم مسائل کریں۔ نیز وہ قاضیوں کو مشکل اور اہم مسائل کے متعلق فیصلے لکھے کے جیجے تھے (۵۲)۔

سید ناعمر فاروق اعظم رفائنیٔ نے دنیا میں عدل وانصاف کی وہ مثالیں قائم کیں، جن کی نظیر ان کے بعد دنیاوالوں کو نہیں مل سکتی اور سید ناعلی رفائنیُ کا وہ قول بالکل صحیح ثابت ہوا جس میں حضرت علی رفائنیُ نے سید ناعمر رخائنیُ سید ناعمر رخائنیُ سے فرمایا تھا کہ ''آپ رفائنی نے اپنے بعد کے خلفاء کو مشقت میں ڈال دیا ہے۔''(۵۳)

سیدناعمر فاروق را را نایا، بلکه رعایا کے سید ناعر فاروق را نایا، بلکه رعایا کے ساتھ بھی الی ہی عدل وانصاف کاسلوک کیا کہ وہ آپ را نانی جان چیڑ کئے گئے۔ حضرت عمر را نائی نئی بات کے بلے بھی تدابیر اختیار کیں۔ قاضی کو تجارت کی ممانعت مقدم نیز اجباز وسائل آمدنی کے سر باب کے لیے بھی تدابیر اختیار کیں۔ قاضی کو تجارت کی ممانعت تقی ۔ نیز غیر مسلموں کو اجازت تھی کہ خود اپنے مقدمات کا فیصلہ کرلیں۔ مساجد میں عدالتی اجلاس بھی ہوتے تھے۔ حضرت عمر فاروق را نائی فیڈنے نے پہلی مرتبہ قید خانے بنوائے اور اس مقصد کے لیے صفوان بن امیہ کا مکان ۲۰۰۰ درہم میں خریدا۔ فدک کے مسئلہ میں حضرت عمر روانا نئی کی مسئلہ میں حضرت عمر روانا نئی کی مسئلہ میں حضرت عمر روانا نئی کے مسئلہ میں حضرت عمر روانا نئی کے مسئلہ میں عملو کہ زمین جو خیبر میں تھی 'وقف کر دی تھی۔ اور سے پہلا وقف تھا، جو آنحضرت میں انتخاب کے زمانے ہی میں عمل میں آ ما تھا۔

عہد عثانی میں حضرت عمر رٹائٹنُۂ کے دور میں کیے گئے اضافے ہی بحال رہے۔اور ان کے عہد میں ایک عمارت دار القصناء کے نام سے بنائی گئی۔

عہد مر تضوی میں چونکہ حضرت علی دلائٹیڈ نو دبہت بڑے نقیہ تھے اور انہیں قانون وراثت عول اور رز کے اصولوں کے بانی سمجھے جاتے تھے۔ قانون شہادت کے سلسلے میں حضرت علی دلائٹیڈ نے ایک نئی اصلاح کی۔ پیش ہونے والے گواہوں کا تزکیہ کہ زیادہ معتبر ہیں یا نہیں ؟ جھوٹی گواہی کی شہادت لیتے وقت دوسرے گواہوں کوعد الت سے ہٹادیتے تھے۔ اور صد اقت کے لیے مخفی تحقیقات کرتے تھے۔

عدل کی شان عہد نبوی اور چاروں خلفاء کے دور میں قائم رہی۔ حضرت علی رفحالیّنی بذات خود عدالت میں قاضی کے روبُرو بہ حیثیت فریق مقدمہ حاضر ہوئے۔ چنانچہ آپ رفحالیّنی قاضی شر آئے بیدالیّن کے عدالت میں قاضی شر آئے بیدالیّن کے اور اپنے بیٹے امام حسن رفحالیّن کو بطور گواہ پیش کیا۔ قاضی شر آئے بیدالیّن نے باپ کے حق میں بیٹے کی گواہی قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ آپ کی عدالت میں وراثت کا ایک مقدمہ پیش ہوا۔ ایک ایسے لڑے کی وراثت بحث طلب تھی جس کے دو سر، دو سینے تھے لیکن نجلا دھر ایک ہی تھا۔ سوال یہ تھا کہ اس کوایک حصہ ملے گایادو۔ حضرت علی رفحالیا کہ اسے سوجانے دواور پھر دیکھو

کہ سانس دونوں سروں سے برابر آتی ہے یا نہیں۔اگر دونوں سروں سے برابر آتی ہے تو دو جھے ملیں گے۔اوراگرایک ہی سرسے سے سانس آتی ہے توایک ہی حصہ (۵۴)۔

اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام کولوگوں کی اصلاح و تبلیغ کے ساتھ لوگوں کے در میان عدل و انصاف سے فیصلہ کرنے کاکام بھی سونپاہے۔ (۵۵) قر آن و سنت کے احکامات کی بناء پر صحابہ کرام فٹکا لُڈٹئ نے قضاۃ کی اہمیت اور معاشرے کے لیے اس کی عظیم ضرورت کا ادراک کیا۔ حضرت عمر ٹٹکاٹنڈ نے جب عدلیہ کو انتظامیہ سے الگ کر دیا تو اس کے ساتھ عدالتی طریقہ کارسے متعلق ہدایات بھی جاری فرمائیں سے ہدایت ابوموسیٰ اشعری ٹاکٹیڈ گورنر کوفہ کے نام خط میں تھیں اس میں عدل و انصاف کی اہمیت اور عدلیہ کی آزادی کے متعلق ہے (۵۲)۔

سیاست الملوک میں عدل کی بڑی اہمیت ہے۔موسیٰ بن یوسیٰ نے اپنے بیٹے کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:

"عدل کسی بھی ریاست کاروشن چراغ ہے۔عدل کے چراغ کو ظلم کی آند ھی سے نہ بھجاؤ۔ ظلم کی آند ھی سب کچھ تباہ کر دیتی ہے۔ جبکہ عدل کی ہوا ثمر آور ہوتی ہے احکام میں عدل حکومت کی بنیادی صفات میں سے ہے۔ (۵۵) حضرت عمر بن عبد العز مز عیشات کو حمص کے عامل نے لکھا:

' جمص شہر شکست وریخت کا شکار ہے اور مر مت در کار ہے۔ حضرت عمر بن عبد العزیز نے اسے لکھااس کوعدل سے مضبوط کرواور اس کی شاہر اہوں کو ظلم سے پاک کرو<sup>(۵۸)</sup>۔

اجتماعی عدل کی ایک قسم معاشی عدل بھی ہے اور اسی معاشی عدل کے ذریعے ہم معاشر ہے ہے دولت کی طبقاتی تقسیم کا خاتمہ کر سکتے ہیں۔ مغربی معاشی نظاموں میں معاشر ہے پر بدنما اثرات مرتب کیے ہیں کہ معاشر ہے سے معاشی عدل کا خاتمہ نظر آتا ہے۔اسلام نے ایک منظم معاشی نظام کی تصویر پیش کی ہے۔اسلام نے تقسیم دولت کا جو نظام دیا ہے اس کی وجہ مساویانہ تقسیم ،عاملین کو دیانتداری سے محاصل کی وصولی کا تھم اور لوگوں میں عدل کے ساتھ دیانت داری کرنے کی تلقین اور صرف دولت میں اعتدال میں میانہ روی (۵۹) ہے۔

غیر مسلموں کے ساتھ بھی عدل کا تھم: شخ الاسلام ابن تیمیہ ٹیشاللہ فرماتے ہیں" اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو کفارسے عدل کرنے کا تھم دیاہے اگر چہ وہ ان کے ساتھ شدید بغض رکھتے ہوں۔ مگر اللہ اور اس کے رسول مَثَالِیْنَمُ نے یہی تھم دیاہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشادہے:

﴿ وَإِذَا قُلْتُدُ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَنَ ۚ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَابَكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ (١٠)

(اور جب تم بات کہو تو انصاف کی کہو، خواہ معاملہ رشتہ داری کاہی کیوں نہ ہو، اور اللہ کے عہد کو پورا کرو۔ان باتوں کی اللہ نے تمہیں ہدایت کی ہے، شاید کہ تم نصیحت قبول کرو)۔ ابن کثیر وَخُولَاللہِ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ قریب و بعید کے ساتھ قول و فعل میں عدل کا حکم دیتا ہے۔

ابی سے سے عدل کی ہدایت فرما تاہے۔ہروقت،ہر حال میں (۱۲)۔ وہ ہر ایک کے لیے عدل کی ہدایت فرما تاہے۔ہروقت،ہر حال میں (۲۱)۔

یہ بھی سنت میں وارد ہے کہ رعیت کے در میان عدل قائم نہ کرنا بہت بڑے خطرے کا باعث ہے۔ چنانچہ معقل بن بیار المزنی خلافیڈ ، سول الله مَلَا لَیْدُ مَعِیْدُ الله مَلَا لَیْدُ رَعِیَّهٔ ، یَمُوتُ یَوْمَ یَمُوتُ وَهُو غَاشٌ لِرَعِیَّتِهِ

إِلَّا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ > (٦٢)

(کوئی ایبابندہ نہیں جس کو اللہ تعالی اس کی رعیت کا ذمہ دار بنائے اور اس کو موت اس حال میں آئے کہ وہ اپنی رعیت سے دھوکا کرنے والا تھا، مگریہ کہ اللہ نے اس پر جنت حرام کر دی ہو۔)

شخ الاسلام ابن تیمیہ تُرینالیّت نے فرمایا: د نیا میں لوگوں کے معاملات جن میں کی قسم کے گناہ شامل ہو سکتے ہیں، عدل کے ساتھ ہی درست ہو سکتے ہیں۔ اور اکثر حقوق کی درستی اس طرح ہوتی ہے کہ ظلم اس میں شامل ہو تا ہے اگر چہ گناہ میں وہ مشترک نہ بھی ہوں۔ اور اس بارے میں کہا گیا ہے: اللہ تعالیٰ عدل کرنے والی ریاست کو قائم رکھتا ہے اگر چہ وہ کا فرہ ہو اور اس ریاست کو قائم نہیں رکھتا جس میں عدل نہ ہو، اگر چہ وہ مسلمانوں کی ہو۔ اور کہا جا تا ہے کہ دنیا عدل اور کفر کے ساتھ تو قائم رہے گی لیکن ظلم اور اسلام کے ساتھ نہیں رہے گی کیکن ظلم اور اسلام کے ساتھ نہیں رہے گی۔ عدل ہر چیز کا نظام ہے جب دنیا کے معاملے کو عدل پر قائم کیا جائے گا تو وہ قائم ہو گی خواہ عدل کرنے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہ ہو اور جب اسے عدل سے قائم نہیں کیا جائے گا تو وہ گی خواہ عدل کرنے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہ ہو اور جب اسے عدل سے قائم نہیں کیا جائے گا تو وہ گی خواہ عدل کرنے والے کا آخرت میں کوئی حصہ نہ ہو اور جب اسے عدل سے قائم نہیں کیا جائے گا تو وہ

قائم نہیں ہوگی۔اگرچہ اس کا صاحب ایمان والا ہو، آخرت میں اسے کوئی اجر نہ ملے گا(۱۳)۔ فتح نیبر کے بعد وہاں کی زمین نصف پید اوار کی بناء پر یہودیوں کے حوالے کر دی گئی تھی اور عبداللہ بن رواحہ رہ اللہ اللہ بن رواحہ رہ اللہ بن رواحہ برائی کے لیے بھیجا جاتا تھا۔ وہ پید اوار کو دو حصوں میں تقسیم کر کے دو انبار لگوا دیتے اور یہودیوں سے کہتے کہ جو حصہ چاہو اٹھالو۔ یہودی کہتے بزمین اور آسمان ایسے بی عدل سے قائم ہیں۔ مسلمانوں کا وظیفہ حیات روئے زمین پر یہی تھا اور ایسے بیہ اصول حیات عالمی امن کے ضامن ہوسکتے ہیں۔ وہ افراد یا گروہ اس وظیفے کی بجا آوری سے کیو نکر عہدہ بر آ ہوسکتے ہیں، جن کی زبانوں سے الفاظ نکلتے ہیں تو معلوم ہو تا ہے ، پھول جھڑ رہے ہیں لیکن ان کے دل ،ان کی طبیعتیں اور ان کی ذہنیتیں نہایت پست اور امن بر انداز اغر اض سے یک رہے ہیں لیکن ان کے دل ،ان کی طبیعتیں اور ان کی ذہنیتیں نہایت پست اور امن بر انداز اغر اض سے یک قلم آلودہ ہیں۔ یہ وہی شیوہ ہے جس پر مدینہ منورہ کے یہودی عربوں کے تعلق میں کاربند سے اور کہا کرتے تھے:

﴿ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِيتِ مَسَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (۱۳) (اميول(يعنى عربول) كے ساتھ معاملہ كرتے ہوئے ہم پر پچھ مؤاخذہ نہيں (يعنی ان كے ساتھ ديانت دارى والا بر تنا ضرورى نہيں) اور يہ كہد كروہ الله پر تہت باندھتے ہيں۔ حالا نكد اچھى طرح جانتے ہيں حقيقت حال كياہے؟)

یعنی جس گروہ سے ذاتی اغراض وابستہ ہیں،ان کے متعلق ایک نظام اخلاق اور ایک ضابطہ نیک و بدہے لیکن جن سے کوئی خاص علاقہ نہیں،ان کے باب میں بالکل دوسری روش اور دوسرے اصول پیش کے جاتے ہیں (۱۵)۔

پاکستان کے تناظر میں جب ہم عدل اجھائی کامشاہدہ کرتے ہیں توالمیہ یہ ہے قائداعظم کی وفات کے بعد جس کلمہ لاالہ الااللہ اور نظریہ کی بنیاد پر اس کا وجود قیام عمل میں آیا اور جن کوسیاسی ساتی معاثی نظام کی تشکیل میں را ہنما بننا تھا اسلام اور جمہوری روایات سے غفلت برتی گئی، اللہ اور رسول سَلَّا اللہ اُلہ اور سول سَلَّا اللہ اُلہ اور مہوری روایات سے غفلت برتی گئی، اللہ اور رسول سَلَّا اللہ اُلہ اور محمل احمالت پر عمل نہیں ہوا۔ یہ حقیقت فراموش کر دی گئی کہ عدل اجھائی ہی وہ بنیاد فراہم کر تا ہے جو ملک قوم اور دنیا کی ترتی خوشحالی سکون وامن کا ضامن ہے۔ اس کے لئے ضروری ہے کہ اسلام کے عدل اجھائی کے اصول کو اپناکر معاشرے کو ترتی کی راہ پر گامزن کرنے میں ہم سب مل کر ممد و معاون ثابت ہوں اور

ا پنے طور پر انفرادی عدل بھی قائم کریں، کیونکہ انفر دی عدل بھی عدل اجتماعی کے لئے مضبوط بنیاد فراہم کرتا ہے۔

ہم عدل اجماعی ہی کے ذریعے سے تخلیقی عمل کو بہتر کر سکتے ہیں، تخلیقی قوتوں اور پیداواری صلاحیتوں کو فروغ دے سکتے ہیں، تخریبی عناصر کے خلاف جدوجہد کر سکتے ہیں اور ان کے اسباب کا پتہ چلا کر ان وجوہات و عناصر سے معاشر ہے، ملک و قوم کو نجات دلا سکتے ہیں۔ اسلام میں عدل اجماعی کا میدان زندگی کے سارے پہلوؤں پر محیط ہے۔ جن میں سے سیاسی، معاشر تی، اقتصادی اور اجماعی پہلو بھی ہیں۔ نیز عدلی کے سارے پہلوؤں پر محیط ہے۔ جن میں سے سیاسی، معاشر تی، اقتصادی اور اجماعی پہلو بھی ہیں۔ نیز عدلید ، فوج اور تعلیم لیخی ہر طرح کے افراد کی سطح پر اس کی تطبیق واجب ہے۔ اجماعی عدل کسی بھی معاشر سے میں امن و فلاح کی ضانت فراہم کرتا ہے۔۔ یہ لازم ہے کہ حاکم و محکوم ادنی واعلی، امیر و غریب بے نواو صاحب اثر فرق مٹا کر سب اپنے اپنے رویے اپنی اپنی حیثیت میں اپنی ذات کے اندر عدل کی صفت اجاگر کریں۔ طاقت و اقتدار کا شتر بے مہاراستعال سے ہر طرح کے جرائم میں اضافہ ہوا ہے۔ یہ سب معاشر سے میں صرف عدل اجماعی کے نہ ہونے کی وجہ سے ہے۔

ہم نے گذشتہ صفحات میں مختصر اُ دنیا کے گزری اقوام اور موجودہ دور کے عدل کا ایک مختصر تصویر پیش کیا ہے۔اس میں آپ کوسب سے بہتر عدل فراہم کرنے کی صفانت صرف اسلام دیتا ہے۔اس کی مثالیں ہمیں اسلام کے ہر دور میں ملتی ہیں مثلاً عمر بن عبد العزیز عملیاً اور برصغیر میں مسلمانوں کا سنہری دور جیسے اور نگ زیب عالمگیر،شیر شاہ سوری، شاہ جہاں وغیرہ کا دور اس میں سر فہرست ہے۔

ضرورت اس امرکی ہے کہ اسلام کی تعلیمات پر عمل کر کے خوف البی پیدا کر کے عدل کی روح کو سمجھا جائے۔ انفرادی عدل، عدل اجتماعی کی طرف پہلا قدم ہو گا۔ اس معاملے میں علما، اسکالرز، مفتیان کی بھی ذمہ داری ہے کہ معاشر ہے کے افراد کو عدل اجتماعی کی حقیقت اور اہمیت سے روشناس کر ائیں۔ طاقت واقتدار، حرص وہوس اثر ورسوخ والوں کی شتر بے مہاری کا حد درجہ نتیجہ منفی رد عمل ہے۔ بے شار جرائم کے پیچھے بنیادی طور پر یہی عمل کار فرما ہے۔ اور بیہ صرف قرآن و حدیث و سنت اور آثار صحابہ و صحابیات اور تمام اچھے لوگوں کی اچھی باتوں پر ہمارا عمل نہ ہونے کی وجہ سے ہے۔ اس لئے کہ شریعت اسلامی کے مطابق قوانین پر عمل درآ مد ہی سے تعاون کی فضاکی قائم کر کے ہی عدل کی طرف قدم ہڑھا سکتے ہیں ورنہ اگر معاشر ہے میں پائی جانے والی کی رحم و ہمدر دی اور تعاون کی بجائے یہ شقاوت قلبی میں مزید

اضافہ ہو تارہے، تو معاشرہ کی بے سکونی جو پہلے ہی اپنی انتہا پر ہے اور جرائم میں بھی اضافہ ہو۔ فقہ اسلامی کے مطابق ایسے صاحب نژوت ظالم شقی القلب حکمر ان یا امر ا کے ساتھ قانون کا آ ہنی ہاتھ استعمال کرنا جائز ہے۔

امام ابن حزم اور امام شاطبی عُیاستُنگ فر آن و احادیث اور آثار صحابہ سے جو محاثی نظریات اخذ کئے ان کے مطابق اگرایک گروہ کے پاس وافر فراوانی سے اشیاء موجود ہوں اور دیگر پچھ لوگوں کی محرومی انتہادر ہے کو پینچ جائے جہاں جان بچپانے کے لئے اضطرار میں مر دار کھانے کی نوبت آجائے، تو ان امر اء سے جو اشیاء خوردو نوش بچپا کر رکھنے والوں سے لڑ کر ان سے وہ مال چھین لینا جائز ہے۔ اگر بھوکا مارا جائے تو مالد ار پر دوہر کی لعنت برسے گی اور وہ طاکفہ جائے تو الدار پر دوہر کی لعنت برسے گی اور وہ طاکفہ جائے بین شار ہو گا۔ عدل اجماعی میں اگر ہم مسلسل ناکام رہے اور مراعات یافتہ اور محروم طبقات میں فرق کو کم کرنے کی کوئی شعوری کو شش نہ کی گئی تو وہ وقت بہت جلد قریب آگے گاجب مفلس نادار اس امر پر مجبور ہو جائے گے کہ طاقت و دولت کے نشے میں ڈوبے ہوئے، بدرد لوگوں سے ان کاسب پچھ چھین لیں۔ حنی مبارک، زین العابدین علی اور کرنل قذا فی کے انجام کی کس کو خبر نہیں۔ لازم ہے کہ جس قدر لیں۔ حضرت علی طلم ممکن ہو عدل اجماع کی کو ہمارے معاشرے اور ہماری مملکت کے درد کا درماں بنایا جائے۔ حضرت علی طلم ممکن ہو عدل اجماع کی کو ہمارے معاشرے اور ہماری مملکت کے درد کا درماں بنایا جائے۔ حضرت علی کا قول ہے کہ کفر پر تو ایک ریاست قائم رہ سکتی ہے، لیکن اگر اس میں ظلم پھیل جائے تو وہ اپنی بقا کا جو از کھو بیٹھتی ہے۔ 'لیکن اگر اس میں ظلم پھیل جائے تو وہ اپنی بقا کا جو از کھو بیٹھتی ہے۔ 'لیکن اگر اس میں ظلم پھیل جائے تو وہ اپنی بقا

# حواشي وحواله جات

- ا) سورة الانعام: ١١٥؛ نيز ديكيئ سورة الانفطار: ٢٠٤
- ٢) سورة المائده: ٨؛ نيز د كيُّك : سورة النحل: ٩، سورة النساء: ٣، سورة البقره: ٢٨٢، سورة الأنعام: ١٥٢
  - ٣) سورة الحديد: ٢٥
  - ۳) سید ابوالا علی مودودی، تفهیم القر آن، ص:۳۲۲/۵
    - ۵) ابن حجر عسقلانی، فتح الباری، ص:۲/۱۳۵
- ابن منظور افریقی، لسان العرب، ص ۲۳۰۰ ، دار صادر، بیروت ، مرتضیٰ زبیدی، تاج العروس من جوابر القاموس (باب الام) ص: ۲۵/ ۲۷۷ ، دارالفکر، بیروت ، ۱۳۱۴ هـ ، لوکیس معلوف ، المنجد فی اللغه ، انتشارات اسلام، تهران ، ایران اساعیل بن حماد جو بری ، الصحاح ، دارالحدیث ، قابره ، مصر
  - ۱۵ امام جرجانی، کتاب التعریفات، ص: ۱۳
  - ۸) ابو بکر احمد بن علی رازی، الجصاص، احکام القر آن، ص۲۳۴/ ۲۳۳۰، مطبعه او قاف
    - 9) سيد سليمان ندوي، سير ة النبي، ص: ۲/۳۳
  - 10) سید مودودی، اسلامی ریاست، ص: ۲۹۲،۵۲۴،۵۲۵ نیز دیکھئے: ص: ۹۹۳ تا ۵۰۳ اسلامک پبلیکیشنزلا ہور نیز دیکھئے سید عبد الصبور طارق، مسلمان قاضیوں کا بےلاگ عدل، ص،۱۱سلامی تاریخ و تدن ص: ۱۵۷
    - اا) ضرورة القرآن، ص: ۲/۴۹، پروفیسر مولانا قاضی زاہد الحسینی
      - ۱۲) سورة المائده: ۸
    - ۱۳) ابن قیم الجوزیه ،الطرق الحکمیه مجمع الفقه الاسلامی الجده ۱۳۲۸هد، ص:۱۳۳ نیز دیکھیے قر آن مجید متر جم حضرت شیخ الہند ص ۱۳۰
    - ۱۴) تفصیل کے لیے دیکھیے: سورۃ النساء: ۲۵, سورۃ الحشر: ۷ اور سورۃ المائدہ: ۴۴
      - ١٥) سورة الجمعه: ا
      - ١٦) سورة النباء: ١٠
  - سيد قطب شهيد، اسلام ميں عدل اجتماعی، ڈاکٹر محمد نجات الله صدیقی، ص۵۳ تا۵۰ ااسلامک پبليکشنزلا ہور
    - ۱۸) احبار، ص:۲۴/۲۱؛ مروج الذهب، ص:۲۱/۲۱؛ گنتی، ۱۳:۳۰، استثناء ۱۱:۹۱
      - 19) اشتناء ۱۵:۳
        - ٢٠) الضاً

- ا٢) مثلاً استثناء ٣، ا: ١٥ نيز ديكھيے ايضاً ٢٠: ٢٣
- ۲۲) تالمود ، مسلینی، پال آئزک هر شول، لندن، ۱۸۸۵، صفحات ۲۱۰،۲۲۱ نیز دیکھیے سید ابو الاعلی مودودی، تفہیم القر آن، جلدا، ص۲۲۷، سورة آل عمران، حاشیہ ۲۴۲،۹۹۲ء ا، ادارہ ترجمان القر آن)
  - ۲۳) سورة البقره: ۷۲، نيز ديكھيے سورة المائده: ۸۲
  - ۲۴) سورة المائده: ۲۲، سورة البقره: ۱۲۴ نيز ديکھيے سورة الجمعه ۲
    - ۲۵) سورة البقره: ۸۰
    - ٢٦) سورة المائده: اسم
    - ۲۲) متی ۵۹:۵؛ لو قا۲۸:۲
  - ۲۸) لو قا، ۲۱:۲۱، نیز دیکھیے، متی ۵:۲۱،۲۲، متی،۵:۳۸ و ۱۸:۲۰
    - ٢٩) سورة المائده: اسم
    - ۳۰) سورة المائده: ۱۸
  - ۳۱) سورة الحديد: ۲۷؛ نيز ديكيهي سيد شميم حسين قادري، اسلامي رياست قر آن وسنت كي روشني ميس، علماء اكيُّر مي، شعبه مطبوعات محكمه او قاف لا مور، ص: ۲۴۸۳ تا ۲۴۸۸
- ۳۲) سید شمیم حسین قادری،اسلامی ریاست قر آن وسنت کی روشنی میں،علاء اکیڈمی، شعبه مطبوعات محکمه او قاف لاہور، ص۲۴۸ تا ۲۵۰-۳
  - ۳۳) ڈاکٹر حمید اللہ، مجلہ عثانیہ، جلد ۱۱، ثارہ ۲، اص ۱۹،۲۰ نیز دیکھیے سیر ۃ ابن ہشام ص ۷۹،۷۸
  - ۳۴) نقوش رسول نمبر جلدیاز دهم ثاره نمبر ۱۳۰۰، ص ۲۰۲، جنوری ۱۹۸۵،اداره فروغ ار دولا هور
    - ۳۵) سورة النساء: ۵۸
    - ٣٦) سورة المائده: ٨
    - ۳۷) سورة النحل: ۹۰
    - ٣٨) سورة النساء: ٥٨
    - ٣٩) سورة النساء: ١٣٥
    - ۴۰) سید سلیمان ندوی، سیرت النبی، ص: ۲۰/۱
    - ۱۲) محمد بن اساعيل البخارى، كتاب الا ذان، باب من جلس فى المسجد ، الحديث: ۲۲۰؛ نيز د مكھيئے سورة النساء: ۲۰
      - ۲۴) سید عبدالصبور طارق، مسلمان قاضیوں کا بےلاگ عدل، ص ۱۵ تا ۲۰

- ۳۳) پروفیسر رفیع الله شهاب،عدل کااسلامی تصور،مقبول بکس،لا بور،۱۹۹۹،ص۱۹،۱۸
  - ٣٦) سورة النساء: ٥٨؛ سورة المائده: ٨؛ سورة النساء: ٦٥
  - - ۴۷) شبلی نعمانی، سیر ةالنبی، ص: ۲/۲۷
    - ۲) صحیح بخاری، جلد ۲، کتاب التفییر، سورة الا عراف
  - ۴۸) سنن ابی داؤد، سنن نسائی، سنن ابن ماجه، ص ۱۹۱، حدیث ۸۱۹
    - ۴۹) سير ة الصديق ص، ۵۹ تا ۲۰، پروفيسر محمد عبد الحفيظ صديقي؛

بر صغیریاک و مبند میں اسلامی نظام عدل گستری، ادارہ تحقیقات اسلامی، اسلام آباد، ص ۳۹

- ۵۰) کنزالعمال، ص:۳/ ۱۳۳۸، حیدر آباد، طبقات ابن سعد، آرام باغ کراچی
- ۵۱) کنزالعمال، ازالة الخفاء اور اخبار القضاة وغیرة میں متعدد فتوے ملتے ہیں۔ نیزدیکھیے پروفیسر محمد عبد الحفیظ صدیقی، برصغیریاک وہندمیں اسلامی نظام عدل گستری، ص۴۵،۴۵، ادارہ تحقیقات اسلامی، اسلام آباد
  - ۵۲) ابن جوزی، سیر ة عمر بن خطاب
  - ۵۳) الطرق الحكميية، ص: ۵۲، بحواله سواخح المبيت، ص: ۱۲۸
    - ۵۴) سورة الحديد:۲۹
    - ۵۵) کنزالعمال،ص:۳/۳۱
  - ۵۲) محمد بن بوسف، واسطة السلوك في سياسة الملوك، ص: ۲۳
- ۵۷) محمد بن يوسف، انور المعروس، الشريح والقضاة في اسلام، ص: ۸۳،۱۹۸۴، مؤسسة شباب الجامعة الاسكندرييه
  - ۵۸) تفصیل کے لیے دیکھیں سورۃ التوبہ: ۴۰
    - ۵۹) سورة الانعام: ۵۲
    - ۲۴) ساست شرعیه، ابن تیمه، ص: ۲۴۳
  - ۱۲) ابن کثیر، تفسیرابن کثیر، ج۲متر جم مولانا محمد جونا گڑھی، مکتبہ قدوسیہ ۱۹۹۹، ص:۱۳۲
    - ۲۲) السنن الكبري للبيهقي، ص: ۱۰/۸۷ تا۸۹، حيدر آباد ( د كن )
- ۱۳) ابن تیمیه،سیاست شرعیه،ص: ۲۸۰،متر جم محمد اساعیل گود هر وی، تاجران کتب قر آن کراچی،موسوی مسافر خانه، سن ندارد،امام غزالی،احیاعلوم الدین، ۱۶، نیز دیکھیے ابن قیم کی کتاب اقتضاءالصر اط المستقیم
  - ۲۴) سورة آل عمران: ۵۵
- ۲۵) ابوالکلام آزاد،رسول رحت،مرتب غلام رسول مېر، شيخ غلام على اينڈ سنز،لا ہور،ڈاکٹر اسر اراحمد،اسلام ميں

عدل اجمّاعی کی اہمیت اور موجودہ جاگیر داری اور غیر حاضر ذمہ داری، مرکزی انجمن خدام قر آن لاہور ۲۲) امام شاطبی، ابی اسحق ابراہیم بن موسی، الاعتصام، المحلد الرابع، مکتبہ التوحید؛ ابن حزم ، المحلی، ادارۃ الطباعہ المنیریة، الجزالسادس، ۱۳۴۸ھ

\*\*\*\*\*\*

# اسلامی ریاست میں غیر مسلم رعایا کے حقوق

#### The rights of Non-Muslims in an Islamic State

ڈاکٹررانامطلوب احمد\* ڈاکٹر سدعلی اُنور\*\*

#### **ABSTRACT**

"Minority" is a word which is considered a challenge for any political system. This article discusses how a certain political system deals with the idea and rights of a minority. If a minority enjoys the privileges in a society that political system is considered as perfect.

Islam, the revealed religion, has not overlooked the status of a minority. Rights of a minority is one of the top priorities in Islam. This article brings to the fore the very status which Islam gives to the minorities and which they enjoyed while living in the Islamic political and social set up.

Islam not only gives minorities the right to live in an Islamic Society, but also gives them protection. The word "Dhimmis" gives minorities the protection in an Islamic society which they never entertain in their own society. Whether it was the time of the Holy Prophet, the Abbasid's or Umayyad, everywhere in the Islamic society they enjoyed not only as minorities but also they were allowed to build churches, join Islamic forces and to become viziers, etc.

It clearly reveals that Islam is a religion of peace that not only gives good tidings to the believers but aslo to the minorities who live among them.

This article is a small replica of what the minorities enjoyed in the Islamic society.

Keywords: Non-Muslims, Rights, Islamic Society, Minorities, Peace

اگر دنیا کی سیولر حکومتوں کا جائزہ لیا جائے تولا دینی نظام بھی اپنی ریاستوں میں اقلیتوں کو اکثریت کے ظلم واستبداد سے نجات نہیں دلا سکا اور ان کی وہی ابتر حالت ہے، جو قدیم زمانہ میں اقلیتوں کی تھی۔ وہ آج بھی اکثریت کے رحم وکرم پر زندگی گزارنے پر مجبور ہیں۔

امریکہ میں نیگرو کی حالت نہایت ہی خراب ہے۔ وہ سابی ، اقتصادی اور مذہبی آزادی سے محروم ہیں۔ وہ سفید فام لوگوں کے گرجامیں داخل نہیں ہو سکتے۔ امریکہ کے قدیم باشندے ریڈ انڈین حیوانی زندگی گزاررہے ہیں۔ اس ظلم کے خلاف لوتھر کنگ نے آواز اٹھائی، تواس کو گولی کانشانہ بنادیا گیا۔ برطانیہ میں بیرونی باشندوں کی جو اہتر حالت ہے، وہ کسی سے ڈھکی چچی نہیں۔ اس میں نسلی منافرت بڑھتی جارہی ہے۔ ہندوستان میں اقلیتوں سے ظلم وستم ہورہا ہے۔ فرقہ وارانہ فسادات اس میں روز مرہ کا معمول بن چکا ہے۔ اقلیتوں کا مال وجان اور عزت ہر وقت خطرے میں رہتی ہے اور حکومت کے رحم وکرم پر زندگی کے دن گزار رہی ہیں۔ امریکہ اور برطانیہ عراق میں ، اسرائیل فلسطین میں اور ہندوستان کشمیر میں جس بے رحمی کا عمل کررہے ہیں، وہ تاریخ کا ایک سیاہ باب ہیں۔

اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ کسی نظام نے بھی اپنی ریاستوں کو اقلیتوں کے حقوق کا تحفظ نہیں دیا۔ اسلام ہی صرف ایک ایسانظام حیات ہے جس میں غیر مسلم رعایا کے حقوق کو تحفظ دیا گیا ہے۔ اسلامی ریاست کے اعتبار سے اقلیتوں کی دواقسام ہیں:

۔ وہ معاہد جو مصالحت یا معاہدے کے ذریعہ اسلامی حکومت کے ماتحت آتے ہیں۔ ان کو اسلامی اصطلاح میں معاہدہ یاذمی کہا جاتا ہے۔ یہ غیر مسلم رعایا جزیہ دیتی ہے اور اسلامی ریاست کی رعایا بننا منظور کرتی ہے۔

۲۔ وہ جولڑائی میں شکست کھاکر مغلوب ہوتے ہیں۔

گویا کہ تمام صور توں میں اسلام نے اپنی ریاستوں میں رہنے والے غیر مسلم انسانوں کے حقوق کا تحفظ کیا ہے۔ اس کی مختلف صور تیں ہیں جن میں درج ذیل قابل ذکر ہیں:

# معاہدات کی پابندی

اسلام نے معاہدات کو دیانتداری کے ساتھ نبھانے کی تعلیم دی ہے۔ارشادِ الهی ہے:
﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِ ۚ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَا كَ مَسْتُولًا ﴾ (1)
(تم اپنے عہد پورے كروكيونكه عهدوں كے متعلق پوچھاجائے گا۔)
دوسرى جگه آتا ہے:

﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمْ مِّن وَلَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِن اسْتَنَصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاثً وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (2)

(اور وہ جو ایمان لائے اور انہوں نے ہجرت نہیں کی تم پر ان کی دوستی کا کوئی حق نہیں۔ یہاں تک کہ وہ ہجرت کریں اور اگر تم سے دین کے متعلق مد د چاہیں تو تم پر مد د دینا فرض ہے سوائے اس کے کہ یہ مد د ان لوگوں کے خلاف نہ ہو جن کے اور تمہارے در میان عہدہے۔اللہ جو تم کرتے ہواہے دیکھتاہے۔)

اس آیت کریمہ میں معاہدہ کی پابندی کا اس قدر تاکیدی حکم دیاہے کہ اگر اسلامی ریاست کا کسی غیر مسلم قوم کے ساتھ معاہدہ ہو اور پھر اس غیر مسلم معاہدہ کے خلاف کوئی دوسری مسلمان قوم اسلامی حکومت سے مدد طلب کرے، تووہ معاہدہ قوم کے خلاف ہر گز مدد نہ کرے اور اپنے عہد پر قائم رہے۔

مضرت عمر رفائقيًّ نے حضرت ابوعبيده رفائقيًً فاتح شام كو لكھا:
وامنع المسلمين من ظلمهم والأضرار وأكل أموالهم إلا بحلها ووف
لهم بشرطهم الذي شرعت لهم في جميع ما أعطيتكم (3)
(مسلمانوں كو ذميوں پر ظلم كرنے ان كو نقصان پنچانے اور ناجائز طور پر ان كامال كھائے
سے روكوان سے جو شرطيں كى كئ بيں اور ان سے جو وعدے كے گئے بيں ان كو پوراكرو)
ايك مرتبہ حضرت عمر رفائقيًّ كو معلوم ہوا كہ اہواز كے ذمى بھاگ رہے بيں تو تحقيقات كے ليے
بھرہ سے دس نيك سيرت مسلمان طلب كر ليے۔ ان ميں سے ايك احنف بن قيس رفائقيًّ بھى تھے۔ ان

سے پوچھا کہ ذمی مسلمانوں کے ظلم و تشد دکی وجہ سے بھاگ رہے ہیں یاکسی اور وجہ سے۔ انہوں نے جواب دیا کہ ان پر کسی قسم کا ظلم نہیں ہوا۔ وہ ازخو دبلاکسی وجہ کے بھاگ رہے ہیں۔ ان کے ساتھ آپ کی مرضی کے مطابق سلوک کیاجا تاہے، مگر اس سے آپ ڈیاٹٹٹڈ کواطمینان قلب نصیب نہ ہوا، توعتبہ بن غزوان ڈیاٹٹڈ کوالے مطابق سلوک کیاجا تاہے، مگر اس سے آپ ڈیاٹٹٹڈ کواطمینان قلب نصیب نہ ہوا، توعتبہ بن غزوان ڈیاٹٹٹڈ کوالے کہائٹ کہ کہ کا کہائٹ کو لکھا کہ:

"لو گوں کو ذمیوں کے ساتھ جورو ظلم سے رو کو اور اس سے ڈرو اور مختاط رہو۔ ایسانہ ہو کہ تمہاری بدعہدی یا ظلم کی وجہ سے حکومت تم سے چھین لی جائے۔ خدانے تم کو اس وعدہ پر حکومت عطاکی ہے۔ اس لیے اس عبد کو پورا کرو اور اس کے حکم اور مرضی پر عمل کرواس وقت خدا تمہاری مدد کرے گا"۔(4)

اہل نجر ان کے علیائیوں کے ساتھ رسول کریم منگانلیم آنے ایک تحریری معاہدہ کیا۔ اس میں معاہدی کیا۔ اس میں معاہدین کے حقوق بیان ہوئے ہیں:

"نجران اور اس کے اطراف کے باشدوں کی جائیں، ان کا مذہب، ان کی زمینیں، ان کا مذہب، ان کی زمینیں، ان کا مال، ان کے حاضر وغائب، ان کے قاضد ان کی موجود حالت میں کوئی تغیر نہ کیا جائے اس کے رسول مُنَا اللہ گیا امان اور اس کے رسول مُنَا اللہ گیا امان ہیں۔ ان کی موجود حالت میں کوئی تغیر نہ کیا جائے گا اور نہ مورتیں گا اور نہ ان کے حقوق میں سے کسی حق میں دست اندازی کی جائے گی اور نہ مورتیں بگاڑی جائے گی۔ نہ کوئی اسقف اپنی اسقفیت سے کوئی راہب اپنی رہبائیت سے، کنیسہ کا کوئی منتظم اپنے عہدہ سے نہ ہٹایا جائے گا اور جو بھی کم یازیادہ ان کے قبضہ میں ہے اس طرح رہے گا۔ ان کے زمانہ جاہلیت کے کسی جرم یاخون کا بدلہ نہ لیا جائے گا، نہ ان سے فوجی خدمت کی جائے گا، نہ ان سے فوجی خدمت کی جائے گا، ان ہی سرزمین کو پیال کرے گی۔ ان میں سے جو شخص اپنے کسی حق میں مطالبہ کرے گا، تو اس کے ساتھ انصاف کیا جائے گا، وہ میری ضانت سے بری ہے۔ اس صحیفہ میں جو کھا گیا ہے اس کے انصاف کیا جائے گا، وہ میری ضانت سے بری ہے۔ اس صحیفہ میں جو کھا گیا ہے اس کے ایفا کے بارے میں اللہ کی امان اور محمد النبی صَلَّ اللَّهُ کُلُ کی ذمہ داری ہے۔ یہاں تک کہ اس بارے میں خدا کا کوئی دو سرا تھم نازل نہ ہو۔ جب تک وہ لوگ مسلمانوں کے خیر خواہ بات میں خدا کا کوئی دو سرا تھم خوشر الکوکی گئی ہیں ان کی پابندی کریں گے۔ ان ظلم سے کسی مات سر مجبور نہ کیا جائے گا"۔ (5)

حضور صَمَّاتِينَةً مِ نِهِ فرمايا:

"خبر دار جو شخص کسی معاہد پر ظلم کرے گا یااس کے حقوق میں کمی کرے گا یااس کی طاقت سے زیادہ اس پر بو جھ ڈالے گایااس سے اس کی مرضی کے خلاف کوئی چیز حاصل کرے گا،اس کے خلاف قیامت کے دن میں خود مستغیث بنوں گا"۔

#### مز ہی آزادی

ذمی اپنی بستیوں میں مذہبی فرائض بجالانے میں آزاد ہوں گے اور ان کے مذہبی حقوق پر کسی قسم کی پابندی عائد نہیں کی جائے گی۔

ارشادِ الهياہے:

﴿ لَاۤ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِّ ﴾ (6)

(دین میں کوئی جرنہیں۔)

حضرت ابو عبیدہ رہی گئی نے تلوار کے ذریعہ فتح کیے ہوئے مقامات کی فہرست دینے کے بعد حضرت عمر رہی گئی کو لکھا کہ "سارے مقامات بزور شمشیر فتح ہوئے اور ان میں ان کے باشندوں کو ان کے مذہب وشریعت کی لوری آزادی کے ساتھ بسنے کی اجازت دی گئی "۔(7)

حضرت ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹۂ کے عہد میں حیرہ کی فتح کے بعد حضرت خالد بن ولید ڈٹاٹٹۂ نے جو اہل حیرہ سے معاہدہ کیا، اس میں لکھا:

"لا يهدم لهم بيعة ولا كنيسة ولا يمنعون من ضرب النواقيس ولا من

إخراج الصلبان في يوم عيدهم"(8)

(ان کی خانقا ہیں اور گرجے پیوند خاک نہیں کیے جائیں گے۔ نہ ان کے عید کے دن ان کو ناقوس کے بچانے اور صلیبیں نکالنے سے روکا جائے گا۔)

اور شام کے یادری کویہ ضانتیں دیں:

"ولا يهدم لهم بيعة ولا كنيسة وعلى أن يضربوا نواقيسهم في أي ساعة شاؤا من الليل أو نهار إلا في أوقات الصلوة وعلى أن يخرجوا الصلبان في أيام عيدهم". (9)

(ان کی خانقاہیں اور گرجے نہ ڈھائے جائیں گے۔ وہ نماز کے او قات کے علاوہ رات دن جب چاہیں ناقوس بجاسکتے ہیں اور عید کے موقع پر صلیبیس نکال سکتے ہیں۔)

## جان کی حفاظت

اسلام نے اقلیتوں کی جان مسلمانوں کی جان کے برابر قرار دی ہے۔اگر کوئی مسلمان کسی ذمی کو قتل کرے گا، تو قاتل کو مقتول کے قصاص میں قتل کر دیاجائے گا۔اگر مقتول کے ورثاء قصاص لینے کی بجائے خون بہالینے پر راضی ہو جائیں تو قاتل کوخون بہادیناہو گا۔

سنن بیہ بھی کی روایت ہے کہ عہد نبوی میں ایک مسلمان نے ایک ذمی کو قتل کر دیا۔ مقد مہ رسول مَثَالِثَائِمُ کی خدمت میں بیش ہوا تو آپ مَثَالِثَائِمُ نے فرمایا کہ مجھ پر ذمی کے عہد کو پورا کرنے کی زیادہ ذمہ داری ہے اور مسلمان کو قصاص میں قتل کر دیا<sup>(10)</sup>۔

قبیلہ بکر بن وائل کے ایک مسلمان نے حیرہ کے ایک عیسائی کو قتل کر دیا۔ حضرت عمر ڈگائٹنڈ کو اس کی اطلاع دی گئی تو آپ ڈھائٹنڈ نے لکھ بھیجا کہ قاتل مقتول کے ور ثاء کے حوالے کر دیا جائے، چنانچہ قاتل حنین نامی ایک شخص جو مقتول کے ور ثاء میں سے تھا، کے سپر دکر دیا گیا اور اس نے اس کو قتل کر دیا (11)۔

حضرت عثمان ڈھائٹیڈ کے زمانہ میں ایک مسلمان نے شام کے ایک قبلی کو قتل کر دیا۔ مقدمہ حضرت عثمان ڈھائٹیڈ کی خدمت میں پیش ہواتو آپ ڈھائٹیڈ نے قاتل کو قتل کرنے کا حکم دیا، لیکن حضرت زبیر بن عوام ڈھائٹیڈ اور بعض دوسرے صحابہ کی وجہ سے قصاص معاف ہو گیا، اور مقتول کے ور ثاء کو مسلمان کی دیت کے برابرایک ہز ار دینار دیت دلوائی (12)۔

حضرت عمر بن عبد العزیز عبید میں ایک مسلمان نے ایک ذمی کو قتل کر دیا، تو آپ عبد میں ایک مسلمان نے ایک ذمی کو قتل کر دیا، تو آپ عبید تعلیم عبید کر دیا۔ انہوں نے قتل کر دیا۔ (13)
کر دیں۔ انہوں نے قتل کر دیا۔ (13)

### مال کی حفاظت

ذمی کی جان کی حفاظت کی طرح اس کے مال کی حفاظت بھی اسلامی حکومت کے ذمہ ہے۔ ذمیوں کے قبضہ میں جس قدر زمینئیں تھیں انہیں کی تحویل میں رہنے دیں۔ اگر خلیفہ کو مسجد یا اور کسی عمارت کی غرض سے زمین لینے کی ضرورت ہوتی تو معاوضہ دے کر لی جاتی تھی۔

### كتاب الخراج ميں ہے:

"جب عراق فتح ہواتو صحابہ روگائیڈ کی دائے تھی کہ ان کی اراضی مجاہدین میں تقسیم کردی جائے لیکن حضرت عمر ڈاٹنڈ کی یہ رائے تھی کہ زمینداروں اور کاشتکاروں کی تحویل میں رہنے دی جائے۔ کئی دن بحث و مباحثہ ہو تارہا، آخر کاریہ تھہرا کہ مہاجرین اور انصار سے مشورہ کیا جائے۔ چنانچہ ایک اجتماع ہوا۔ انصار میں سے دس آدمی اپنے قبیلہ کی طرف سے حاضر ہوئے اور بڑے بڑے مہاجرین صحابہ یعنی حضرت علی، حضرت عثمان، حضرت طلحہ، حضرت عبداللہ بن عمر ڈاٹنڈ کھا تھی موجود تھے۔ حضرت عمر ڈاٹنڈ کئی اف رہے، خیالات کا اظہار کیا، حضرت بلال اور حضرت عبدالرحمن بن عوف ڈوٹلٹیڈ مخالف رہے، کیا بات عام رائے یہی ہوئی کہ ذمیوں کو ان کی زمینوں سے بے دخل نہ کیا جائے، بلکہ حضرت عمر ڈاٹنڈ کئی کرائے ہے۔ منقل ہوگئے "۔ (14)

چنانچہ عراق کی کل اراضی زمیند اروں کے قبضہ میں رہنے دی گئی، ان کومالکانہ حقوق دے دیے گئے۔ مصر کی اراضی بھی مالکان کے قبضہ میں رہنے دی گئی۔

اگر حکومت کوزمین کی ضرورت پڑتی، تومالک کومعاوضہ دیاجا تا تھا۔ حضرت عمر ڈلاٹٹنڈ کے زمانہ میں ایک شخص نے د جلہ کے کنارے گھوڑوں کے پالنے کے لیے ایک رمنہ بنانا چاہا۔ آپ نے حضرت ابو موسی اشعر می خلاٹٹنڈ کو جو بھر ہ کے گور نر تھے، لکھا کہ اگر وہ زمین ذمیوں کی نہ ہو اور اس میں ذمیوں کی بہروں اور کنوؤں کا یانی نہ آتا ہو، توسائل کو زمین دے دی جائے (15)۔

حضرت عمر رٹھائٹی جابیہ میں تھے کہ ایک ذمی نے شکایت کی کہ لو گوں نے اس کا انگوروں کا باغ تباہ کر دیا ہے۔ حضرت عمر رٹھائٹی تحقیق کے لیے خود وہاں گئے۔ دیکھا کہ ان کے ساتھیوں میں سے ایک صاحب ڈھال میں انگور لیے جارہا ہے۔ آپ رٹھائٹی نے فرمایا! اچھا آپ بھی ہیں۔ اس نے جواب دیا: امیر المؤمنين خلافينًا بھوک شدت سے لگی ہوئی تھی،اس وجہ سے یہ حرکت کی ہے۔حضرت عمر خلافیُّ نے حکم دیا کہ باغ کے مالک کواس کے انگوروں کی قبیت اداکر دی جائے (16)۔

#### تحفظ عزت

اسلامی ریاست میں غیر مسلم کی عزت وناموس کو بھی وہی تحفظ حاصل ہے، جس طرح ایک مسلمان کی عزت وآبر وکو۔

حضرت عمر شلائفۂ کے عہد خلافت میں حمص کے گور نر حضرت عمیر بن سعد شلائفۂ کی زبان سے کسی ذمی کے متعلق أحزاك الله (اللہ تخصے رسوا کرے) كا كلمہ نكل گیا۔ اس پر حضرت عمیر بن سعد شلائفۂ كو سخت ندامت ہوئى اور اپنے عہدے سے استعفیٰ دے دیا، اور فرمایا کہ اس منصب کے غرور میں مجھ سے یہ گناہ سر زدہواہے، لہذایہ عدل وانصاف کے خلاف ہے کہ میں اس منصب پر فائزرہوں (17)۔

در المختار میں لکھاہے: "اس کو تکلیف دینے سے باز رہناواجب ہے اور اس کی غیبت اس طرح حرام ہے جیسی مسلم کی غیبت حرام ہے "(<sup>18)</sup>۔

#### مالی کفالت

ذمی کسی معذوری کی وجہ سے روزی کمانے سے عاجز آ جائے تو اس کے گزارے کے لیے بیت المال سے وظیفہ مقرر کیا جائے گا۔

حضرت عمر بن عبد العزیز مُتَّاللًة نے اپنے عامل عدی بن ارطاۃ کو حکم بھیجا کہ اپنے علاقہ کے ذمیوں کے حالات معلوم کرو، جو بوڑھے ہو چکے ہیں اور روزی کمانے کے قابل نہیں رہے، تو ان کے گرران کے لیے بیت المال سے وظیفہ مقرر کیا جائے۔ مجھے معلوم ہواہے کہ حضرت عمر وَاللّٰتُمُوّنَ ایک بوڑھے ذمی کو دیکھا کہ در در بھیک مانگا پھرتا تھا، آپ وَللّٰتُمُوّنَ نے اس سے فرمایا: ہم نے تمہارے ساتھ اچھا سلوک نہیں کیا۔ جب تم جو ان تھے اور کماتے تھے تو ہم نے تم سے جزیہ وصول کیا۔ اب جب تم کمانے کے قابل نہیں رہے تو ہم نے تم کو نظر انداز کر دیاہے۔ اس کے بعد آپ وَللْتُمُوّنَ نے اس کے لیے وظیفہ مقرر کردیا (19)۔

خالد بن ولید ڈلائٹیڈنے فتح حیرہ کے وقت جو معاہدہ کیا تھا، اس میں درج کیا:

"میں نے ان کو یہ حق دیا کہ اگر کوئی بوڑھاکام کرنے سے معذور ہو جائے یااس پر کوئی مصیبت آن پڑے یا پہلے دولت مند تھا، پھر مفلس ہو گیا اور اس وجہ سے اس کے ہم مذہب اس کو خیرات دینے گئے تواس کا جزیہ مو قوف کر دیا جائے گا، اور اس کا اور اس کے اہل وعیال کا نفقہ مسلمانوں کے بیت المال سے مقرر کر دیا جائے گا جب تک وہ مسلمانوں کے ملک میں رہے۔ اگر وہ اسلامی ملک سے چلا جائے تو مسلمانوں پر اس کے ملک میں رہے۔ اگر وہ اسلامی ملک سے چلا جائے تو مسلمانوں پر اس کے اہل وعیال کا نفقہ واجب نہ ہو گا"۔ (20)

### اقضادي آزادي

اسلامی ریاست میں اقلیتوں کو اقتصادی آزادی حاصل ہوئی ہے۔ان کو کمانے اور خرج کرنے میں مکمل آزادی ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ بعض ایسی چیزوں کی تجارت کرناجو ایک مسلمان کے لیے حرام ہے مگر اقلیتوں کو اجازت ہے۔ جیسے نثر اب اور خزیر کی خرید و فروخت۔

# سياسى حقوق

اسلامی ریاست میں غیر مسلم رعایا کو یہ حق حاصل ہے کہ خلیفہ ملکی امور میں ان سے مشورہ لے۔ حضرت عمر شالنیڈ النیڈ کے زمانے میں بنیامین نامی مصری قبطیوں کا ایک سر دار تھا۔ جب حضرت عمر شالنیڈ کو معلوم ہوا کہ وہ اپنی قوم میں بااثر شخص ہے تو حضرت عمر وبن العاص شالنیڈ کو لکھ بھیجا کہ انتظامی امور میں اس سے مشورہ لیں (21)۔

اسی طرح اقلیتوں کے امور میں انہی کی رائے معتبر تصور ہو گی۔ عراق کے انتظام کے وقت وہاں کے تاکدین کو مدینہ بلوایااور ان سے مشورہ لیا۔ ایساہی مصرکے اقلیتی لیڈر مقوقس کی رائے لینے کے بعد وہاں انتظامی امور کا فیصلہ فرمایاتھا۔

### مذهبی قانون میں آزادی

اسلام نے اقلیتوں کے اپنے مذہبی قانون میں ہر قسم کی آزادی دی ہے۔ اسلامی عدالت میں ان کے قانون کے مطابق ہی فیصلے ہوں گے۔ اہل نجر ان کے معاہدہ میں رسول اللہ مَثَّ اللَّهِ عَلَیْ اللّٰہِ مَثَّ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ مَثَّ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ مَثَالِیْ اللّٰہِ مَالِی مذہبی امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (22)۔ خلفائے راشدین ڈی اللّٰہُ اللّٰہِ اللہ میں امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (22)۔ خلفائے راشدین ڈی اللّٰہ اللہ میں امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (22)۔ خلفائے راشدین ڈی اللّٰہ اللہ میں امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (20)۔ خلفائے راشدین دی اللہ میں امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (20)۔

> "انہیں اپنے حقوق اپنے حکام کے پاس لے جانے میں کسی قشم کی ممانعت نہیں گی حاسکتی۔ "(<sup>24)</sup>

### ابن الفقيه لكصة بين:

"جن عیسائیوں نے مفتوحہ ملک میں رہنا پیند کیا، ان کے مال وجان کی پوری حفاظت کی گئے۔ انہیں پوراحق حاصل تھا کہ اپنے طور پر اپنی عبادت کریں۔ معینہ حدود میں انہی کے قوانین رائج تھے۔ بعض ملکی اور قومی عہدوں پر ان کا تقرر کیا گیا۔ ان کی عور توں کو اجازت تھی کہ وہ فاتحین کے ساتھ شادی بیاہ کریں۔ غرض ازروئے قانون ان کے ساتھ کوئی ایسابر تاؤنہیں کیاجا تا تھاجس سے مفتوح یاغلام معلوم ہوں "(25)۔

## د فاعی نظام اور اقلیت

اسلامی ریاست کسی اقلیت کو جبری طور پر فوج میں بھرتی نہیں کرسکتی۔ کیونکہ اسلامی حکومت ان سے ایک دفاعی ممیس لیتی ہے اور اقلیت کے ہر فرد کی جان، مال اور ناموس کی حفاظت کی ذمہ دار ہے۔ اس دفاعی ممیس سے بچے، بوڑھے ، عورت اور اپا بیج وغیرہ مشتقی ہوتے ہیں۔ اگر اسلامی حکومت ان کی حفاظت نہ کرسکے، تووہ دفاعی ممیس واپس کرناپڑتا ہے۔

"حضرت ابوعبیدہ ڈلائڈ کے عہد گورنری میں رومیوں کے ساتھ ایک دفعہ شام کی لڑائی میں مسلمان کچھ پسپاہو گئے تھے، تواس وقت ابوعبیدہ ڈلائڈ نے اقلیتوں سے لیاہوا ٹیکس یہ کہہ کرواپس کر دیا کہ تمہاری حفاظت نہ کرسکے، اس لیے ہمیں اس کے تمہاری حفاظت نہ کرسکے، اس لیے ہمیں اس کے رکھنے کا کوئی حق نہیں "(26)۔

البتہ جو غیر مسلم اپنی خوشی سے فوج میں بھرتی ہوا چاہے اس سے یہ جزیہ وصول نہیں کیا جاتا بلکہ اس کو فوجی وظیفہ بھی ملتا ہے۔"معاہدہ آذر بائیجان میں یہ واضح طور پر لکھاتھا کہ اقلیت کے وہ افراد جو اسلامی فوج میں حصہ لیں گے۔ان سے اس سال کا جزیہ نہیں لیاجائے گا"(27)۔

امام شافعی عشائد کلھتے ہیں کہ اسلامی حکومت میں رہنے والے غیر مسلم باشندے اگر اپنی مرضی سے فوج میں بھرتی ہوں، تو حکومت کو ان سے خدمت لینے میں کوئی حرج نہیں اور اس کے عوض ان کو عطیہ یعنی مال غنیمت سے کچھ دیا جائے گا"(28)۔

### رياستي ملازمت

سر کاری ملاز متوں پر اسلام غیر مسلموں (اقلیتوں) کو بھی ان کی صلاحیت کے مطابق ملاز مت کاموقع دیتا ہے۔ حضرت عمر ڈٹاٹٹٹٹ نے جب اپنے عہد خلافت میں قاہرہ سے بحر احمر تک ایک نالی کھدوائی تھی تواس وقت آپ ڈٹاٹٹٹٹٹ نے ایک ذمی کو انجینئر مقرر فرمایا تھا (29)۔ حضرت سید احمد شہید جیسائٹٹٹ نے اپنے زمانہ میں ایک ہندو کو اسلحہ خانہ کا نگر ان مقرر کیا تھا (30)۔

## قانونی مساوات

اسلامی حکومت میں مسلمان اور غیر مسلم قانون کی نظر میں برابر ہے۔ دنیامیں کوئی ایسی مثال نہیں کہ فاتح قوم نے مغلوب قوم کو قانون میں اپنے برابر قرار دیا ہے۔ یہ امتیاز بھی اسلام کو حاصل ہے۔ حضور منگالٹینٹم نے اہل نجر ان کو یہ تحریر فرما دیا تھا کہ ان میں سے اگر کوئی حق کا دعوی لے کر حاضر ہو، تو اس کے ساتھ غیر جانبدارانہ انصاف کیا جائے گا<sup>(31)</sup>۔

حضرت علی و النیجی کے عہد خلافت میں ایک یہودی نے ان کی زرہ چوری کرلی تھی۔ آپ و النیجی قاضی کی عدالت میں حاضر ہوئے اور ان کے دو گواہ تھے۔ ایک حضرت حسن بن علی و النیجی ااور دو سرے ان کے غلام۔ لیکن قاضی نے باپ کے حق میں میٹے کی شہادت اور آقا کے حق میں غلام کی گواہی کو مستر دکر دیااور یہودی کے حق میں فیصلہ صادر فرمادیا۔ یہودی اسلام کے اس عدل وانصاف کے اعلی معیار کودیکھ کر مسلمان ہوگیا (32)۔

اسلام نے اپنی ریاست کے حکام بالا کو اپنی رعایا کے ساتھ ہر معاملہ میں نرمی اور شفقت کا درس دیاہے، خواہ یہ رعایا مسلمان باشندوں پر مشتمل ہو یاغیر مسلموں پر۔ تمام صور توں میں شفقت، رحم، نرمی کوبروئے کارلانے کی تلقین کی۔

حضرت موسى عَلَيْلِاً اور ہارون عَلَيْلاً كوجب الله تعالى نے فرعون كو پیغام حق پہنچانے كے ليے حكم ديا، توار شاد فرمایا: ﴿ فَقُولًا لَهُ، قَوْلًا لَیِّنَا لَعَلَهُ، یَتَذَكَّرُ أَوْ یَخْشَیٰ ﴾ (33)

(سوتم دونوں اس سے زم بات کہناشاید وہ نصیحت حاصل کرے یاڈرے۔)

الله تعالى نبي كريم مَنَّالَيْكِمْ كو خطاب كرك فرما تاہے:

﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمُ ۚ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَٱنفَضُّوا مِنْ حَوْلِكً فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ (34)

(سواللہ تعالیٰ کی رحمت توان کے لیے نرم ہے اور اگر توسخت کلام سخت دل ہوتا، تو تیرے ارد گر دسے تتربتر ہو جاتے پس توان کو معاف کر اور ان کے لیے بخشش مانگ۔)

ر سول الله صَمَّالِيْ عِيْرَةً مِ فرماتے ہیں:

((مَنْ يُحْرَمِ الرِّفْقَ، يُحْرَمِ الْخَيْرَ))

(جونرمی سے محروم رہاوہ بھلائی سے محروم رہا۔)

دوسری جگہ ارشادِ نبوی ہے:

((أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَنْ يَحْرُمُ عَلَى النَّارِ أَوْ بِمَنْ تَحْرُمُ عَلَيْهِ النَّارُ، عَلَى كُلِّ قريب هَيِّن سَهْل)) ((36)

(کیامیں تم لوگوں کو بتاؤں کہ کون شخص آگ پر حرام ہے اور کس پر آگ حرام ہے۔ ہر اس شخص پر جو نرم مزاج، نرم، لوگوں سے قریب ہونے والا ہواور نرم خوہو۔)

ر سول كريم مَثَلَ النَّهُ بِمُ إِنَّ إِيكِ د فعد حضرت عائشه صديقه رفي النَّهُ عن فرمايا:

((عَلَيكِ بِالرِّفْقِ، وإِيَّاكِ والعُنْفَ والفُحْشَ فَإِنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلَّا وَالفُحْشَ فَإِنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ)). (37)

(تم نری کو اپنے اوپر لازم کرو اور سختی اور گالی گلوچ سے بچو۔ کیونکہ نری جس چیز میں ہوتی ہے اس کے لیے زینت کا باعث ہے اور جس چیز سے نرمی تھینچ کی جاتی ہے وہ اس کو عیب دار کر دیتی ہے۔)

اسلام نے کس حد تک نرمی اور رفق کی تلقین کی ہے۔ حکومت کا انتظام چلانے کے لیے یہ ضروری ہے کہ مالی استحکام ہو۔ مالیات کو مضبوط کرنے کے لیے حکومت عوام پر ٹیکس لگاتی ہے اور اس کے عوض حکومت پبلک کو سیکورٹی اور دیگر تمام سہولیات فراہم کرتی ہیں۔

# میکسوں کی وصولی میں نرمی

غیر مسلموں سے بھی اسلامی ریاست دوقتم کے نمیکس، جزیہ اور خراج وصول کرتی ہے۔ اسلام جزیہ اور خراج کی وصولی کرتی ہے۔ اسلام جزیہ اور خراج کی وصولی میں سختی کو منع کرتا ہے۔ چنانچہ حضرت عمر رفیانٹیڈ نے شام کے گورنر حضرت ابوعبیدہ رفیانٹیڈ کو لکھا کہ مسلمانوں کو ان (ذمیوں) پر ظلم کرنے اور انہیں ستانے اور ناجائز طریقے سے ان کے مال کھانے سے منع کرو<sup>(38)</sup>۔ حضرت عمر رفیانٹیڈ جزیہ کی وصولی کے بعد خفیہ طور پر تفییش کرتے تھے کہ ان پر کسی قشم کا دباؤڈال کر تو جزیہ وصول نہیں کیا گیا۔

## ذمیوں کے پرسنل لاء کا تحفظ

اسلام نے اپنی ریاست میں ذمیوں (غیر مسلموں) کو اپنے مذہبی قانون میں ہر قسم کی آزادی دی ہے۔ اسلامی عدالت میں ان کے قانون کے مطابق ہی فیصلے ہوں گے۔ اہلِ نجر ان کے معاہدہ میں نبی کریم سُلُّا ﷺ نے صاف طور پر فرما دیا تھا کہ ان کے خالص مذہبی امور میں کوئی مداخلت نہیں کی جائے گی (39)۔

خلفاء راشدین کے دور میں بھی اس پر عمل ہوتا رہا۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز عُیشاتہ نے حضرت حسن بھر بن عبدالعزیز عُیشاتہ نے حضرت حسن بھری مُیشاتہ سے بوچھا: "کیاوجہ ہے کہ خلفائے راشدین نے ذمیوں کو محرمات کے ساتھ نکاح، شر اب اور خزیر کے معاملہ میں آزاد چھوڑ دیاہے "؟ حضرت حسن بھری مِیشاتیت نے جو اب دیا: "انہوں نے جزیہ دینااس وجہ سے قبول کیاہے کہ انہیں ان کے عقیدے کے مطابق زندگی بسر کرنے کی آزادی دی جائے۔ آپ کا کام انہی کے نقش قدم کی پیروی کرناہے اور اپنی طرف سے کوئی نئی بات ایجاد نہیں کرنی ہے "(40)۔

علامه ابوالحن ماور دي جيثالثة لكصته بين:

"انہیں (ذمیوں) کو اپنے حقوق اپنے حکام کے پاس لیے جانے میں کسی قسم کی ممانعت نہیں کی جاسکتی "(<sup>(41)</sup> ۔

آنحضور مَنَّ الْیَٰنِیْمِ نے مدینہ منورہ کوجب پہلی اسلامی ریاست کاشر ف بخشا، توسب سے پہلے آپ منگا اللہ تا اپنی سیاسی بصیرت اور اعلیٰ حکمت و تدبر سے کام لیتے ہوئے مدینہ منورہ کی جملہ اقوام بالخصوص یہود سے ایک تحریری معاہدہ کیا تاکہ نسل ومذہب کا اختلاف ختم ہوا در قومی وحدت تشکیل پاسکے اور سب کو اسلامی تہذیب و تدن میں ایک دوسرے کا تعاون حاصل ہو۔ یہ صحیفۂ مدینہ "میثاق مدینہ "کے نام سے مشہور ہے۔ اس معاہدہ میں کہا گیا کہ "یہودیوں کو مکمل طور پر مذہبی آزادی ہوگی۔ خون بہااور فدیہ کا قدیم طریقہ قائم رہے گا۔ یہودی اور مسلمان آپس میں دوست رہیں گے۔ یہودیوں کے دوست قبائل کے حقوق بھی یہودیوں کے برابر ہوں گے "(42)۔

مسلمانوں نے سپین کو جب فٹے کیا، تو بہت سے غیر مسلم مسلمانوں سے خوف زدہ ہو کر بھاگنے لگے مگر مسلم حکومت نے ذمیوں سے بہت اچھاسلوک کیا۔

تاریخ سپین کامصنف لکھتاہے:

"جن عیسائیوں نے مفتوحہ ملک میں رہنا پہند کیا۔ ان کے مال وجان کی پوری حفاظت کی گئے۔ انہیں پورا حق حاصل تھا کہ اپنے طور پر اپنی عبادت کریں، معینہ حدود میں انہی کے قوانین رائح تھے۔ بعض ملکی اور قومی عہدوں پر ان کا تقرر کیا گیا۔ ان کی عور توں کو اجازت تھی کہ وہ فاتحوں کے ساتھ شادی بیاہ کریں غرض ازروئے قانون ان کے ساتھ کوئی ایسابر تاؤنہیں کیاجا تا تھاجس سے مفتوح یاغلام معلوم ہوں "(43)۔

تاریخ کے اوراق پلٹنے سے پتہ چلتا ہے کہ جب سے ریاست نے جنم لیا ہے، اقلیتوں اور ماتحت اقوام کا وجود ذلت اور مسکنت کا نشانہ بنار ہاہے۔ محکوم قوم نے حاکم قوم کے تحت ذلیل وخوار ہو کر زندگی گزاری، اور اگر محکوم قوم کو غالب آنے کا موقع مل گیاتو اس نے اپنی سابقہ ذلت اور رسوائی کا انتقام لیا۔ غلامی کارواج بھی اسی ظلم وعدوان کا نتیجہ ہے۔ محکوم قوم غلام تصور کی جاتی تھی۔ ان کو معاشرتی، اقتصادی، سیاسی اور مذہبی آزادی سے محروم کر دیاجا تا تھا۔

اسلام سے قبل تمام متمدن حکومتوں میں اقلیتوں کی حالت ناگفتہ اور المناک تھی۔ انسانیت سے ہٹ کر جانوروں سے بھی بدتر سلوک کیا جارہا تھا۔ عزت نفس اور تمام انسانی حقوق کو پامال کیا جارہا ہے۔
اسلام ہی ایک ایسا فد ہب ہے جس نے اپنی قائم کر دہ ریاست میں تمام ذمیوں (اقلیتوں) کو وہ حقوق دیے جوان کی عزت نفس اور معاشرتی، اخلاقی، اقتصادی، سیاسی اور فد ہبی بقاکے لیے ضروری تھے۔ حاکم و محکوم، آقا و غلام ، کالے و گورے ، غریب و امیر ، اعلی وادنی ، مسلم وغیر مسلم کے تمام انسانی امتیازات اور اختلافات کو ختم کر دیا۔ تاکہ کسی بھی اسلامی ریاست کے تمام شہری اتحاد و اتفاق کی لڑی میں اپنے آپ کو یو کرریاست کے قیام وبقا اور ترقی و عروج کے لیے جدوجہد کر سکیں۔

# حواله جات وحواشي

- 1) سورة الإسراء: 34
- 2) سورة الأنفال:72
- 3) طبری، ابو جعفر محمد بن جریر، تاریخ الأمم والملوک، بیروت لبنان، ص: ۲۳۶۷
- 4) ابن جوزی، جمال الدین، أسد الغابة فی معرفة الصحابة، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ص: ۱۴۷
  - 5) بلاذري، احمد بن يحيى بن جابر، فتوح البلدان، مكتبه قاہره، مصر، ١٩٠٥، ص: ١٣٧
    - 6) سورة البقرة: 256
- 7) ابن حجر عسقلانی، ابوالفضل احمد بن علی، الإصابة فی تمیز الصحابة، مکتبه الکلیات الاز ہریه، مصر؛ص: ۱۷۷
- 8) ابن عبدالبر، يوسف بن عبدالله، الإستيعاب في معرفة الأصحاب، مكتبه الكليات الازهريه، مصر؛ ص: ١٨٥
  - 9) رضامحمه، ابو بكر الصديق اول خلفاء الراشدين ، دار ا كتب العلميه ، بيروت ، لبنان: ص: ۸۷
  - 10) بيه قي، ابو بكر احمد بن حسين، شعب الإيمان، دار الكتب العلميه، 199ء، بيروت، لبنان؛ ص: ١٧٢
  - 11) الدكتور حسن ابراجيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي والديني والإجتماعي، مكتبة النهصنة المصرية، م؛ الطبعة السابعة، ١٠٤٧، ص: السابعة، ١٩٦٣، ص: السابعة، ١٠٤٧،
- 12) سيوطي، حلال الدين، عبد الرحمان بن ابي بكر بن محمد، تاريخ الخلفاء، مطبعة السعاد، مصر: ١٩٥٢، ص: ٨٥
- 13) ابن جوزي، جمال الدين ابوالفرح، سيرة عمرين عبد العزيز، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان: ص: ٩٥
  - 14) امام ابویوسف، یعقوب بن ابراہیم، کتاب الخراج، دارالمعرفة، ص:۲۱۹
    - 15) طبري، ابو جعفر محمد بن جرير، تاريخ الأمم والملوك، ص: ٢٥٧
      - 16) أيضاً
  - 17) خلیل، محمه علی، خلفاءراشدین، دار عالم اکتب، تهر ان:۱۹۲۱ء، ص:۲۲۴
  - 18) حصكفي، علاء الدين، در المختار، ديوان الأو قاف المصرييه، مصر: ۲۵۲اهـ، ص: ۱۳۲
  - 190/ ابن اثير، على بن ابي المكرم، الكامل في التاريخ، دار صادر بيروت، لبنان:١٩٩٩هـ، ص: ٩٥/١٩٥
    - 20) شبلی، ابوزید، تاریخ خالدین ولید، قاہرہ، مصر: ۹۳۳۰ ہے، ص: ۲۲۷
- 21) ابن سعد، ابوعبد الله محمد بن سعد، الطبقات الكبرى، دار صادر، بسروت، لبنان:۱۹۲۸ء، ص:۵/۲۱۵

- 22) ابن مشام، ابو محمد عبد الملك بن مشام، السيرة النبوية ، مطبعة مصطفى البابي ، الحلبي واولاده ، مصر: ۵۵ ساره ، ص: ۱۷۸
- 23) ابن جوزی، عبد الرحمن بن علی بن محمد بن علی، سیرة عمر بن عبد العزیز، الناشر: دار الکتب العلمیة 1984 ص: ۱۳۴۶
  - 24) الماوردى، ابوالحسن على بن محمد بن حبيب، الأحكام السلطانيه، مكتبه محموديه تجاريه، مصر، ص: ۲۲۷
- 25) ابن الفقيه، ابو بكر احمد بن محمد بن اسحق، كتاب البلدان، مطبعة بريل، لندن ۱۸۸۱ء، ص: ۲۳۳
  - 26) ندوی، معین الدین، تاریخ الاِسلام، ایم ایج کمپنی کراچی: ۱۸۸/۲، ص:۲/۱۸۸
    - 27) أيضاً
- 28) شافعی امام ابوعبدالله بن ادریس، کتاب الأم، دار الفکر العربی، قاہر ہ، مصر: ۱۳۸۱ھ، ص: ۲۳۲
  - 29) عبدالوہاب، الخلفاء الراشدون، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان: ص: ١٣٢
  - 30) سيد، محر ميان، علاء هند كاشاند ارماضي، مكتبه محموديه، لا مور: ١٩٧٧ء، ص: ٢٠٩
  - 31) ابن حزم، ابو محمد على بن احمد بن سعيد، جمهرة أنساب العرب، دار الكتب العلميه، بيروت، لبنان: ۲۲۹ هه، ص:۲۲۹
- 32) ابونعيم، أحمد بن عبد الله الأصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، مكتبة الخانجي ودار الفكر العربي، بيروت، لبنان 1416-1996، ص:4/139
  - 33) سورة طه: ۲۲
  - 34) سورة آل عمران: ۱۵۹
- 35) القشيرى، امام مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب في فضل الرفق، المصرية القديمة بيروت، لبنان: • • • • اء، حديث نمبر: ٣٦٩٧ ص: ٩ / ١٩٧
- 36) ابوعيسي محمد بن عيسي ، جامع الترمذي، ابواب الزبد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم باب ما جاء في الزهادة في الدنيا، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان:١٩٥٨ء، حديث نمبر:2412، ص: ٢٨/٩
  - 37) منداحد، مندعائشه، بتحقیق اَحمد محمد شاکروحمزة الزین مطبعه دارالحدیث، حدیث نمبر ۲۳۷۹، ص: ۲۲/۱۲

- 38) ابن خلدون، عبدالرحمان، مقدمه ابن خلدون، مكتبه دار الباز، مكه مكرمه: ٩٩٣ ء، ص: 332
  - 39) توکلی،نور بخش،سیرت رسول عربی، فرید بکسٹال اردوبازار لامور،۱۹۷۹ء،ص:۳۱۵
  - 40) ابوعبيده القاسم بن سلام، كتاب الاموال، دار الفكر العربي، مصر: ٣٥٣هـ، ص: ٣٠٦
    - 41) الماوردي،الأحكام السلطانيه، ص: ٢٣٢
    - 42) احمد بن ابو يعقوب، تاريخ يعقوني، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ص: 229
    - 43) عبدالله العمادي، تاریخ طبري (اردو)، نفیس اکیژمی، کراچی:۱۹۸۱ء، ص: 169

# صلح حدیبید: آنحضرت کی منافیتی سیاسی، معاشرتی اور دفاعی حکمت عملی Hudaibiya's Truce:Political,Social and Deffensive Strategy of the Holy Prophet S.A.W

\* بریگیڈئیر(ر)ڈاکٹر فضل ربی \*\* ارم سلطانہ

#### **ABSTRACT**

Hazrat Muhammad is is the last Apostle to human beings. He was gifted with a divine Deen having complete code of life. Every field of life has been discussed in the Holy Quran and Sunnah of the Prophet . As an Apostle, head of the state and army commander, He guided the mankind and provided an excellent example in all the perspectives of life.

As a commander of the Islamic forces, the Holy Prophet sought twenty seven Ghazwat after migration to Madina. In Zeqaida 6 AH, during the pact of Hudaibia a complete turn was taken by Muslims. After this event, the Muslim army role changed to offensive rather than defensive. Immediately, after the pact, the Holy Prophet attacked on Khyber in Muharram 7th AH, while the whole Hijaz region was captured during the Ghazwa Fath-i-Makkah.

In this article, the strategy and tactics employed by the Holy Prophet & during Hudaibia truce have been discussed. These tactics are useful and beneficial in modern era warfare also. As an ideal for all the Ummah, lessons should be extracted by the commanders to defend their motherland and ideological boundries.

**Keywords:** Hudaibia, Prophet Muhammad **%**, tactics, strategy, Makkah, Hudaibia Pact

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ \* چیف ایسوسی ایٹس اکیڈیمکس، فاونڈیشن یونیورسٹی، اسلام آباد \*\* کیکچرار، شعبہ علوم اسلامیہ، نیشنل یونیورسٹی آف ماڈرن لینگویجز، اسلام آباد

اسلام کامادہ "سلم" (سل م) سے ہے جس کے معنی سلامتی اور صلح کے ہیں۔اسلام امن اور سلامتی کا دین ہے۔ بنیادی طور پر یہ جنگ، بغاوت اور انتشار کو پیند نہیں کر تا۔ یہی وجہ ہے کہ جب مکہ مکر مہ میں مسلمانوں کا جینادو بھر ہو گیاتو آپ منگا لیٹی آ نے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کا حکم دیا۔ لیکن قریش مکہ اور آس پاس کے یہود کو مسلمانوں کا مدینہ میں چین سے رہنا گوارانہ تھا، تب اا سال تک ہر قتم کی تکالیف اور ظلم وستم برداشت کرنے کے بعد اللہ تعالی نے مسلمانوں کو لڑنے کی اجازت دے دی۔اور اذن قتال سے متعلق پہلی وحی اُتری۔

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَنَتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ 0 اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَنجِدُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَنجِدُ يَدُكُرُ فِيهَا اللَّهُ اللَّهِ كَثِيرًا اللهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْمً اللَّهِ حَيْمِيرًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ حَيْمِيرًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

(جن مسلمانوں سے لڑائی کی جاتی ہے انہیں لڑنے کی اجازت ہے۔ کیونکہ ان پر ظلم ہورہا ہے اور اللہ یقیناان کی مدد پر قادر ہے یہ وہ لوگ ہیں کہ اپنے گھروں سے ناحق نکال دیے گئے اس لیے کہ یہ کہتے ہیں کہ اللہ ہمارا پالنہار ہے اور اگر اللہ لوگوں کو ایک دوسرے سے نہ ہٹاتا رہتا تو (راہبوں کے)صومع، (عیسائیوں کے) گرج، (یہودیوں کے )عبادت خانے اور (مسلمانوں کی )مساجد جن میں اللہ کا بہت سا ذکر کیا جاتا ہے بربا دہو چکی ہوتیں)۔

اسی اجازت کی بنیاد پر مسلمانوں نے ہجرت مدینہ کے بعد کئی با قاعدہ جنگیں لڑیں۔ صلح حدیبیہ کو بھی غزوات میں شامل کیاجا تاہے۔ار شاد باری تعالی ہے:

﴿ لَقَدَّ رَضِي اللَّهُ عَنِ اَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قَلُومِ مِنْ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِ مِنْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتُحَا قَرِيبًا ﴾ (٢)
(الله تعالى مؤمنوں سے خوش ہو گیا جب وہ در خت کے نیچ تم سے بیعت کر رہے تھان کے دلوں کا حل ان کو معلوم تھا اس لئے ان پر سکینت نازل فرمائی اور ان کو انعام میں قریبی فتح بخش دی)۔

# صلح حديبيه كاليس منظر

غزوہ احزاب (۵ ہجری) میں کفار ناکام ونامر اد ہو کرلوٹ گئے تھے۔ مگر ان کے اندر اب بھی جو ش موجود تھا۔ نبی کریم منگالٹیٹی نے غزوہ احزاب کے فوراً بعد بنو قریظہ کا محاصرہ کرکے انہیں بدعہدی کی سنزادی۔

سنہ ۱۵ ہجری کے دوران محاذحق پر مسلمانوں کو جو پے در پے فتوحات نصیب ہوئیں ان کے باعث سیاس، اقتصادی نیز عسکری اعتبار سے اسلام کی جیشت "جزیرہ نمائے عرب" میں پہلے سے کہیں زیادہ مستخکم و پائیدار ہوگئ اس کے ساتھ ہی رسول اللہ مَٹَا اللّٰہِ مُٹَا اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ ال

اسی سال نبی کریم مَنَّالِیَّیْمِ نَے خواب دیکھا تو صحابہ کرام رقنالیُّمُ کو یہ خواب سنایا اور فرمایا" میں نے دیکھا گویامیں اور مسلمان مکہ پہنچ گئے ہیں اور بیت اللہ کا طواف کررہے ہیں "۔ خواب دیکھنے کے بعد آپ منگالیُّیْمِ نے آئندہ مقام کے لئے حکمت عملی وضع کرنے اور زیارت بیت اللہ کی غرض سے مکہ مکرمہ جانے کا ارادہ کیا۔ اعلان کرنے پر تقریباً چو دہ (۰۰ ما) سوسے زیادہ افراد نے اس سفر پر روانہ ہونے کے لئے آماد کی ظاہر کر دی، رسول اللہ مَنَّالیُّیْمِ نے ان سے فرمایا کہ:

اس سفر پر جانے کا ہمارا مقصد جنگ نہیں بلکہ عمرہ کرناہے چنانچہ ہر شخص اپنے ساتھ ایک تلوار اس وجہ سے لئے سکتاہے کہ یہ مسافروں کے لئے ضروری ہے ۔

آ محضرت مَلْ اللَّيْمِ نَهِ مَلْ اللَّهِ مَلَا اللَّهِ مَلَاللَّهُ مِلَ علاوہ صحابہ کرام رَثَى اللَّهُ مَلَّ اللَّهُ مَلَّ اللَّهِ مَلَّ اللَّهُ مَلَّ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَلَى اللهِ مَلَّ اللَّهُ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَّ اللَّهُ مَلَى اللهِ مَلْ اللهِ مَلَى اللهِ مَلْ اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلْ اللهِ مَلَى اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلَى اللهِ مَلَى اللهِ مَلْ اللهِ مَلَى اللهِ مَلْ اللهُ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مُلْمُلُولُولُ مِلْ اللهِ مَلْ اللهِ مَلْ اللهِ مُلْمُلِمُ مُلْ اللهِ مَلْ اللّهِ مَلْ الللّهُ مَلْ اللللّهِ مَلْ الللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ مَا مُلْمُ مُلْ الللّهُ مَا مُلْمُولُول

مسلمانوں کی اس مختصر تعداد کے ساتھ رسول الله سَلَّا عَلَیْمِ اَکاسفر مکہ اختیار کرنااور وہ بھی عسکری ساز وسامان کے بغیر خطرات سے خالی نہ تھا کیونکہ یہ واضح تھا کہ قریش اسلام پر کاری ضرب لگانے نیزرسول اللہ منگانی کے اللہ منگانی کے است سے ہٹانے کے علاوہ کچھ سوچتے ہی نہیں تھے اور گزشتہ چند سالوں کے دوران ان کا سابقہ رسول اللہ منگانی کی گھائی تھی تو جب سابقہ رسول اللہ منگانی کی گھائی کی گھائی تھی تو جب رسول اللہ منگانی کی گھائی کی گھائی کی گھائی کی گھائی کے اس مخضر جماعت کے ساتھ دیکھیں گے اور انہیں معلوم ہو گا کہ آنحضرت منگانی کی بغیر اسلحہ کے تشریف لارہے ہیں تو وہ لا محالہ اس موقع سے فائدہ اٹھانے کی کوشش گے اور رسول اللہ منگانی کی گوشش گے اور رسول اللہ منگانی کی گوشش گے اور رسول اللہ منگانی کی گوشش کے اور رسول منگانی کی گوشش کے اور رسول اللہ منگانی کی گوشش کے اور رسول منگانی کی گوشش کے اور جس منافقین اور صحر انشین عربوں نے آنحضرت منگانی کی گائی کی گائی کے ساتھ مکہ جانے سے اجتناب کیا اور یہ نتیجہ اخذ کیا کہ اگر وہ مسلمانوں کی اس مختصر جماعت کو معمولی ساز ساتھ بغیر اسلحہ کے جائیں گے تو ہر گز مدینہ واپس نہ آسکیں گے اور جب قریش اس جماعت کو معمولی ساز وسامان کے ساتھ دیکھیں گے تو انہیں نیست و نابود کر دس گے۔ (\*)

قر آن محیدنے ان کے مگان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایاہے کہ

﴿ بَلَ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ ٱلرَّسُولُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّبَ

ذَالِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا ﴾ (<sup>(۵)</sup>

( گر اصل بات وہ نہیں ہے جو تم کہہ رہے ہو) بلکہ تم نے یوں سمجھا کہ رسول اور مؤمنین اپنے گھر والوں میں ہر گزپلٹ کرنہ آسکیں گے اور بیہ خیال تمہارے دلوں کو بہت بھلالگا اور تم نے بہت برے گمان کئے اور تم سخت بد باطن لوگ ہو)۔

حضرت براء ڈکانٹھ کے روایت ہے آپ فرماتے ہیں۔

((تَعُدُّونَ أَنْتُمْ الْفَنْحَ، فَتْحَ مَكَّةَ، وَقَدْ كَانَ فَتْحُ مَكَّةَ فَتْحًا، وَنَحْنُ نَعُدُّ الْفَتْحَ بَيْعَةَ الرِّضْوَانِ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَرْبَعَ عَشْرَةَ وَمِائَةً))(٢)

(اے لوگو!تم (انا فتحنا) سے مکہ کی فتح مر ادلیتے ہو، بے شک مکہ کی فتح بھی ایک فتح ہی ہے، مگر ہم تو بیعت رضوان کو جو حدیبیہ میں ہوئی، فتح جانتے ہیں، چنانچہ ہم سب سوچو دہ آد می رسول اکرم مُنَالِیْنِیْم کے ہمراہ تھے)۔

عمرہ کی نیت باندھ کر قربانی کے اونٹ ساتھ لئے گئے۔ دستور عرب کے مطابق ذاتی ہتھیار (تلوار)نیام کے اندر ساتھ لے کریہ قافلہ روانہ ہوا۔ قربانی کے جانواروں کو ذوالحلیفہ میں چھوڑ دیا۔ نبی

نبی کریم مُلَّاقَیْنِم نے حدیبیہ کے مقام پر پڑاو ڈالتے ہی حضرت عثمان کو قریش مکہ کی جانب روانہ کر دیا تھا تا کہ انہیں آگاہ کیا جائے کہ مسلمانوں کی آمد کا مقصد صرف عمرہ کی ادائیگی ہے نہ کہ جنگ و جدل۔ لیکن عثمان کے مکہ پہنچنے کے بعدیہ افواہ مشہور ہوگئ کہ آپ کو قتل کر دیا گیاہے۔

#### بيعت رضوان

جب حضرت عثمان وہاللی صحیح وقت پر واپس نہ آئے تواس افواہ کو تقویت ملی کہ انہیں قتل کر دیا جب اور یہ بات نبی کریم مگاناتی اور مسلمانوں پر بہت شاق گزری۔ چنانچہ رسول الله مگاناتی آئے فرمایا کہ جب تک قریش کا خاتمہ نہیں کر لیتے۔ چودہ سو صحابہ رہی الله مُگاناتی آئے کے دست مبارک پر بیت کی۔ یہی وہ بیعت ہے جسے "بیعت رضوان" سے تعبیر کیا گیا ہے۔ قر آن مجید نے اسے یوں بیان کیا بیعت کی۔ یہی وہ بیعت ہے جسے "بیعت رضوان" سے تعبیر کیا گیا ہے۔ قر آن مجید نے اسے یوں بیان کیا

﴿ لَقَدُّ رَضِ اللَّهُ عَنِ اَلْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قَلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴾ (١٠) ﴿ اللهُ مُومَنِينَ سے اس وقت خوش ہو گیاجب وہ در خت کے نیچ تم سے بیعت کر رہے تھے ان کے دلوں کا حال اس کو معلوم تھا اسی لئے اس نے ان اطمینان و پر سکون نازل فرما یا اور ان کو انعام میں عنقر بب ہونے والی فتح بخشی )۔

#### روایت میں ہے:

((عَنْ يزيد بن أبى عُبيدة قَال قُلتُ سلمة بن الأكوع عَلَى أَيِّ شَيْءٍ بَايَعْتُمْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ قَالَ عَلَى شَيْءٍ بَايَعْتُمْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ قَالَ عَلَى الْمُوْتِ)) (2)

(حصرت بزید بن ابوعبیده والنُّمُنَّ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت سلمہ بن اکوع والنُمُنَّ سے بوچھا کہ رسول اللہ مَثَلِقَیْنَ کَم آپ سے حدیبیہ کے دن کس چیز پر بیعت لی۔ انہوں نے فرمایا!
"موت پر")۔

### تطبيق روايات

صحیح بخاری اور جامع ترمذی کی دوسری روایات میں بیعت کی بابت لڑائی کے دوران ثابت قدمی کاذ کرہے۔ امام ترمذی نے موت پربیعت والی حدیث کو "حدیث حسن" صحیح کہا ہے۔ دونوں میں تطبیق یہ ہے کہ کئی صحابہ کرام نے موت پر اور کئی نے نہ بھاگنے پربیعت کی۔

اسی بیعت میں نبی کریم منگافیاتی نبی ایس ہاتھ کو حضرت عثان ڈالٹیڈکا داہناہاتھ قرار دیااور ان کی جانب سے اپنے داہنے ہاتھ پر بیعت کی۔ اس بیعت کا حال سن کر قریش خوفزدہ ہوئے اور ان کے کئی سر دار کیے بعد دیگرے حدیبیہ میں آپ منگافیا کی جانب سے سفیر بن کر آیا تھا۔ تو اس نے ایسا منظر دیکھا کہ دنگ رہ گیا۔ واپسی پر قریش مکہ سے ان الفاظ میں مخاطب ہوا:

أَيُّ قَوْمٍ ، وَاللَّهِ لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى الْمُلُوكِ ، وَفَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ ، وَكِسْرَى ، وَالنَّجَاشِيِّ وَاللَّهِ ، إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قَطُّ يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُهُ تَعْظِيمَ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ، وَاللَّهِ ، إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً ، إلا وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ ، فَحَمَّدٍ ، وَاللَّهِ ، إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً ، إلا وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ ، فَإِذَا أَمَرَهُمُ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ ، وَإِذَا تَوَصَّأَ كَادُوا يَقْتَلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ يَقْتَلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّشَرَ تَعْظِيمًا لَهُ.....(١١)

(اے قوم! مجھے بارہا نجاشی (شاہ حبشہ)، قیصر (شاہ روم) اور کسری (شاہ ایران) کے دربار میں جانے کا اتفاق ہوا ہے، مگر مجھے ان میں سے کوئی بھی بادشاہ ایسا نظر نہیں آیا، جس کی عظمت اس کے دربار والوں کے دل میں ایسی ہو، جیسے اصحاب محمد منگاللیّنی کے دل میں محمد منگاللیّنی کی ہے"۔ محمد منگاللیّنی تھو کتا ہے تواس کا لعاب دبمن میں ایسی ہو، جیسے اصحاب محمد منگاللیّنی کے اس میں ایسی ہو گرفتی کے ہاتھ پر گرتا ہے اور وہ شخص اس لعاب دبمن کو اپنے چرہ پر مل لیتا ہے۔ جب محمد منگاللیّنی کوئی تھم دیتا ہے تو تعمیل کے لئے سب مبادرت کرتے ہیں۔ جب وہ وضو کرتا ہے تو آب مستعمل کو لین کے لئے ایسے گرتے بیٹ گویالؤائی ہو پڑے گی۔ جب وہ کلام کرتا ہے توسب کے سب چپ چاپ ہوجاتے ہیں۔ ان کے دل میں حضرت محمد منگاللیّنی کا اتفادب ہے کہ وہ اس کے سامنے نظر اٹھا کر نہیں دیکھتے۔)۔

اور آخر میں کہتاہے میری رائے ہے کہ ان سے جس طرح بھی بنے صلح کرلو۔

#### مذاكرات كاآغاز

مذاکرات کے سلطے میں قریش نے ہر دفعہ عناد، بغض اور عداوت کامظاہرہ کیا حالانکہ نبی کریم سَکُانِیْنِم نے بارہااس موقف کااظہار بھی کر دیاتھا کہ ہم جنگ کرنے کیلئے نہیں آئے ہیں بلکہ ہمارامقصد توعمرہ اور زیارتِ کعبہ سے مشرف ہونا ہے لیکن ہٹ دھر م قریش نے ایسی سخت پالیسی اختیار کی کہ وہ کسی طرح بھی رسول اللہ سَکُانِیْنِم کے ساتھ مصالحت آمیز بر تاؤ نہیں کرناچاہے۔ مثال کے طور پر انہوں نے رسول اللہ سَکُانِیْنِم کے نرم رویے کا غلط فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے لشکر کے پچاس (۵۰) سپاہیوں کو اس کام کے لئے مقرر کردیا تھا کہ وہ سپاہ اسلام کے نزدیک جاکر چندلوگوں کو گرفار کر کے لے آئیں لیکن سپاہ اسلام کے مستعد پاسبانوں نے ان سب کو گرفتار کرلیا اور رسول اللہ سَکُانِیْنِم کی خدمت میں پیش کردیا۔ رسول اللہ سَکُانِیْنِم کی خدمت میں پیش کردیا۔ رسول اللہ سَکُانِیْنِم کی نازو کر دیا۔ (۹)

بیعت رضوان کے واقعہ کے بعد قریش نے "سہیل بن عمرو" کو مصالحت کی غرض سے رسول اللہ منگالیا پیش کی بنیاد پر طرفین اللہ منگالیا پیش روانہ کیا۔ طویل بحث و گفتگو کے بعد صلح کا معاہدہ کیا گیا جس کی بنیاد پر طرفین میں یہ طے ہوا کہ دس سال تک ایک دوسر سے جنگ نہ کریں گے ، اس سال تو مسلمان یہیں سے واپس میں یہ طیخ جائیں لیکن آئندہ سال بیت اللہ کی زیارت کو آسکتے ہیں ، مسلمین و مشرکین کو اپنی دینی رسومات مدینہ چلے جائیں لیکن آئندہ سال بیت اللہ کی زیارت کو آسکتے ہیں ، مسلمین و مشرکین کو اپنی دینی رسومات اداکرنے کی اجازت ہوگی کہ وہ جس قبیلے کو بھی چاہیں اپناصلیف بنالیں اگر قریش کے کسی فرد نے مسلمانوں کی پناہ لی تو ان کیلئے یہ لازم ہوگا کہ وہ اسے واپس کریں لیکن بنالیں اگر قریش کے کسی فرد نے مسلمانوں کی پناہ لی تو ان کیلئے یہ لازم ہوگا کہ وہ اسے واپس کریں لیکن

قریش کے لئے یہ ضروری نہیں ہو گا کہ وہ بھی کسی مسلمان پناہ گزین کوواپس کریں۔ جب صلح کاعہد وہیمان ہو گیا تورسول اللہ منگافینی اور مسلمانوں نے اپنی قربانی کے اونٹوں کو نحر کیا، سروں کے بال ترشوا کر احرام سے باہر نکلے اور مدینہ واپس آگئے۔(۱۲)

اس حکمت عملی کے نتیجہ میں ایک اہم صلح نامہ وجو د میں آگیاجو بظاہر تو مسلمانوں کو مغلوب کیمپ میں لے جارہاتھا مگر اس کے ایسے دور رس نتائج نکلے جو فتح خیبر اور فتح کمہ پر منتج ہوئے (۱۳)۔

# صلح حديبيه كي اہم شرائط:

اس معاہدے کی درج ذیل تھیں:

- دس سال تک با ہمی صلح رہے گی، جانبین کی آ مد ورفت میں کسی کوروک ٹوک نہ ہو گی۔
- جو قبائل چاہیں، قریش سے مل جائیں اور جو قبائل چاہیں، مسلمانوں کی جانب شامل ہو جائیں۔ (اسی شرط کے متیجے میں بنو بکر' قریش کے اور بنو خزاعہ' مسلمانوں کے حلیف بن گئے)، دوستدار قبائل کے حقوق بھی یہی ہوں گے۔
- اگلے سال مسلمانوں کو طواف کعبہ کی اجازت ہو گی، اس وقت ہتھیار ان کے جسم پر نہ ہوں گے گوسفر میں ساتھ ہوں۔
- اگر قریش میں سے کوئی شخص نبی کریم مَنَّالَیْمِیَّا کے پاس مسلمان ہوکر چلا جائے تو اس شخص کو قریش میں سے کوئی شخص اسلام چھوڑ کر شخص کو قریش کے طلب کرنے پر واپس کیا جائے گا، لیکن اگر کوئی شخص اسلام چھوڑ کر قریش سے جاملے تو قریش اسے واپس نہیں کریں گے۔

اس آخری شرط پر صحابہ کرام رفی کُنْیُمُ بہت زیادہ پریشان تھے، یہاں تک کہ حضرت ابو بکر صدیق رفائیُمُ اور بالخصوص حضرت عمر رفی کُنُمُومُ نیادہ پر جوش تھے، مگر نبی کریم مَثَلِیْلَیْمُ کی اطاعت اور ادب ملحوظِ خاطر رہا۔ یہ معاہدہ حضرت علی رفی کُنُومُ نے لکھا، جنہوں نے شروع میں "بسم اللہ الرحمن الرحیم" لکھا۔ سہیل بن عمروجو قریش کی طرف سے مختار معاہدہ تھا، بول پڑا! بخداہم نہیں جانتے کہ رحمن کسے کہتے ہیں؟ "باسمك اللهم" لکھو۔ نبی کریم مَثَلِیْلَیْمُ نے وہی لکھنے کا حکم دیا (۱۳)۔

 کواپیا کرنے کا حکم دیا، لیکن انہوں نے اجتناب کیا۔اس پر محسن انسانیت مَلَّاتَیْنِمْ نے خو داس صلح نامہ کو لے کر لفظ رسول اللّٰہ کی جگہ محمد بن عبد اللّٰہ لکھ دیا۔

شر الط طے کرنے اور معاہدے پر دستخط کے بعد آپ مَثَلَّاتُهُمُ واپس مدینہ منورہ روانہ ہوئے، حدیبیہ کے مقام پر سورہ الفتح نازل ہوئی۔ حضرت عمر نے پوچھا: یار سول اللہ! کیا یہ معاہدہ ہمارے لئے فتح ہے؟ فرمایا: ہال!قسم ہے اس ذات کی! جس کے قبضہ میں میر ی جان ہے بے شک یہ فتح ہے (۱۵)۔

یہ سفر بہت ہی خیر وبرکت کاموجب بنا۔ نبی کریم مَثَافِیْنِمْ نے معاندین کے ساتھ معاہدہ کرنے میں فیاضی ، عفو ، درگزر ، دوربنی اور رحمۃ للعالمین کے انوار وتجلیات کا ظہور دکھایا۔ اس معاہدہ کے نہایت دوررس نتائج نکلے۔ خصوصی طور پر مسلمانوں کواس معاہدے سے اہم دفاعی کامیابیاں ہوئیں۔ صلح حدیب کے سیاسی اور معاشرتی نتائج

صلح حدیبیہ اسلام کی عظیم الثان فتح و کامر انی تھی چنانچہ قر آن نے اسے" فتح مبین" کے عنوان سے یاد

كرتي موئ فرمايا على ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَامُّهِينَا ﴾ (١١)

(اے نبی سَلَافَائِمْ ہم نے تم کو کھلی فتح عطاکر دی)

اور رسول مَنْ النَّيْرِ نِي اسے "اعظم الفتوح" يعنی عظے م ترين فتح سے تعبير فرمايا ہے۔ (۱۷)

اس دور کے اسلامی معاشر سے کیلئے اس فتح ونصرت کے بہت سے عمدہ اور سود مند نتائج بر آمد ہوئے جن میں سے ہم بعض کاذکر ذیل میں کریں گے

- رسول مَثَاثِیَّتُمْ کی پیش قدمی کے باعث ایک طرف توصلح وامن کے امکانات روشن ہو گئے اور دوسری طرف مگئی ٹیمِ کے دل دوسری طرف مکہ کے فریب خور دہ لوگوں پریہ حقیقت عیاں ہوگئی کہ رسول مَثَاثِیْمِ کے دل میں حرمت کے مہینوں اشہر مکہ اور خانہ خداکے لئے بہت زیادہ عقیدت واحترام پایاجا تا ہے۔
  - صلح حدیبیہ کی وجہ سے اسلام کو با قاعدہ طور پر تسلیم کر لیا گیااور قریش کے دلوں پر اس کی طاقت وعظمت بیٹھ گئی، اس صلح کے باعث ہی جزیرہ نمائے عرب میں اسلام کے وقار کو بلندی حاصل ہوئی اور مسلمانوں کے اثر ورسوخ کے امکانات وسیع ہو گئے۔
- مسلمانوں پراس وقت تک جو پابندیاں عائد تھیں وہ ختم ہو گئیں اور وہ ہر جگہ آمدور فت کر سکتے سے چیانچہ اس باہمی ربط وضبط کاہی نتیجہ تھا کہ لوگوں نے اسلام کے بارے میں پہلے سے کہیں

زیادہ واقفیت حاصل کی۔ جزیرہ نمائے عرب میں دین اسلام کی اشاعت کیلئے مناسب میدان فراہم ہو گیااب تک مختلف قبائل کے دلوں میں اسلام کے بارے میں غلط فہمی اور بد گمانی تھی ان افراد کو جب رسول اللہ سَکَّاتُیْوَ ہِم نے صلح پیندی کی دعوت عام دی تو وہ لوگ اسلام کے بارے میں از سر نو غور و فکر کرنے مجبور ہو گئے اور اس کی وجہ سے وہ رسول سَکَّاتِیْوَ نیز مسلمانوں کے میں از سر نو غور و فکر کرنے مجبور ہو گئے اور اس کی وجہ سے وہ رسول سَکَّاتِیْوَ نیز مسلمانوں کے زیادہ نزدیک آگئے۔ صلح حدیبیہ اور فتح کمہ کے در میان تقریباً دوسال کاہی فاصلہ ہے اور یہ فتح اس حقیقت پر دلالت کرتی ہے کہ اس کے باعث مسلمانوں کے اثر ور سوخ میں روز بروز اضافہ ہوا۔

اس فنتے کے باعث ہی مسلمانوں پر "فنتے خیبر" کی راہیں کھلییں "خیبر " در حقیقت یہو دیوں کی وہ سر طانی غدود تھی جو اسلامی حکومت کیلئے بہت بڑا خطرہ بن ہوئی تھی اسی طرح مر کز شرک، مکہ کی فنتے کا باعث بن اور سب سے اہم بات یہ تھی کہ عرب معاشر ہے میں جو انقلاب رو نما ہوا تھا اب وہ حجاز کی باہر پہنچنے لگا چنا نچہ یہ صلح حدیدیہ کا ہی فیض تھا کہ رسول مَنَا لِنَائِمٌ کو یہ موقع مل گیا کہ آخضرت مَنَا لِنَائِمٌ ایران، روم اور حبشہ جیسے ممالک کے حکمر انوں کو متعدد خطروانہ کریں اور انہیں دعوت اسلام دیں۔

صلح حدیبیہ کے دفاعی امور

د فاعی امور میں سے کچھ کا تذکرہ مندرجہ ذیل ہے:

## حرکت پذیری:

مکہ کرمہ میں جیسے ہی مسلمانوں کے کوچ کا پتہ چلا، تو قریش نے حضرت خالد بن ولید (جواس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے) کی سرکر دگی میں سوار دستہ نبی کریم سَلُی اُلَّیْا ہُم کورو کئے کے لئے بھیجااور مکہ میں بڑے لشکر کی تیاری کا اعلان کیا۔ نبی کریم سَلُّی اُلِیْا ہُم کو جیسے ہی قریش کی تیاری کی اطلاع ملی، تو آپ سَلُی اُلِیْا ہُم نے اللہ کا اعلان کیا۔ نبی کریم سَلُّی اُلِیْا ہُم نے اللہ کا اللہ کی اللہ کی میں تیاری کی اطلاع ملی، تو کے مقام پر پہنچادیا۔ جو حرم مکہ میں شامل ہے۔ جبکہ دشمن کارسالہ مدنی راستے پرواقع کراع العہم میں نبی کریم سَلُّی اُلِیْا ہُم کے ماتھ حرکت پذیری اختیار کرنے پر نبی کریم سَلُّی اُلِیْا ہُم نے حرم تک پہنچادیا۔
سوصحابہ کرام دُی اُلْدُیْم کو بحفاظت مکہ کے حرم تک پہنچادیا۔

# معاہدے کی دفاعی جیثیت:

غزوہ احزاب تک نبی کریم منگانی کی منگانی کے بنیادی طور پر دفاعی جنگوں کی حکمت عملی پر عمل کیا۔ گر غزوہ حدیدیہ کے ساتھ نبی کریم منگانی کی منگر لے کر دشمن کے مقابلے کے لئے لگلتے رہے ، اور بعد کے تمام غزوات اور سرایاد شمن کی سرزمین پر ہوئے۔ عسکری دہمن رکھنے والے بخوبی آگاہ ہیں کہ پہل کی کاروائی کے دوران بھی دفاع کی اہمیت اور ضرورت میں کمی نہیں آتی۔ آج کل اسے دفاع برائے اقدام (Pre-emptive action) کہتے ہیں، جب تک دفاع موجود نہ ہو، جارحانہ کاروائی کا تصور ناممکن ہے۔ اس لئے نبی کریم منگانی کی گروہ حدیدیہ میں پہل کی ، موجود نہ ہو، جارحانہ کاروائی کا تصور ناممکن ہے۔ اس لئے نبی کریم منگانی کی خزوہ حدیدیہ میں پہل کی ،

- پیش قدمی کے وقت مکہ پر حملہ مقصود نہ تھا۔ اس لئے قریش اپنے اتحاد یوں کو خطرے کا الارم
   دے کرنہ بلا سکے۔
- مدینہ سے خروج کے وقت نبی کریم مَثَلَّاتُیْم نے اطراف میں اطلاع بھجوائی تھی کہ مسلمان عمرہ کے لئے جارہے ہیں۔ الہذارائے عامہ مسلمانوں کے حق میں ہموار ہوئی اور غیر جانبدار لوگ کفار کو مورد الزام تھہر انے لگے۔
- غیر معروف راستے سے نبی کریم منگافتیو کم کے قریب پہنچ گئے تا کہ دشمن نا کہ بندی اور پہل سے
  ہٹ کر صرف م کز (مکہ ) کے د فاع میں کھنس جائے۔
- کمہ کے اندر قبیلہ بنو خزاعہ مسلمانوں کا حلیف بن گیا، جس سے دشمن کی سر زمین پر مسلمانوں کی توت قائم ہوئی، اور مکہ کے لئے اب اپناد فاع ایک گھمبیر مسئلہ بن گیا۔
- ملہ سے مجبوراً نکلے ہوئے مسلمان شر اکط کے مطابق مدینہ میں پناہ نہ لے سکے۔وہ مجبوراً ساحل سمندر کے ساتھ سکونت اختیار کرتے چلے گئے۔ انہوں نے کفارِ مکہ سے جلاوطنی کے انتقام کی خاطر قریش کے تجارتی قافلوں کو لوٹنا شروع کیا۔ تو قریش نے خود حضور نبی کریم مُلَّالَيْنِا سے خاطر قریش کے تجارتی قافلوں کو لوٹنا شروع کیا۔ تو قریش نے خود حضور نبی کریم مُلَّالِیْنِا سے درخواست کرکے یہ شرط منسوخ کرالی(۱۸)۔ جس سے مسلمانوں کو ازخود حفاظت نصیب ہوئی۔

بدر، احد اور خندق میں بے در بے شکست دینے کے بعد نبی کریم مُنَالِیَّا نِے اپنی زیر ک حکمت عملی کی باعث پر امن سفر کے ذریعہ دشمن کو ذہنی طور پر شکست دی اور خونریزی کے بغیر اپنا مقصد حاصل کرلیا۔

# مقصد کے حصول کے لئے انتہائی کوشش:

مدینہ سے نکلتے وقت نبی کریم مُنگاللًا اُلَّم کے پیش نظر عمرہ کی ادائیگی اور ایک منظم سفر تھا، لیکن اس کے باوجود رکاوٹ بننے والے قریش کی ہٹ دھر می کو نبی کریم مُنگاللًا اِلْم آخری وقت تک برداشت کرتے رہے ، اور آخری وقت (حضرت عثمان مُنگاللًا کی شہادت کی افواہ تک) الڑنے کے لئے تیار نہ تھے۔ اور اپنے بدف کے حصول میں انتہائی کو شش کرتے رہے ۔ اسی معاہدہ کی تحریر کے وقت نام مبارک کے ساتھ "رسول اللہ" لکھنے پر سمیل نے اعتراض کیا تو آپ مُنگاللًا اُل کے فرمایا کہ پہلے تو یہ حقیقت ہے، لیکن چو نکہ مجھے صلح مقصود ہے، اس لئے اگر تم یہ پہند نہیں کرتے، تو مجھے اصر ار نہیں اور حضرت علی مُنگاللًا کو حکم دیا کہ وہ کو کر دیں۔

# معنوی فتخ:

صلح حدیبیہ کے شر الط سے بظاہر معلوم ہو تاہے کہ نبی کریم مٹلی ایکٹی نے دب کریہ صلح نامہ کیا اور کفار کی طرف سے دی گئ سخت شر الط قبول کیں، مگر در حقیقت مسلمانوں کی بہبودی اور آئندہ شاندار فقوحات اس صلح نامہ میں پوشیدہ تھیں۔ چنانچہ روایت ہے:

((عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَمَّا نَزَلَتْ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلْيهِ وَسَلَّمَ:﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحًا مُبِينًا ٥ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ ﴾ إلىٰ قَوْلِه! ﴿ فَوَزَّا عَظِيمًا ﴾ مَرْجِعَهُ مِنَ الْحُدَيْبِيَةِ))

(حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ جب یہ آیت ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَمَا مُبِينَا ٥ لِيَغْفِرُ لَكَ اللّهُ ﴾ تا﴿ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (٢٠) نازل ہوئی تواس وقت حضور نبی کریم مُنَّا لِلَّيْمُ المديبية سے لوٹ آرہے تھے)۔

صلح حدیبیہ کو کھلی فتح قرار دینے کے لئے مندرجہ ذیل واقعات بطور دلیل پیش کیے جاتے ہیں:

- صلح حدیبید کی روسے پہلی دفعہ دشمن نے مسلمانوں کو بحیثیت ایک قوم تسلیم کیا۔اس وقت تک کفار مسلمانوں کو آبائی دین سے منحرف ایک باغی ٹولد سمجھ رہے تھے۔ اور ان کے ساتھ کسی فقسم کے معاہدہ کے لئے تیار نہ تھے۔
- دس سال تک بقائے امن کے معاہدے سے کفار کو موقع ملا کہ نبی کریم مُنگالِیُّ اور مسلمانوں کی فات کو قریب سے دیکھیں۔ جس کے نتیج میں دونوں قوتوں کے در میان میل جول بڑھا، اس تعلق کی بناء پر صلح حدیبیہ سے فتح مکہ تک دوسال کے عرصہ میں ابتدائی انمیں سالوں سے زیادہ کی تعداد میں غیر مسلموں نے اسلام قبول کیا۔ تیرہ سال مکی اور چھ سالہ مدنی دور کی محنت کے نتیجہ میں صلح حدیبیہ کے وقت نبی کریم مُنگالِیُّ کے ساتھ چودہ سوصحابہ رقمالیُّ متھے، جبکہ دوسال بعد فتح مکہ کے وقت یہ تعداد دس نرار تھی (۱۱)۔
- مشر کین مکہ کے ساتھ صلح کا معاہدہ کر کے گویا نبی کریم مُنَّالِیَّیْمُ نے مقصد کے حصول (مقصد نبوت) کے لئے پرامن ماحول مہیا کیا۔ امن وامان قائم ہونے کی صورت میں مسلمانوں کو تبلیغی سر گرمیوں کے لئے وقت میسر ہوا۔ ان آزادانہ کو ششوں کی بدولت تھوڑے عرصے میں سے قریش میں سے دو چوٹی کے سپہ سالار حضرت خالد بن ولید اور حضرت عمروبن العاص رُقَیَالَیْدُمُ نُوشی اسلام میں داخل ہوئے۔
- معاہدہ صلح حدیبیہ تک مسلمانوں کی دو قریبی دشمن (Immediate Enemy) کفار مکہ اور خیبر کے یہودی تھے دونوں کے ساتھ عداوت کی صورت میں ایک سے ٹکر لینے میں دوسر سے کوموقع فراہم کرنا تھا۔ اس لئے حکمت اسی میں تھی کہ ایک مخالف کے ساتھ صلح کی جائے۔ تاکہ ضرورت بڑنے پر دوس اید دکو آسکے۔

نبی کریم مَنَّ الْفَیْمِ نِ ایک دوراندیش دفاعی ماہر کی حیثیت سے دونوں میں بڑے نرم گوشہ رکھنے والے گروہ (قریش) کے ساتھ صلح کی اور دوسرے گروہ یہود کے ساتھ فوراً دو مہینے کے اندر اندر بذریعہ قال (غزوہ خیبرکے دوران) فیصلہ کیااور انہیں شکست دی۔

صلح حدید بید کی شرط نمبر دوم کی روسے مسلمانوں کو اگلے سال عمرہ کرنے کی اجازت مل گئی تھی، لہذا نبی کریم ﷺ فی شرط ہزار صحابہ کرام کو ساتھ لے کر مکہ مکر مہ تشریف لے گئے۔ قریش معاہدہ کی روسے مسلمانوں کوروک تونہ سکے،البتہ گھروں کو قفل لگا کر ابوقتیس نامی پہاڑ پر چلے گئے۔اور پہاڑ کی چوٹیوں سے دوران عمرہ مسلمانون کے نظم ونت کو ملاحظہ کرتے رہے۔ ان متکرین اسلام پر مسلمانون کے سادہ، آسان اور پر خلوص طریقہ کوبادت، نیز صحابہ کرام ڈی النیڈ کی دیانت، امانت اور صدافت کا بہت اڑ ہوا۔ جن میں سے اکثر کے دلوں میں اسلام کے لیے نرم گوشہ پیداہوا۔ اور قلیل عرصہ میں مشرف بہ اسلام ہوئے۔ قریش مکہ سے مطمئن ہو جانے کے بعد نبی کریم منگائیڈ کا کو مختلف ممالک کے بادشاہوں، مر داروں اور رؤساء کے پاس تبلیغی خطوط اور وفود تھینے کا موقع ملا۔ چنانچہ صلح حدیبیہ کے بعد آپ منگائیڈ کا موقع ملا۔ چنانچہ صلح حدیبیہ کے بعد دیگر بادشاہوں کے نام دعوت نامے ویرویز (شاہ ایران)، نجاشی (شاہ حبشہ)، عزیز مصر (شاہ مصر) اور دیگر بادشاہوں کے نام دعوت نامے کی جواب کی کر باہر میں تھیل گیا۔ اور دین اسلام کو عالمی سطح پر اپنے سنہری اصولوں کے اجراء کے لیے موقع فراہم ہوا۔ کی دنیا میں تھیل گیا۔ اور دین اسلام کو عالمی سطح پر اپنے سنہری اصولوں کے اجراء کے لیے موقع فراہم ہوا۔ صلح حدیبیہ تک چھ سالوں میں نبی کریم منگائیڈ کا نے بیس غزوات میں حصہ لیا، جبکہ اس دوران شاکسی سریے روانہ کیے، سالانہ تقریبا تمین سے چار غزوات اور چار تا پانچ سریوں کے انظامات میں تمرین سرے روانہ کیے، سالانہ تقریبا تمین سے چار غزوات اور جار تا پانچ سریوں کے انظامات میں آپ منگائیڈ کا کوریاست مصروف رہے۔ صلح حدیبیہ کی روسے قریش کے ساتھ جنگ بندی (Cease fire) نے احدیاء کا آپ منگائیڈ کا کوریاست مدینہ کے داخلی استحکام، نظم و نسق کی اجراء اور اسلامی تہذیب و تمدن کے احدیاء کا موقع ہاتھ آیا، جس سے مسلمانوں کی تعلیم و تربیت میں خاطر خواہ اصافہ ہوا۔

# حواله جات وحواشي

- ا) سورة الحج: ٣٩-٠٨
  - ۲) سورة الفتح: ۱۸
- ٣) الواقدي، محمد بن عمر أبوعبد الله ،المغازي، جماعة نشر الكتب القديمية ،القاهرة ،مطبعة السعادة ص:٢/ ٥٧٣
  - ۵) سوره فتخ:۱۲
  - ۲) بخاری، صیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة الحدیبیه، دارالریان للتراث ۱۶۰۷ه / ۱۹۸۹ م صدیث نمبر ۳۹۹۰
    - ۲۸۲/۱: ترفدى، سنن ترفدى، ابواب الجهاد ، باب ما جاء في بيعة النبي عَلَيْدُ عُمْ، ص: ۱۸۲/۱
- ۸) یه جگه مکه سے تقریباً ۲۰ کیلومٹر دورواقع ہے اور چونکه یہاں اس نام کاپانی کا کنواں تھایا اس نام کے درخت کثرت سے تھے اس لئے یہ جگه اس نام سے مشہور ہوئی۔الحموی، مجم البلدان، ص:۲۲۹/۲، دارصادر ۱۳۹۷–۱۹۹۳، آج یہ مقام مکہ کے بالکل کنارے پر واقع ہے۔
  - 9) السيرة النبويه جساص ٣٢٥
    - ۱۸) سوره فتخ:۸۱
- المصيح بخارى، كتاب الشروط في الجهاد والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط مع الناس بالقول
   ص:1/22
  - ۱۲) العازمي، موسى بن راشد، السيرة النبوييه، مكتبه الكويت، ص:۳۳٠ سيس
    - ۱۳ ابن سعد، طبقات کبری، ص:۱۲۴/۲
- 11) صحيح بخارى كتاب الشروط في الجهاد والمصالحة مع اهل الحرب وكتابة الشروط مع الناس بالقول، ص:1/12
  - ۱۵) القرطبی،ابوعبدالله محمد بن احمه، تفیسر قرطبی،مطبعه قاہره،۱۹۶۴ءص:۴۲۱/۲
    - ١٦) سورة الفتح: ا
  - ابن سيد الناس، أبو الفتح محمد بن محمد اليعمري، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، دار الآفاق

الجديدة، بيروت، ١٩٤٧م ص: ٢/١٢

صيح بخارى كتاب الشروط في الجهاد والمصالحة مع اهل الحرب وكتابة الشروط مع الناس بالقول، ص: ا/س/22

19) صحیح مسلم، کتاب الجهاد والسیر، باب صلح حدیبیة ،ص:۱۰۲/۲

۲۰) سورة الفتح: ۱ ـ ۵

۲۱) ابن مشام، سیر قابن مشام، دار الحیل بیر وت، ۱۱ ۱۴ هـ، ص: ۸۵/۵

\*\*\*\*\*\*\*\*

# الشهيد وأقسامه مع استعمالاته الخاطئة في العصر الحاضر

# Islamic concept of Martyrdom and its wrong implementation in the Modern Era

الدكتور محمد الياس\*

#### **ABSTRACT**

Islamic concept about Jihad is very different as what is interpreted by the western scholars. This Jihad is not only the name of giving just his own life but to a specific purpose, which is only to create peace and to prevent cruelty and injustice in the society. There are several verses of Quran and Hadith, which explore this concept, but Islam also regulates the rules and regulation for this.

To explain the misconception about Jihad, some points have been explored in this research article to guide the people effectively that how jihad should be conducted, while other activities named as "jihad" and an activist intending to take part in such activities might not be counted as a "martyr". So the important points to be kept in mind are:

- In Islam the martyr has a very great value, but in specific terms.
- Martyr in Islam is not simply means of giving life.
- There are some rules and regulations that must to be followed, i.e., a person must be a Muslim and his intention is only for Allah, and not for his worldly desires, and he follow the rules what Islam justified for the war.
- His jihad will not be accepted without the permission of his parents or if he dies in the state of sin etc.
- Islam does not allow killing innocent persons, Muslims or non-Muslims, without caring the color and caste, if he does so he would be answerable to Allah

Keywords: Jihad, Martyr, Western Scholars, Martyrism, Killings

<sup>\*</sup> الأستاذ المساعد بكلية أصول الدين ، الجامعة الإسلامية العالمية، اسلام آباد

لقد جاء دين الإسلام لمقاصد سامية، فمن أبرز مقاصده إقامة العدل وتأسيسه، ومنع الظلم بشتى صوره وأشكاله، فالقسط والعدل هو غاية الرسالة المحمديّة، بل الرسالات كلّها، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴿(١)، أي عدلٌ ينظّم ميادين الحياة كلّها، ويعمّ حقوق الخالق والمحلوق جميعَها، ويشمل الأفعال والأقوال والتصرّفات بشتى أشكالها وصورها.

وإنّ دين الإسلام يقرّر مبادئ الحق، ويصوغ قواعد الإصلاح، ويؤسّس مناهج الخير، فهو الدين الذي يكفل لهذه المبادئ الخيرة، والمناهج الإصلاحية طرقاً توصل إليها، ووسائل تضمن سلامتها مما يخل بها، أو يناقض أغراضها ويهدّد مقصودها، وإن من أبرز أسباب إقامة العدل، وأظهر ركائز القسط القيام بالشهادة ومعرفة أهميتها، ودورها في المجتمع، ومراعاة حقّها والواجب نحوها، فالشهادة معيار لتمييز الحق من الباطل، وحاجز يفصل بين الصدق والكذب، وحدّ فاصل بين الصالح والطالح، والشهادة ضرورية لقيام الحياة الاجتماعية، وما يخالطها من أحداث ويصحبها من وقائع مادية وتصرّفات إراديّة ومعاملات فرديّة وعلاقات عائلية.

إنّ حبّ الشهادة عنصر من عناصر قوة المسلمين في كل العصور، لأن من يؤمن بعالم الغيب، وأنّ وراء هذا العالم، عالم آخر يثاب فيه ويؤجر، يجازى فيه ويعاقب، فإن عزيمته تشتد تبعاً لهذا الاعتقاد واليقين، وتمتف نفسه إلى ما فيه من الخيرات الحسان، ومن كانت هذه حاله، فلا يلفت إلى زخارف الدنيا وملذاتها، ولا يهمّه ما يلاقيه من المصائب الشدائد، ولهذا فإن أكثر ما يخاف منه أعداء الإسلام هو مسألة حب الشهادة لدى المسلمين، فإنّ من تكون عقيدته هكذا لا يخيفه العدو بقتله لأنه هو الذي سعى للموت بقدميه، وليّ هذه الدعوة بشوق ويقين من غير جبر ولا إكراه، وغايته العظمى أن يُقتل ثم يُقتل، فلا يصدّه من هدفه شيء،

ولا يزعزعه من مقصده أحد، وبذلك يكون قد زرع بدمائه القدوة، وأثار في القلوب الوالهة إلى لقاء الله الحماسة والشجاعة.

#### الشهيد لغة واصطلاحاً:

#### أ- الشهيد لغة:

الشهيد على وزن فعيل وجمعه الشُهَداء، مشتق من شهد يشهد شهادة، أي حضره فهو شاهد، وقوم شهود: أي حضور ( $^{(7)}$ )، وقال ابن الأثير: في أسماء الله (الشهيد) وهو الذي لا يغيب عنه الشيء والشاهد: حاضر  $^{(7)}$ .

#### ب- الشهيد اصطلاحاً:

وأما في الاصطلاح: الشهيد في الأصل: من قتل مجاهداً في سبيل الله، ويُستدلُّ هذا من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه حيث قال: جاء رجل إلى النبي فقال: الرجل يقاتل للمغنم، والرجل يقاتل للذكر، والرجل يقاتل للري مكانه، فمن في سبيل الله؟ قال: "من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله" ويجمع على شهداء ثم اتسع فيه، فأطلق على من سماه النبي في شهيداً من البطون والغرق والحرق وصاحب الهدم وذات الجنب وغيرهم (٥).

# ج- تعريف الشهيد عند المذاهب الفقهية:

- 1. عند الحنفية: فقد عرّف الشهيدَ ابن عابدين الحنفي رحمه الله: بأنه: "هو كل مكلّف، مسلم، طاهر، قتل ظلماً، بجارحة، ولم يجب بنفس القتل مال، ولم يرتث، وكذا لو قتله باغ أو حربي أو قاطع طريق ولو تسبباً أو بغير آلة جارحة"(٦).
- ٢. عند الشافعية: لقد عرّفه الإمام النووي الشافعي رحمه الله قائلاً: "واسم الشهيد قد يخصص بمن لا يُغسّل ولا يُصلّى عليه، وقد يسمى كل مقتول ظلماً شهيداً وهو الأظهر، وهو الذي عليه الشافعي رحمه الله"(٧).

- ٣. عند الحنابلة: وعرّف الشهيد ابن مفلح رحمه الله من أئمة الحنابلة: "....
   إن الشهيد من قُتل بأيدي الكفار في معركتهم "(^).
- ٤. عند المالكية: "هو المعترك فقط أي من قُتل في قتال العدو، ولو ببلد الإسلام أي بأن غزا الحربيون المسلمين أو لم يقاتل أي بأن كان غافلاً أو نائماً، وإن أجنب على الأحسن، إلا إن رفع حياً، وإن أنفذت مقاتلة إلا المغمور أي الذي لم يأكل ولم يشرب ولم يتكلم إلى أن مات". (٩)

#### فضائل الشهيد ومكانته:

لقد من الله سبحانه وتعالى للشهيد بفضائل كثيرة، ومآثر حسيمة، في كتابه العظيم، وعلى لسان نبيه الكريم الله.

# أولا- فضائل الشهيد في الكتاب العزيز:

قال تعالى: ﴿وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿(١٠) فأخبر الله تعالى عن الشهداء بأخم وإن قتلوا في هذه الدار الفانية، فإن أرواحهم حية مرزوقة في دار القرار الآخرة، ويؤيد ذلك الحديث الشريف الذي في صحيح مسلم، وفيه: ((أرواحهم في جوف طير حُضر، لها قناديل معلّقة بالعرش تسرح من الجنة حيث شاءت))(١١) ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَجِّمٌ يُرْزَقُونَ ﴾(١١) قال الإمام السمرقندي رحمه الله تعالى في تفسيره: "ثم نزل في شأن الشهداء: ﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ يعني في طاعة الله أمُواتاً بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَجِّمٌ يُرْزَقُونَ وهذا قول أَمُواتاً بَلْ أَحْياءٌ عِنْدَ رَجِّمٌ مُرْزَقُونَ وهذا قول الكلبي. ويقال: ولا تظنن الذين قُتِلُوا فِي سَبِيلِ الله أمواتاً كسائر الأموات بل أحياء، الكلبي. ويقال: ولا تظنن الذين قُتِلُوا فِي سَبِيلِ الله أمواتاً كسائر الأموات بل أحياء، يعني: هم كالأحياء عند ربهم، لأنه يُكْتب لهم أجرهم إلى يوم القيامة، فكأغم يعني: هم كالأحياء عند ربهم، لأنه يُكْتب لهم أجرهم إلى يوم القيامة، فكأغم أحياء في الآخرة. ويقال: لا تظن كما يظن الكفار بهم أغم لا يبعثون، بل يبعثهم أحياء في المنزلة والكرامة بمنزلة الشهداء الأحياء... "(١٠).

وقد اشترى الله تعالى من المؤمنين نفوسهم لنفاستها لديه إحساناً منه وفضلاً، وكتب ذلك العقد الكريم في كتابه العظيم، فهو يقرأ أبداً بألسنته ويتلو، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ بِأَنَّ لَمُمُ الجُنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٤) قال الإمام الله فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٤) قال الإمام البن كثير رحمه الله في تفسيره هذه الآية: "يُخْبِرُ تَعَالَى أَنَّهُ عَاوَضَ عِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ عَنْ البن كثير رحمه الله في سَبِيلِهِ بِالجُنَّةِ، وَهَذَا مِنْ فَضْلِهِ وَكَرَمِهِ وَإِحْسَانِهِ، فَإِنَّهُ أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ إِذْ بَذَلُوهَا فِي سَبِيلِهِ بِالجُنَّةِ، وَهَذَا مِنْ فَضْلِهِ وَكَرَمِهِ وَإِحْسَانِهِ، فَإِنَّهُ قَبِلَ الْعِوْضَ عَمَّا يَمْلِكُهُ بِمَا تَفَضَّلَ بِهِ عَلَى عِبَادِهِ الْمُطِيعِينَ لَهُ؛ وَلِمَذَا قَالَ الْحُسَنُ الْبُصْرِيُ وَقَتَادَةُ: بَايَعَهُمْ وَاللَّهِ فَأَعْلَى ثَمَنَهُمْ (١٥٠).

#### ثانيا- فضائل الشهيد في السنة النبوية:

لقد وردت فضائل عديدة للشهيد في السنة النبوية، ونوردها واحداً تلو الآخر:

# ١. الشهيد لا يجد ألم القتل:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله على: ((الشَّهِيدُ لَا يَجِدُ مَسَّ الْقَتْلِ إِلَّا كَمَا يَجِدُ أَحَدُكُمُ الْقَرْصَةَ يُقْرَصُهَا))(١٦).

# ٧. تمنى الشهيد أن يرجع إلى الدنيا ليُقتل عشر مرات:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي على قال: ((مَا أَحَدُّ يَدْخُلُ الجُنَّةَ يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَلَهُ مَا عَلَى الأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا الشَّهِيدُ، يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ عَشْرَ مَرَّاتٍ لِمَا يَرَى مِنَ الكَرَامَةِ)). (١٧)

## ٣. الشهيد في الجنة:

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ أُمَّ الرُّبَيِّعِ بِنْتَ البَرَاءِ وَهِيَ أُمُّ حَارِثَةَ بْنِ سُرَاقَةَ أَتَتِ النَّبِيَّ عَلْ ، فَقَالَتْ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، أَلاَ تُحُدِّنُنِي عَنْ حَارِثَةَ، وَكَانَ قُتِلَ يَوْمَ بَدْرٍ أَصَابَهُ سَهْمٌ غَرْبٌ، فَإِنْ كَانَ فِي الجَنَّةِ صَبَرْتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ، اجْتَهَدْتُ عَلَيْهِ فِي سَهُمٌ غَرْبٌ، فَإِنْ كَانَ فِي الجَنَّةِ صَبَرْتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ، اجْتَهَدْتُ عَلَيْهِ فِي

البُكَاءِ، قَالَ: «يَا أُمَّ حَارِثَةَ إِنَّهَا جِنَانٌ فِي الجُنَّةِ، وَإِنَّ ابْنَكِ أَصَابَ الفِرْدَوْسَ الأَعْلَى»

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن أم الربيع بنت البراء رضي الله عنها (وهي أم حرثة بن سراقة) أتت النبي ألى ، فقالت: يا نبي الله ألا تحدثني عن حارثة؟ –وكان قتل يوم بدر، أصابه سهم غَربٌ – فإن كان في الجنة صبرتُ، وإن كان غير ذلك، اجتهدتُ عليه في البكاء، فقال عليه الصلاة والسلام: ((يا أمَّ حارثة، إنحا جنان في الجنة، وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى)). (١٨)

## ٤. الشهيد تُكفَّر عنه خطاياه إلا الدَّين:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ((يُغْفَرُ لِلشَّهِيدِ كُلُّ ذَنْبٍ إِلَّا الدَّيْنَ))، وفي رواية: ((الْقَتْلُ فِي سَبِيلِ اللهِ يُكَفِّرُ كُلَّ شَيْءٍ، إِلَّا الدَّيْنَ)). (١٩)

## ٥. رائحة دم الشهيد مسكُّ يوم القيامة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ يُكْلَمُ أَحَدٌ فِي سَبِيلِهِ إِلَّا جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ، لاَ يُكْلَمُ فِي سَبِيلِهِ إِلَّا جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ مِنْ يُكْلَمُ فِي سَبِيلِهِ إِلَّا جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَاللَّهُ لَهُ اللَّهُ رَبِحُ المِسْكِ»(٢٠)

# ٦، ٧. حصول رضى الله تعالى، وإرضاء الله تعالى له:

ويدلّ على هذين الفضيلتين حديث أنس رضي الله عنه حيث قال: "بعث النبي أقواماً من بني سُليم إلى بني عامر في سبعين، فلمّا قدموا، قال لهم: حالي، أتقدمكم، فإن أمّنوني حتى أبلّغهم عن رسول الله في ، وإلا كنتم مني قريباً، فتقدّم فأمّنوه، فبينما يحدّثهم عن النبي في إذ أومؤوا إلى رجُل منهم، فطعنه، فأنفذه، فقال: الله أكبر، فزت ورب الكعبة، ثم مالوا على بقيّة أصحابه، فقتلوهم إلا رجل أعرج صعد الجبل، قال همّام \_الراوي عن إسحاق عن أنس\_: وأراه آخر معه، فأخبر جبريل عليه السلام النبي في أنهم قد لقوا ربَهم، فرضى عنهم وأرضاهم، فكنا فأخبر جبريل عليه السلام النبي

نقرأ أن بلِّغوا قومنا أن قد لقينا ربّنا فرضي عنا وأرضانا، ثم نسخ بعد، فدع عليهم أربعين صباحاً، على رِعْل وذكوان، وبني لحيان وبني عُصيّة الذين عصَوا الله ورسولَه".(٢١)

## ٨. النبي صلى الله عليه وسلم يتمنى الشهادة:

ولمكانة الشهيد يتمنى النبي ﷺ الشهادة في سبيل الله.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ

, لَوْلَا أَنَّ رِجَالًا مِنْ الْمُؤْمِنِينَ لَا تَطِيبُ أَنْفُسُهُمْ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنِي وَلَا أَجِدُ مَا

أَخْمِلُهُمْ عَلَيْهِ مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيَّةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ , لَوَدِدْتُ

أَيِّ أَغْزُو فِي سَبِيلِ اللهِ فَأَقْتَلَ ثُمَّ أُحْيَا ثُمُّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُحْيَا ثُمُّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُحْيَا ثُمُّ أَقْتَلُ، ثُمَّ أُحْيَا ثُمُّ أَقْتَلُ، ثُمَّ أُحْيَا ثُمُّ أَقْتَلُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلَا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَالللللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّه

## ٩. حصول الشهيد على الدار الحسنى في الجنة:

عَنْ سَمُرَةَ، قَالَ النَّبِيُ ﷺ "رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي، فَصَعِدَا بِي الشَّجَرَةَ فَأَدْخَلاَنِي دَارًا هِيَ أَحْسَنُ وَأَفْضَلُ، لَمْ أَرَ قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهَا، قَالاً: أَمَّا هَذِهِ الدَّارُ فَطُّ أَحْسَنَ مِنْهَا، قَالاً: أَمَّا هَذِهِ الدَّارُ فَلَا اللَّهُ هَذَاهِ " (٢٣)

#### • ١. حصول رائحة الجنة قبل الاستشهاد:

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ غَابَ عَمِّي أَنَسُ بْنُ النَّضْرِ عَنْ قِتَالِ بَدْرٍ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ غِبْتُ عَنْ أَوَّلِ قِتَالٍ قَاتَلْتَ الْمُشْرِكِينَ لَئِنْ اللَّهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ الْمُشْرِكِينَ لَئِنْ اللَّهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ الْمُشْرِكِينَ لَيَرَيَنَ اللَّهُ مَا أَصْنَعُ، وفيه فَقَالَ يَا سَعْدُ بْنَ مُعَاذٍ الجُنَّةَ وَرَبِّ النَّضْرِ إِنِّي المُشْرِكِينَ لَيَرَيَنَ اللَّهُ مَا أَصْنَعُ، وفيه فَقَالَ يَا سَعْدُ بْنَ مُعَاذٍ الجُنَّةَ وَرَبِّ النَّصْرِ إِنِّي أَجُدُ رِيحَهَا مِنْ دُونِ أُحُدٍ". (٢٤)

# ١١. حصول الأجر الكثير بعمل ضئيل:

عَنِ الْبَرَاءِ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَى النبيَّ ﷺ رَجُل مُقنَّع بالحديد، فقال: يا رسول الله، أقاتِلُ أو أُسْلِمُ ؟ قال: أسلِمْ ثم قاتِلْ ، [فأسلمَ ثم قاتل] فَقْتِلَ ، فقال رسولُ الله ﷺ: «عَمِلَ قليلا وأُجِرَ كثيرا» (٢٠)

#### ١ ١ . استطلال الملائكة للشهيد:

عَنْ جَابِرِ رضي الله عنه قَالَ: جِيءَ بِأَبِي إِلَى النَّبِيِّ ﷺ ، وَقَدْ مُثِّلَ بِهِ، وَوُضِعَ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَذَهَبْتُ أَكْشِفُ عَنْ وَجْهِهِ، فَنَهَانِي قَوْمِي فَسَمِعَ صَوْتَ صَائِحَةٍ، فَقِيلَ: ابْنَةُ عَمْرٍو - أَوْ أُخْتُ عَمْرٍو - فَقَالَ: «لِم تَبْكِي - أَوْ لاَ تَبْكِي - مَا زَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ تُظِلُّهُ بِأَجْنِحَتِهَا» قُلْتُ لِصَدَقَةَ: أَفِيهِ «حَتَّى رُفِعَ» قَالَ: رُبَّمَا قَالَهُ(٢١)

١٣. يغفر للشهيد مع أول قطرة الدم:

١٤. يرى مقعده من الجنة:

٥ ١. يحصل على تاج الوقار:

١٦. يأمن من الفزع الأكبر:

١٧. يزوّج باثنتين وسبعين من الحور العين:

# ١٨. يُشفّع في سبعين من أقاربه:

عَنِ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْدِيكَرِب، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ قَالَ: "لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُ خِصَالٍ: يَغْفِرُ لَهُ فِي أُوَّلِ دُفْعَةٍ مِنْ دَمِهِ، وَيُرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْخُنَّةِ، وَيُجَارُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَيَأْمَنُ مِنَ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ، وَيُحَلَّى حُلَّةَ الْإِيمَانِ، وَيُزَوَّجُ مِنَ الْخُورِ الْعِينِ، وَيُتَلَّى حُلَّةَ الْإِيمَانِ، وَيُزَوَّجُ مِنَ الْخُورِ الْعِينِ، وَيُشَقَّعُ فِي سَبْعِينَ إِنْسَانًا مِنْ أَقَارِيهِ "(٢٧)

# أقسام الشهيد:

قال الإمام النووي رحمه الله: اعلم أن الشهيد ثلاثة أقسام:(٢٨)

1. شهيد الدنيا والآخرة: وهو من قتل في سبيل الله مقبلاً غيرَ مدبر مخلصاً، ويطلق عليه شهيد الدنيا والآخرة.

ومقصودهم بشهيد الدنيا: أنه يأخذ أحكاماً خاصة في الدنيا، تميزه عن سائر الموتى، كعدم الغسل عند أكثر العلماء، والتكفين في ثيابه. ومقصودهم بشهيد الآخرة، أن له ثواباً موعوداً خصه الله به.

٢. شهيد الآخرة: من مات بسبب من الأسباب التي عدّها النبي على الْمَطْعُونُ،
 وَالْمَبْطُونُ (٢٩)، وَالْغَرِقُ (٣١)، وَالْحَرِيْقُ (٣١) وغيرهم، ويطلق عليه شهيد الآخرة.

وهم كلهم من عده رسول الله على شهيداً وورد تسميته بذلك كالمطعون، والخريق، وغيرهم، والمراد أنهم شهداء في ثواب الآخرة، وإلا فهم كعامة موتى المسلمين، يأخذه أحكامهم من حيث الغسل الكفن والصلاة، ويسمون شهداء لتسمية رسول الله عليه على، وإن لم يبد لهم حكم شهادتهم في الدنيا.

٣. شهيد الدنيا: أي دون الآخرة، وهو من قتل في معركة الكفار، وقام بفعل يمنع من إطلاق لفظ الشهيد عليه، كالرياء، والسمعة، والغلول من الغنيمة ونحوها. فهذا له حكم الشهداء في الدنيا دون الآخرة، فلا يُكفّن ولا يصلى عليه، وليس له أجر وثواب في الآخرة عند الله.

وهذا تحري عليه الأحكام الخاصة بالشهيد، وما يترتب عليه، وهؤلاء ليس لهم الثواب الكامل الموعود به الشهيد في الآخرة.

كما جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ "مَا تَعُدُّونَ الشَّهِيدَ فِيكُمْ؟ " قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، مَنْ قُتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَهُوَ شَهِيدٌ، قَالَ: "إِنَّ شُهَدَاءَ أُمَّتِي إِذًا لَقَلِيلٌ"، قَالُوا: فَمَنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: "مَنْ قُتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَهُوَ شَهِيدٌ، وَمَنْ مَاتَ فِي الطَّاعُونِ فَهُوَ شَهِيدٌ، وَمَنْ مَاتَ فِي الْبَطْنِ فَهُوَ شَهِيدٌ" (٣٢)

وفي رواية أحرى عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: " خَمْسٌ مَنْ قُبِضَ فِي شَيْءٍ مِنْهُنَّ فَهُوَ شَهِيدٌ: الْمَقْتُولُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالْعَرْقُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالْمَطْعُونُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالْمَطْعُونُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالْمُطْعُونُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالْمُطْعُونُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ، وَالنَّفَسَاءُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ شَهِيدٌ" (٣٢)

# الشروط التي يجب توافرها لإطلاق الشهيد:

لقد ذكر العلماء شروطاً للشهادة، وهذه الشروط يختلف اعتبارها حسب أقسام الشهداء، وبعضها خاص بوعية ذلك القسم.

## أولاً: الإسلام:

فالإسلام شرط لصحة الشهادة، وهو شرط أساسي لتسمية هذا الاسم، وهو شرط عام لكل الشهداء، فالكفار لا يكونون شهداء ألبتة، مهما كان وضعهم في القتال، حتى وإن دافعوا عن الإسلام، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَكَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْءُ الْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ افْتَدَى بِهِ أُولَئِكَ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا لَمُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴿ .(٢٤)

وفي السنة ما يؤيد معناه، حديث عَنْ عُتْبَةَ بْنِ عَبْدٍ السُّلَمِيِّ، وَكَانَتْ لَهُ صُحْبَةٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَمَالِهِ حَتَّى إِذَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَمَالِهِ حَتَّى إِذَا أَقَيْهِ، وَمُنَافِقٌ جَاهَدَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ حَتَّى إِذَا لَقِيهِ، النَّهُو عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَتَى يُقْتَلَ، فَذَاكَ فِي النَّارِ، إِنَّ السَّيْفَ لَا يَمْحُو النِّفَاقَ، (٥٥) فدل الحديث على أن من لم يؤمن لا يفيده القتال ولا الموت في سبيل الله.

## ثانيا- الإخلاص لله:

وهذا شرط عام في جميع العبادات، كما أنه شرط أساسي لشهيد الدنيا والآخرة، والكتاب والسنة لحافلان من الأدلة التي تؤيد هذا المعني، منها: قوله تعالى: "وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴿( ( إَنَّمَا اللَّعْمَالُ اللَّعْمَالُ اللَّعْمَالُ اللَّعْمَالُ اللَّعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴿( ( إَنَّمَا اللَّعْمَالُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِلْمُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللْلِهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُولَى الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْم

## ثالثاً: الثبوت وعدم الفرار:

وهذا الشرط يجب توافره في شهيد الدنيا والآخرة، والمقصود به هو أنه يشترط لصحة الشهادة في سبيل الله حبس النفس على القتال وعدم الفرار أو الجزع

أو التسخط من الموت، مع احتساب الأجر في ذلك كلّه.

وقد أكّدت النصوص الشرعية على هذا الشرط، منها:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قَالَ: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الموبِقَاتِ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: وَذُكِرَ فِيْهِ وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ(٢٨)

واشترط الشافعية كون القتل في معركة في هذه الحال، وأما إذا لم يكن قتله في معركة فيكون كسائر الموتى، (٣٩) والجمهور على خلاف ذلك. (٤٠)

#### الأحكام المتعلقة بالشهيد:

#### ١. غسل الشهيد:

ذهب جمهور أهل العلم من الأثمة الأربعة والظاهرية وغيرهم إلى أن شهيد المعركة لا يغسل، فقد روى عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ تَعْلَبَةً قَالَ: قَالَ عَلَّ لِقَتْلَى أُحُدِ: النَّهِ بِدِمَائِهِمْ، فَإِنَّهُ لَيْسَ كُلْمٌ يُكْلَمُ فِي اللَّهِ إِلَّا يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَدْمَى، لَوْنُهُ لَوْنُ النَّهِ اللَّهِ إِلَّا يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَدْمَى، لَوْنُهُ لَوْنُ النَّمِ، وَرِيحُهُ رِيحُ الْمِسْكِ"، (١٤) وكذلك قول النبي عَلَيْ: «ادْفِنُوهُمْ فِي دِمَائِهِمْ»، (٢٤) يعني يوم أحد، ولم يغسلهم.

أما مذهب سعيد بن المسيب والحسن البصري رحمهما الله أنه يغسل، واستدلا بأن النبي على أمر بحمزة رضى الله عنه فغسل. (٣٠)

وفي رأيي المتواضع أنه لا يغسل بقوة أدلة الجمهور، والله أعلم.

#### ٢. تكفين الشهيد:

اتفق الأئمة الأربعة على مشروعية تكفين الشهيد في ثيابه التي أصيب فيها، واستدلوا بالآتي:

حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، أَنَّ ﷺ، "أَمَرَ بِقَتْلَى أُحُدٍ أَنْ يُلْوَهُ، "أَمَرَ بِقَتْلَى أُحُدٍ أَنْ يُدْفَنُوا فِي تِيَاكِمِمْ بِدِمَائِهِمْ". (٤٤)

وحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: "رُمِيَ رَجُلُ بِسَهْمٍ فِي حَلْقِهِ فَمَاتَ، فَأُدْرِجَ فِي ثِيَابِهِ كَمَا هُوَ ". (٥٠) أما مذهب الشافعية، فيحوز نزع ثياب الشهيد وإبدالها بغيرها، وقالوا: "إن الأمر بدفن الشهداء في ثيابهم ليس بحتم"، واستدلوا بالآتي:

حديث عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «قُتِلَ حَمْزَةُ يَوْمَ أُحُدٍ، وَقُتِلَ مَعَهُ رَجُلُ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَحَاءَتْ صَفِيَّةُ بِنْتُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بِثَوْبَيْنِ لِتُكَفِّنَ بِهِمَا حَمْزَةً، فَلَمْ يَكُنْ لِلْأَنْصَارِيِّ كَفَنْ، فَأَسْهَمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ التَّوْبَيْنِ، ثُمَّ كَفَّنَ كُلَّ وَاحِدٍ لِلْأَنْصَارِيِّ كَفَنْ، فَأَسْهَمَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ التَّوْبَيْنِ، ثُمَّ كَفَّنَ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا فِي تَوْبٍ».(٢٦)

ولكن في رأيي أنه يكفن في ثيابه التي أصيب فيها بقوة أدلة الجمهور، والله أعلم.

#### ٣. الصلاة على الشهيد:

ومن الأحكام التي اختلفت أقوال أهل العلم فيها الصلاة على الشهيد، فهل يصلى عليه أم لا؟ فانقسموا إلى الجيزين والمانعين.

## ١. دليل المانعين:

من الأدلة الصريحة التي استدل بها القائلون بترك الصلاة على الشهيد، ما روي عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ كَانَ النَّبِيُّ عَلَى يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَتْلَى أُحُدٍ فِي تَوْمٍ وَاحِدٍ ثُمُّ يَقُولُ أَيُّهُمْ أَكْثَرُ أَحْذًا لِلْقُرْآنِ فَإِذَا أُشِيرَ لَهُ إِلَى مَنْ قَتْلَى أُحُدٍ فِي اللَّحْدِ وَقَالَ أَنَا شَهِيدٌ عَلَى هَوُلَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَأَمَرَ بِدَفْنِهِمْ فِي وَمَائِهِمْ وَلَا يُعَسَّلُوا وَلَا يُصَلَّ عَلَيْهِمْ. (٢٤)

#### ٢. دليل المجيزين:

وذهب الآخرون إلى أن الشهيد يصلى عليه، وهو قول الإمام الثوري وأهل الكوفة. (٤٨) ودليلهم ما رواه أبو داود عن عقبة رضي الله عنه، "أن رسول الله ﷺ خرج يوماً، فصلى على أهل أحد صلاته على الميِّت ثم انصرف". (٤٩)

وأنا مع الجيزين في الصلاة عليه بقوة استدلالهم، والله أعلم.

#### ٤. دفن الشهيد:

الشهيد يدفن في مكانه الذي استشهد فيه إذا كان صالحاً لذلك، أما إذا خيف بإلحاق الضرر به، فعندئذ يجوز نقله، وقد دلت على ذلك عدة أحاديث، منها:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: كنا حملنا القتلى يوم أحد لندفنهم، فجاء منادي رسول الله ﷺ، فقال: "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَندفنهم، فجاء منادي وسول الله ﷺ، فقال: "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْدُونُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَي مَضَاحِعِهمْ " فَرَدَدْنَاهُمْ. "(٥٠)

وَ عَنْ جَابِرٍ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَي قَالَ: "ادْفِنُوا الْقَتْلَى فِي مَصَارِعِهِمْ". (١٥)

وَ سَعِيدُ بْنُ السَّائِبِ، عَنْ رَجُلٍ، يُقَالُ لَهُ: عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُعَيَّةً، قَالَ: أُصِيبَ رَجُلَانِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَوْمَ الطَّائِفِ فَحُمِلًا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، "فَأَمَرَ أَنْ أَمْدَ أَنْ يُدْفَنَا حَيْثُ أُصِيبَا"، وَكَانَ ابْنُ مُعَيَّةً وُلِدَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ".(٥٦)

# الإستعمالات الخاطئة للشهيد في العصر الحاضر

هناك حالات من الموت الغير الطبيعي أو القتل بيدو فيها أن الميت فيها شيهد ويصر بعض الناس على اطلاق كلمة الشهيد عليه، لكن . كما بينا .

الشهادة ليست مفخرة دنيوية يقسمها في الناس كل من هب ودب على أسس لا تمت إلى الإسلام بصلة وإنما الشهادة مرتبة دينية عظيمة تترتب عليها آثار وأحكام في الدنيا والآخرة فلابد في اطلاق هذا اللقب من مراعاة الأسس الدينية.

وفيما يلي نذكر على سبيل المثال تلك الحالات التي شاع في الناس أنهم يطلقون كلمة الشهيد لكنه غير موافق من منظور إسلامي.

#### ١. قتل النفس:

قتل النفس من كبائر الذنوب، وقد دلت على تحريمه عدة نصوص، منها: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا، وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا ﴾.(٥٠) وهذا بيّن في تحريم قتل النفس وأن النار جزاء من يفعل ذلك.

وقد بين النبي ﷺ أن الفاعل يعاقب بمثل ما قتل نفسه به، فَعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَّ قَالَ: «مَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ يَتَرَدَّى فِيهِ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ تَحَسَّى شُمَّا فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَجَافِهِ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا». (١٤٥)

وَعَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ " مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِشَيْءٍ فِي الدُّنْيَا عُذِّبَ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. (٥٠)

وقد ترك النبي الصلاة على المنتحر عقوبة له، وزجراً لغيره أن يفعل فعله، وأذن للناس أن يصلوا عليه، فيسن لأهل العلم والفضل ترك الصلاة على المنتحر تأسياً واقتداءً بالنبي الله مُعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَة، قَالَ: "أُتِيَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ بِرَجُلٍ قَتَلَ نَفْسَهُ عِمَشَاقِصَ، فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِ". (٥٦)

قال الإمام النووي رحمه الله: وفي هذا الحديث دليل لمن يقول: لا يصلى على قاتل نفسه لعصيانه، وهذا مذهب عمر بن عبد العزيز والأوزاعي، وقال الحسن والنخعي وقتادة ومالك وأبو حنيفة والشافعي وجماهير العلماء: يصلى عليه، وأجابوا عن هذا الحديث بأن النبي على لم يصل عليه بنفسه زجراً للناس عن مثل فعله، وصلت عليه الصحابة. (٥٧)

وكيف يمكن أن يتجنب النبي الله من الصلاة عليه زجرا ويطلق عليه لفظ الشهيد، فالذي مات منتحرا لا ينبغي اطلاق كلمة الشهيد عليه.

وفي رأيي المتواضع يصلى عليه حسب ما قال الجمهور لأن الإنتحار ليس كفراً مخرجاً من الملة كما يظن بعض الناس، بل هو من كبائر الذنوب التي تكون في مشيئة الله يوم القيامة إن شاء غفرها، وإن شاء عذب بها، والله أعلم.

#### ٢. قتل نفس بخشية الفقر:

النفس البشرية ليست ملكاً لأحد بل هي ملك لله تعالى، فلا يجوز لشخص كائناً من كان أن يزهقها بأي وسيلة من الوسائل أو طريقة من الطرق، سواء كان من خشية الفقر أو غيره، واعتبر الشرع قتل الإنسان نفسه جريمة كبرى، لأن نفس الإنسان ليست في ملكه حتى يزهقها، فعلى المسلم أن يحسن الظن بربه، لأن الرزقه مكتوبة عند الله قبل ولادته وهو في بطن أمه، وليس عليه إلا البحث عنه والجهد عليه، والله المستعان في كل أمور، قد نص القرآن والسنة على ذلك في غير موضع، منها:

قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْئاً كَبِيراً ﴾، (٥٨) وتأكد هذه الأية أن المولود لا يولد إلا وقد كتب رزقه، وكما خرجت من بطن أمك عاريا ورزقك الله، فكذلك أولادك. فلا حاجة لقلق وعليه الجهد للبحث فيه.

ففي حديث ابْنُ مَسْعُودٍ، ثنا رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ ، وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ " إِنَّ اَحَدَكُمْ يُجْمَعُ حَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمُّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمُّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمُّ يُرْسِلُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ الْمَلَكَ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمُّ يُرْسِلُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ الْمَلَكَ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيِّ أَمْ سَعِيدٍ، فَوَ الَّذِي لَا إِلَهُ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ عَمَلُ أَهْلِ الخَيَّةِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عِمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عِمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبُولَ الْمُ الْمُلَا إِلَا ذَرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلُ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَلَا اللَّهُ فَيَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ حَتَى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ الْمَا الْمُ اللَّذِي الْمَا الْمُؤْلُ النَّارِ عَلَى الْمُلْولِ النَّامِ عَمَلَ أَهُلُ النَّالِي فَا إِلَا اللَّهُ فَي الْمُؤْلُ الْمُلْ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ اللَّهِ فَي مَا يَكُونُ الْمُلُومِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ اللَّهُ مَا لَا الْمَالِ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمَالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْل

#### ٣. الغلول:

ويقصد به الخيانة، وهو أخذ ما لم يبح الانتفاع به من الغنيمة قبل حوزها ' وقد جاءت النصوص الشرعية بتحريم الغلول والتشديد في أمره، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾.(٦١)

عَنْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ حَيْبَرَ، أَقْبَلَ نَفَرٌ مِنْ صَحَابَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: فَلَانٌ شَهِيدٌ، فَلَانٌ شَهِيدٌ، حَتَّى مَرُّوا عَلَى رَجُلٍ، وَقَالُوا: فَلَانٌ شَهِيدٌ، فَلَانٌ شَهِيدٌ، حَتَّى مَرُّوا عَلَى رَجُلٍ، فَقَالُوا: فَلَانٌ شَهِيدٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ النَّابِ فِي النَّارِ فِي بُرْدَةٍ غَلَّهَا أَوْ عَبَاءَةٍ " ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ "يَا ابْنَ الْخُطَّابِ، اذْهَبْ فَنَادِ فِي النَّاسِ، أَنَّهُ لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ إِلَّا الْمُؤْمِنُونَ"، قَالَ: فَحَرَحْتُ فَنَادَيْتُ: أَلَا إِنَّهُ لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ إِلَّا الْمُؤْمِنُونَ"، قَالَ: فَحَرَحْتُ فَنَادَيْتُ: أَلَا إِنَّهُ لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ إِلَّا الْمُؤْمِنُونَ. (٦٢)

فلهذه الأحاديث وغيرها عد بعض العلماء الغلول مانعاً من الشهادة، وأنه وإن كان في صورته الدنيوية قتل شهيداً في المعركة، فإنه غير شهيد في الآخرة، بل شهيد في الدنيا فقط. (٦٣)

#### ٤. الجهاد بعدم إذن الوالدين:

ويقصد في هذا هو أن عدم إذن الوالدين مانعاً من الشهادة، وقول الجمهور عليه أي إذا كان الجهاد فرض عين فيجوز الخروج دون إذنه، وإذا كان الجهاد فرض كفاية، (٦٤) فلا يجوز الخروج بدون إذهما، ولو حرج فقد وقع في المعصية فهذا حرام، فكيف يمسى شهيداً وهو في معصية الله، وفي رواية عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ، أَنَّ رَجُلًا هَاجَرَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيُّ مِنَ الْيَمَنِ فَقَالَ: "هَلْ لَكَ أَحَدُّ بِالْيَمَنِ؟ "، قَالَ: "ارْجِعْ إلَيْهِمَا قَالَ: "لَا"، قَالَ: "ارْجِعْ إلَيْهِمَا فَاسْتَأْذِنْهُمَا، فَإِنْ أَذِنَا لَكَ فَجَاهِدْ، وَإِلَّا فَبِرَهُمَا". (٦٥)

# ٥. الموت في المعصية:

المراد من هذا المانع هو كون الشهادة حصلت بسبب محرم أو في حال ارتكاب كبيرة، اختلف العلماء في من مات بالمعصية، مثلاً من مات وهو شارب الخمر أو في الطريق لاشتراك الخمر وغير ذلك من الأمور، هل تصح الشهادة الأخروية أم لا؟ فيه ثلاثة آراء:(٦٦)

القول الأول: أنه لا تحصل له درجة الشهادة، استدلالاً بقول الله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَخُوا السَّيِّغَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ سَوَاءً عَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَخُوا السَّيِّغَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ سَوَاءً عَيْنَاهُمْ وَمُمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ (٢٧) ووجه الدلالة: أن من مات بسبب من أسباب الشهادة وقد تعاطة السيئات والمعاصي، ليس كمثل من أمن وعمل الصالحات في المنزلة.

ويستدل على ذلك بما روي، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا أَرَادَ أَنْ يُغِيرَ عَلَى خَيْبَرَ قَالَ: «لَا يَتْبَعْنَا مُصْعِبٌ وَلَا مُضْعِفٌ» فَاتَّبَعَهُ أَعْرَابِيٌّ عَلَى بَكْرٍ لَهُ صَعْبٍ فَوَقَصَهُ، فَقَتَلَهُ، فَبَلَغَ ذَلِكَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ بَعْدَ فَتْحِ خَيْبَرَ، فَأَمَرَ بِلَالًا يُنَادِي: «أَلَا إِنَّ الْجُنَّةَ لَا تَحِلُ لِعَاصٍ». (١٨)

القول الثاني: أنه تحصل له درجة الشهادة، لأن الشارع رتب ثواب الشهادة على صفة معينة كمن قتل في سبيل الله، أو مات بالطاعون، أو مات بالغرق، أو غيرهما، فإذا حصلت للمسلم هذه الصفة حصل له ذلك الثوال الموعود به من الله، والنصوص الشرعية لم تشترط غير الإسلام، كما صرح قول النبي الله: «الطَّاعُونُ شُهَادَةٌ لِكُلِّ مُسْلِم». (٢٩)

القول الثالث: المعصية إذا كانت منفكة عن سبب الشهادة حصلت له الشهادة، وإن قارنتها معصية، لأنه لا تلازم بيهما، وأما إن كانت غير منفكة عن سبب الشهادة لم تحصل منزلة الشهادة. وجعلوا الأصل في هذا أن كل من مات في سبب معصية فليس بشهيد، وإن مات في معصيته بسبب من أسباب الشهادة فله أجر شهادة، وعليه إثم معصية. (٧٠)

ومثل للمعصية المنفكة عن سبب الشهادة بمن قاتل على فرس مغضوب فقتل، ومثل للمعصية غير المنفكة بمن شرق بالخمر فمات، فإنه مات بسبب شربة بالخمر وهي معصية.

#### ٦. الموت في شهر رمضان:

يزعم بعض الناس أن كل من مات في رمضان هو مغفور تحت رحمة الله، ولكن الأمر ليس كذلك، إلا من مات وهو صائم فيه أو في غيره من الشهور، لما رواه أحمد عَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: أَسْنَدْتُ النَّبِيَّ فَيْ إِلَى صَدْرِي فَقَالَ: " مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ. قَالَ حَسَنٌ: ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ. خُتِمَ لَهُ كِمَا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمَنْ صَامَ يَوْمًا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا وَصَدَقَةٍ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمُنْ صَامَ يَوْمًا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا دَخَلَ الْجُنَّةَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كِمَا اللَّهِ خُتِمَ لَهُ كَمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَامِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللّهُ

فدل أن من مات وهو غير صائم أو مات في المعصية ولم يتب، وهو تحت مشيئة الله، إما عفا عنه إما عذبه، فالموت في رمضان، لم يثبت له فضل بخصوصه حسب معلوماتي، والله أعلم.

# ٧. الهجوم الإرهابي أو الفدائي:

يقصد بالإرهاب كما قال ابن منظور: رهب بالكسر، يرهب رهبة ورهبا بالضم، ورهبا بالتحريك؛ أي خاف ورهب الشيء رهبا ورهبة: خافه. (٧٢) وقال ابن الأثير: الرهبة: الخوف والفزع. (٧٣)

وهاك معنى كلمة الإرهاب في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَمُهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ اللهِ يَعْلَمُهُمْ ﴾، (٤٧) قال الإمام ابن كثير رحمه الله: قوله (ترهبون) أي تخوفون (به عدو الله وعدوكم) أي من الكافرين. (٧٥)

وقتل النفس المسلم إرهاباً أو بأي طريق كان، حرام بالنص واتفق العلماء على ذلك، وله عدة أسباب في تحريمه، منهم حرمة دم المسلم عند الله أكثر من بيت الله الحرام، كما ورد في حديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَر، قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَطُوفُ بِالْكَعْبَةِ، وَيَقُولُ: "مَا أَطْيَبَكِ وَأَطْيَبَ رِيحَكِ، مَا أَعْظَمَكِ وَأَعْظَمَ حُرْمَتَكِ،

وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَحُرْمَةُ الْمُؤْمِنِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللَّهِ حُرْمَةً مِنْكِ، مَالِهِ، وَدَمِهِ، وَلَادِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، وَلَامِهُ، وَدَمِهِ، وَأَنْ نَظُنَّ بِهِ إِلَّا حَيْرًا".(٧٦)

وأشد من هذا أن النبي على منع أن يشار بالسكين أو الشئ المضر إلى المؤمن، وقتلهم بالانفحار وغيره من الأسباب أعظم من هذا، كما ورد في حديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ أَحَدُكُمْ إِلَى أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي أَحَدُكُمْ لِعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ فَيَقَعُ فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ". (٧٧)

وفي رواية أحرى، قال على : ((مَنْ أَشَارَ إِلَى أَخِيهِ بِحَدِيدَةٍ، فَإِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَلْعَنُهُ، حَتَّى يَدَعَهُ وَإِنْ كَانَ أَخَاهُ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ))، (٨٧) فالنبي على لم ينه عن الإشارة فحسب بل نهى عن تعاطي السيف مسلولاً، كما جاء عن جابر رضي الله عنه "أَنَّ النَّبِيَ على نَهَى أَنْ يُتَعَاطَى السَّيْفُ مَسْلُولاً ". (٢٩)

فمجموع هذه النصوص تدلّ على منع الإشارة بالسلاح إلى مؤمن لما تترتب عليه المضرات، وللمحافظة على نفسه، وكم يهتم الإسلام بالمحافظة على النفس، ولم يحلل سيل دم النفس بل سداً للذرائع الموصلة إلى ذلك نهى أن يشير بالأشياء الحادة إلى أخيه، لأي وجه كان.

وفوق كل ذلك، فإن الإسلام يهتم بالمحافظة على الإنسانية جميعاً، بغض النظر عن اللون والنسب والمذهب، وبين أن قتل النفس الواحدة كقتل الإنسانية كافة، بل شجع على حفظ المجتمع، كقوله تعالى: ﴿ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾.(٨٠)

وحتى من أسلم أثناء الحرب، اهتم الإسلام على محافظته، كما ورد في الرواية:

وَ عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، يَقُولُ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِلَى الحُرْقَةِ، فَصَبَّحْنَا القَوْمَ فَهَزَمْنَاهُمْ، وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلُ مِنَ الأَنْصَارِ رَجُلًا مِنْهُمْ، فَلَمَّا عَشِينَاهُ، قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَكَفَّ الأَنْصَارِيُّ فَطَعَنْتُهُ بِرُعْيِي حَتَّى قَتَلْتُهُ، فَلَمَّا قَدِمْنَا

بَلَغَ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: «يَا أُسَامَةُ، أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَالَ لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ » قُلْتُ: كَانَ مُتَعَوِّذًا، فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا، حَتَّى تَمَّنَیْتُ أَنِّي لَمْ أَكُنْ أَسْلَمْتُ قَبْلَ ذَلِكَ اليَوْمِ. (٨١)

#### ٨. الشهيد الجمهوري أو الوطنى:

# أولاً: تعريف الشهيد الجمهوري أو الوطني:

لا يوجد في الإسلام ما يسمى الشهيد الجمهوري، وأقرب دليل لهذا المصطلح حديث، وأقصى ما يقال فيه، فإنه يدخل في حديث ((مَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَهُوَ شَهِيْد))،(٨٢)

"Assassinate: to murder an important or famous person especially for political reasons". (83)

ويقصد به: "اغتيال رئيس أو رجل مشهور، خصوصاً لأهداف سياسية".

## ثانياً: صور الشهيد الجمهوري الوطني:

قتل الشهيد الوطني يكون له صور متعدّدة، فمنها:

- ١. أن يغتال أثناء أو قبيل عملية التصويت، كما قُتلت بينظير بُعتو رئيسة وزراء السابقة لجمهورية باكستان الإسلامية، في راولبندي بباكستان في ٢٧ ديسمبر سنة ٢٠٠٧م.
- ٢. أن يغتال بعد الترشيح للرئاسة أثناء المخاطبة لقومه، كما قُتل جنرال المتقاعد ضياء الحق الرئيس السابق لجمهورية باكستان الإسلامية في المتعاد باكستان في ١٧ أغسطس سنة ١٩٨٨م.
- ٣. أن يغتال أو يحكم عليه بالإعدام، بعد انتزاعه من الرئاسة، كما قُتل ذو الفقار على بُمتو رئيس وزراء السابق لجمهورية باكستان، في راولبندي باكستان في ٤ إبريل سنة ١٩٧٩م.

## ثالثاً: حكم الشهيد الجمهوري أو الوطنى:

لم أعثر على أقوال العلماء حتى الآن في هذا الباب، والذي أميل إليه والله أعلم هو أن مثل هؤلاء الفئة ينظر في حالهم، فإن توفرت فيهم شروط الشهيد، يُسمّونهم الشهداء، مثل أن يكون قتل بمؤامرة من أعداء الإسلام، أو قُتل بغير ذنب سوى المنافسة السياسية، أو قتل بذنب أو خطاً ليس جزاؤه القتل، أو قتل بمجرد تهمة وظنة بدون محاكمة عادلة، لأن كل هؤلاء يعدّون من الذين قُتِلوا ظلما.

فإن لم تتوفر فيهم هذه الشروط فلا يسمونهم شهداء، وإن سموا شهداء، فالمقصود شهداء الآخرة، الذي عُرِّف سالفاً، ويستشهد لذلك حديث أبي قلابة حيث قال: "أرسل معاوية بن أبي سفيان إلى عامل له أن يأخذ الوهط، فبلغ ذلك عبد الله بن عَمْرِو بن الْعَاصِي، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى يَقُولُ: "مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ مَظْلُومًا فَهُوَ شَهِيدٌ"، فكتب الأمير إلى معاوية رضي الله عنه أن قد تيسر للقتال، وقال: إن سمعت رسول الله على يقول: ((مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ))، فكتب معاوية رضي الله عنه أن خل بينه وبين ماله". (١٤٨) والله أعلم بالصواب.

#### أهم نتائج البحث

من خلال ما كتبتُ عن الشهيد، توصّلتُ إلى النتائج الآتية،

- إن الإسلام قد شملت تعاليمه نواحى الحياة الإنسانية.
- المكانة المرموقة سهلة الوصول إليها في الإسلام، من غير تقييد بشريحة أو
   فئة مخصوصة في المجتمع.
  - إن الشهادة مكانة عالية، ولها فضائل عظيمة.
- ❖ إن الشهادة لا تنحصر فيمن يستشهد في المعارك، بل يتعدى إلى إقسام متعددة.
- \* إن الشهيد ثلاثة أقسام، شهيد الدنيا والآخرة، شهيد الدنيا، وشهيد الآخرة، وأفضله شهيد الدنيا والآخرة أي المعترك.
- إن الشخص قد يحصل على درجة الشهادة وهو يدافع عن نفسه وماله وعرضه، وقد ينال هذه المنزلة بدون تعب ومشقة بأن يتمنى الشهادة بصدق وإخلاص.
- الشهادة ليست مفخرة دنيوية يقسمها في الناس كل من هب ودب على أسس لا تمت إلى المهم بصلة، وإنما الشهادة مرتبة دينية عظيمة تترتب عليها آثار وأحكام في الدنيا والآخرة فلابد في إطلاق هذا اللقب من مراعاة الأسس الدينية التي ذكرها أهل العلم في التراث الإسلامي. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا كثيرا

# الهوامش والإحالات

- ١) سورة الحديد، الآية: ٢٥.
- ۲) الأنصاري أبو الفضل جمال الدين ابن منظور، لسان العرب، دار صادر للطبعة والنشر،
   بيروت، ص: ٣٩/٣.
- ٣) الجزري أبو السعادات المبارك بن محمد بن الأثير، النهاية في غريب الحديث في مادة شهد،
   التحقيق: محمود محمد الطناحي وطاهر أحمد الزاوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت،
   لبنان، ص: ١٣/٢٥.
- ٤) البخاري أبو عبدالله محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، التحقيق: محب الدين الخطيب، الترقيم: محمد فؤاد عبدالباقي، المراجعة: قصي محب الدين الخطيب، دار النشر: المطبعة السلفية، القاهرة مصر، كتاب الجهاد والسير، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، واللفظ له، برقم: ٢٨١٠،
- والنيسابوري أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيري، صحيح مسلم، التحقيق: أبو محمد نظر محمد الفارابي، دار النشر: دار طيبة، الرياض المملكة العربية السعودية، كتاب الإمارة، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله، بنحوه، برقم: ١٩٠٤.
  - ٥) النهاية لابن الأثير، مادة شهد، ص: ١٣/٢.
- ٦) الدمشقي محمد أمين بن عمر عابدين، حاشية ابن عابدين، وهو ردّ المحتار على الدرّ المحتار شرح تنوير الأبصار، التحقيق: الشيخ عادل أحمد عبدالموجود والشيخ علي محمد معوّض، التقديم: الأستاذ الدكتور محمد بكر إسماعيل، كلية الدراسات، جامعة الأزهر، مصر، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ص: ١٥٨/٣.
- ٧) النووي أبو زكريا محيى الدين يحيى بن شرف الدمشقي، روضة الطالبين، التحقيق: الشيخ على محمد معوض، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ص: ١٣٣/١.
- ٨) الحنبلي أبو إسحاق برهان الدين إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن محمد بن مفلح، المبدع شرح المقنع، التحقيق: محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص: ٢٣٧/٢.
  - 9) الجندي خليل بن إسحاق، مختصر خليل، دار الحديث، القاهرة، ص: ٥٦-٥٧.
    - ١٠) سورة البقرة، الآية: ١٥٤.

- 11) جزء الحديث من صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب بيان أن أرواح الشهداء في الجنة، وأنهم أحياء عند ربحم يرزقون، برقم: ١٨٨٧.
  - ١٢) سورة آل عمران، الآية ١٦٩.
- ۱۳) السمرقندي أبو الليث نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم، تفسير بحر العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص: ٢٦٤/١.
  - ١٤) سورة التوبة، الآية: ١١١.
- (10) الدمشقي أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، تفسير القرآن العظيم، التحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ص: ٢١٨/٤.
- 17) النسائي أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب، سنن النسائي، ومعه شرح الحافظ جلال الدين السيوطي، التحقيق: مكتب تحقيق التراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت، لبنان، كتاب الجهاد، باب ما يجد الشهيد من الألم، واللفظ له برقم: ٣١٦١.
- والترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة، الجامع، التحقيق: أحمد محمد شاكر، دار النشر شركة مكتبة ومطبعة البابي الحلبي وأولاده، كتاب الجهاد، باب فضل المرابط، برقم: ١٦٦٨.
- والقزويني أبو عبدالله محمد بن يزيد ابن ماجه، السنن، التحقيق: شعيب الأرنؤوط، وعادل مرشد، ومحمد كامل قره بللي، وعبداللطيف حرزالله، دار الرسالة العالمية، بيروت، لبنان، كتاب الجهاد، باب فضل الشهادة في سبيل الله، برقم: ٢٨٠٢.
- ۱۷) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب تمنى المجاهد أن يرجع إلى الدنيا، برقم: ۲۸۱۷. ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الشهادة في سبيل الله، برقم: ۱۸۷۷.
- ١٨) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب من أتاه سهم غرب فقتله، برقم: ٢٨٠٩.
- ١٩ مسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب من قتل في سبيل الله كفرت خطاياه إلا الدين،
   رقم الحديث: ١٨٨٦.
- ٢٠) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب من يجرح في سبيل الله، واللفظ له، رقم الحديث: ٢٨٠، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله، ولفظه: "كلّ كلم يُكُلفه المسلم في سبيل الله، ثم تكون يوم القيامة كهيئتها إذا طُعِنت تَفَجّر دماً، اللَّونُ لونُ دم العَرف عَرْفُ المسك"، برقم: ١٨٧٦.

- (٢) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد، باب من يُنكب في سبيل الله، والفظ له، برقم: (٢٨، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب استحباب القنوت في جميع الصلاة إذا نزلت بالمسلمين نازلة، بمعناه، برقم: ٧٧٧.
  - ٢٢) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب تمني الشهادة، واللفظ له، برقم: ٢٢٩ ، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله، برقم: ١٨٧٦.
    - ٢٣) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير ،باب درجات الجاهدين في سبيل الله، برقم: ٢٧٩١.
    - ٢٤) البخاري، صحيح البخاري، كتاب باب قول الله عزوجل: "من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فمنهم من قضى نخبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلاً"، واللفظ له، برقم: ٢٨٠٥، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد، بمعناه، برقم: ١٩٠٣.
- البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب عمل صالح قبل القتال، واللفظ له،
   برقم: ٢٨٠٨، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد، برقم:
   ١٩٠٠.
  - ٢٦) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب ظل الملائكة على الشهيد، برقم: ٢٨١٦.
    - ٢٧) الترمذي، الجامع، كتاب الجهاد، باب ثواب الشهيد، برقم: ١٦٦٣.
- (٢٨) النووي أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف الدمشقي، المنهاج شرح صحيح مسلم (ملخصاً)، المطبعة المصرية بالأزهر، مصر، باب: الدليل على أن من قصد أخذ مال غيره بغير حق كان القاصد مهدر الدم في حقه وإن قتل كان في النار، ص: ١٦٤/٢.
- ٢٩) هو الذي يموت بمرض البطن كالاستسقاء ونحوه، النهاية، ص: ١٣٦/١ ولسان العرب، في مادة بطن، ص: ٥٢/١٣.
- والغرق الذي يموت بالغرق، وقيل هو من غلبه الماء ولم يغرق، فإذا غرق فهو غريق، والغريق الرسوب في الماء، النهاية، في مادة غرق، ص: ٣٦١/٣.
  - ٣١) صاحب الهدم هو أن ينهار عليه بناء، أو أن يقع في بئر، أو أهوية، فمن مات تحت جدار أو حائط أو وقعت عليه صخرة، النهاية، ص: ٢٥٢/٥.
    - ٣٢) مسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب بيان الشهداء، برقم: ١٩١٥.

- ٣٣) النسائي، السنن، كتاب الجهاد، باب مسألة الشهادة، برقم: ٣١٦٣.
  - ٣٤) سورة آل عمران، الآية: ٩١.
- ٣٥) الدارمي أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل بن بمرام، مسند الدارمي المشتهر بسنن دارمي، التحقيق: حسين سليم بن أسد الدراني، دار المغني للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، كتاب الجهاد، باب صفة القتلى في سبيل الله، برقم: ٢٤٥٥.
  - ٣٦) سورة البينة، الآية: ٥.
  - ٣٧) البخاري، صحيح البخاري، كتاب بدء الوحى، باب كيف كان بدء الوحى، برقم: ١.
- ٣٨) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الوصايا، باب قوله تعالى: "إن الذين يأكلون أموال اليتامي"، برقم: ٢٧٦٦، ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الكبائر وأكبرها، برقم: ٨٩.
  - ٣٩) الشافعي محمد بن إدريس، الأم، دار المعرفة، بيروت، ص: ١/٨٤.
    - ٤٠) المدونة، الإمام مالك، دار الكتب العلمية، ص: ١٨٣/١.
  - ٤١) النسائي، السنن، كتاب الجهاد، باب ثواب من كلم في سبيل لله، برقم: ٣١٤٧.
  - ٤٢) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب من لم ير غسل الشهداء، برقم: ١٣٤٦.
- ٤٣) أبو شيبة عبد الله بن محمد، المصنف، مكتبة الرشد الرياض، المملكة العربية السعودية، ص: ٥٨/٢.
- ٤٤) ابن ماجه، السنن، كتاب ما جاء في الجنائز، باب ما جاء في الصلاة على الشهداء ودفنهم،
   برقم: ١٥١٥.
- وع) الأذدي أبو داود سليمان بن الأشعث السحستاني، السنن،التحقيق: عزّت الدعّاس وعادل السيد، دار ابن حزم، بيروت لبنان، كتاب الجنائز، باب في الشهيد يغسل، برقم: ٣١٣٣.
- ٢٤) الطبراني أبو القاسم سليمان بن أحمد، المعجم الكبير، التحقيق: حمدي عبدالجحيد السلفي،
   الناشر: مكتبة ابن تيمية، القاهرة مصر، برقم: ١٢١٥٢.
  - ٤٧) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب الصلاة على الشهيد، برقم: ١٣٤٣.
- ٤٨) النجدي محمد بن حمد الحمود، الشهيد في السنة النبوية، مكتبة الإمام الذهبي، الكويت، ص: ٣٠٧.
- ٤٩) أبو داود، السنن، كتاب الجنائز، باب: الصلاة على قبره بعد حين، رقم الحديث: ٣٢٢٣، ص: ٥٥٦
  - ٥٠) أبو داود، السنن، كتاب الجنائز، باب في الميت يحمل من أرض إلى أرض، برقم: ٣١٦٥.

- ٥١) النسائي، السنن، كتاب الجنائز، باب أين يدفن الشهيد، برقم: ٢٠٠٤.
- ٥٢) المرجع السابق، كتاب الجنائز، باب أين يدفن الشهيد، برقم: ٢٠٠٢.
  - ٥٣) سورة النساء، الآية: ٢٩-٣٠.
  - ٥٤) البخاري، كتاب الطب، باب شرب السم والدواء به، برقم: ٥٤٤٢.
- ٥٥) المرجع السابق، كتاب الأدب، باب ما ينهي من السباب واللعن، برقم: ٥٧٠٠.
- ٥٦) مسلم، صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب ترك الصلاة على قاتل نفسه، برقم: ٢٣٠٩.
  - ٥٧) النووي، شرح صحيح مسلم، كتاب الجنائز، ص: ٧/٧.
    - ٥٨) سورة الإسراء، الآية: ٣١.
  - ٥٩) البخاري، صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، برقم: ٣٢٠٨.
- ١٦) الأنصاري أبو عبدالله محمد ابن عرفة الوافية، شرح حدود لابن عرفة، الموسوم الهداية الكافية الشافية لبيان حقائق الإمام الرصاع، التحقيق: محمد أبو الأجفان والطاهر المعموري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ص: ٢٣٤/١.
  - ٦١) سورة آل عمران، الآية: ١٦١.
- ٦٢) مسلم، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب غلط تحريم الغلول، وأنه لا يدخل الجنة إلا
   المؤنون، برقم: ١٨٢.
  - ٦٣) النووي، شرح صحيح مسلم، ص: ١٣٠/٢.
  - 37) الشوكاني، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، مكتبة دار التراث، القاهرة، مصر، ص: ٢٢١/٧.
- أحمد بن حنبل، المسند، التحقيق: شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد، مؤسسة الرسالة، بيروت،
   لبنان، مسند أبي سعيد الخدري رضى الله عنه، ص: ١١٧/٢١.
- 77) الكيرمي العمري عبدالرحمن بن غرمان بن عبدالله، أحكام الشهيد في الفقه الإسلامي، رسالة علمية لنيل درجة ماجستير في الفقه، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، المملكة العربية السعودية، (بتصرف) ص: ١٤٤٠.
  - ٦٧) سوره الجاثية، الآية: ٢١.
  - ٦٨) سعيد بن منصور، السنن، الدار السلفية، الهند، ص: ١٩٤/٢.
  - ٦٩) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الطب، باب ما يذكر في الطاعون، برقم: ٥٧٣٢.
- ٧٠) ابن العربي، عارضة الأحوذي شرح جامع الترمذي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص:
   ٢٠٥٥/٤.

- ٧١) أحمد بن حنبل، المسند، مسند حذيفة بن اليمان، ص: ٣٥٠/٣٨.
  - ٧٢) ابن منظور، لسان العرب، ص: ٧١-٤٣٦).
  - ٧٣) ابن الأثير، النهاية، مادة رهب، ص: ٦٦٩/٢.
    - ٧٤) سورة الأنفال، الآية: ٦٠.
  - ٧٥) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ص: ٨٢/٤.
- ٧٦) ابن ماجة، السنن، كتاب الفتن، باب حرمة دم المؤمن وماله، برقم: ٣٩٣٢.
- ٧٧) مسلم، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن الإشار بالسلاح إلى المسلم، برقم: ٦٨٣٤.
- المرجع السابق، كتاب البر والصلة والآداب، باب النهي عن الإشار بالسلاح عن المؤمن،
   برقم: ٦٨٣٢.
  - ٧٩) الترمذي، الجامع، كتاب الفتن، باب النهي أن يتعاطى السيف المسلول، برقم: ٢١٦٣.
    - ٨٠) سورة المائدة، الأية: ٣٢
- البخاري، صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب بعث النبي صلى الله عليه وسلم أسامة إلى
   الحرقات من جهينة، برقم: ٢٦٦٩.
  - ٨٢) سبق تخريجه مقدما.
  - Oxford advanced learner's dictionary, 6th edition, published by: (AT Oxford University Press, page no. 80.
  - ٨٤) أبو شيبة عبد الله بن محمد، المصنف، مكتبة الرشد الرياض، المملكة العربية السعودية،
     برقم: ١٨٥٦٦.

\*\*\*\*\*\*\*

# دورالشباب في العمل الإجتماعي التطوعي The Role of Youth in voluntary social work

د.عبدالغفار بخاري\*

#### **ABSTRACT**

In every society of the world, youth is a very important segment. The youth plays an important role in social work and development of communities. There is a dire need of such voluntary welfare works to meet the needs of individuals as well as of the whole communities. As the complexities of living conditions increase, the voluntary social work and welfare projects gain importance and governments alone whether of developing or developed countries, can no longer meet the needs of their citizens. All this necessitates the existence of other bodies working parallel to the governmental bodies to fill in the public domain and complement the role played by the government agencies in meeting social needs. Such bodies are called civil society organizations. These organizations play an important role in addressing some of the social, cultural, and economic issues.

Despite the great importance of the social work and its need for the development of communities and the development of individuals a very small percentage of youth are engaged in social work. There is reluctance among the youth to participate in community work. This article explores the role of youth in social welfare work.

**Keywords:** Youth, society, voluntary social work, development of communities

<sup>\*</sup> رئيس قسم الدراسات الإسلامية، بالجامعة الوطنية للغات الحديثة، اسلام آباد

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الرسل و حاتم النبيين سيدنا محمد بن عبد الله وعلى آله وأصحابه وأزواجه الطبيين الطاهرين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد:

فيسري أن أتشرف بالمشاركة في المؤتمر الدولي " الشباب في عالم متغير" الذي تنظمه الندوة العالمية للشباب الإسلامي وإسهامي المتواضع في المحور الثالث.

## خطة البحث : وفيما يلى خطة البحث

تشتمل هذه الدراسة على مقدمة وثلاثة مباحث وخاتمة

أما المقدمة: فتشتمل على أهمية الموضوع

## أهمية الموضوع

الشباب هم عصب الأمة فهم أمل الحاضر وأحلام المستقبل فالشباب هم مصدر الانطلاقة للأمة وبناء الحضارات وصناعة الآمال وعز الأوطان فالشباب هم الشريحة الأكثر أهمية في أي مجتمع وإذا كانوا اليوم يمثلون نصف الحاضر فانهم في الغد سيكونون كل المستقبل، والشباب عماد المستقبل وأنهم وسيلة التنمية وغايتها، فالشباب يسهمون بدور فاعل في تشكيل ملامح الحاضر واستشراف آفاق المستقبل، والمجتمع لا يكون قويا إلا بشبابه والأوطان لا تبنى إلا بسواعد شبابها ولذلك هم يملكون طاقات هائلة لا يمكن وصفها . ولذلك فإن جميع الأمم والشعوب تراهن دوما على الشباب في كسب رهانات المستقبل لإدراكها العميق بأن الشباب هم العنصر الأساسي في أي تحول تنموي سياسي أو اقتصادي أو اجتماعي، فهم الشريحة الأكثر حيوية وتأثيرا في أي مجتمع قوي تمثل المشاركة السياسية فيه جوهر التكوين.

فتأمل إلى الدور الذي قام به علي بن أبي طالب رضي الله عنه في شبابه عندما نام مكان رسول الله على أثناء الهجرة وتحمَّل في سبيل ذلك المخاطر(١١)،

وكذلك وضع أسامة بن زيد رُلَّتُمُوَّ على رأس جيش به كبار الصحابة ولم يتحاوز عمره تسعة عشر سنة ٢.

ومواقف الشباب في الرعيل الأول والذي تلا ذلك جيلا بعد جيل إلى يومنا هذا تبرز مواقف عدَّة تبين من خلال ذلك بطولات وطاقات الشباب وشرعنا المطهر أوضح اهتمامه بهذه المرحلة كي تكون عدة يعتد بأيامها لمستقبلها الدنيوي والأخروي ولذا اهتم الإسلام بالشباب اهتماما بالغا.

فمن توجيهات الإسلام إلى العناية بالشباب الأمور التالية:

١- اختيار الزوجة الصالحة لأن الزوجة الصالحة إذا رزق الله الزوج منها أولادا فإنحا توجههم وتقوم بدورها نحوهم من أطفالهم . فالنبي شي حثنا على اختيار الزوجة الصالحة حيث قال في ((فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ)) (٢) .

٢- ومن توجيهات الإسلام نحو المولود حيث وجه الآباء أن يذبحوا عن الطفل العقيقة لأنها سنة مؤكدة ولها تأثير طيب على الطفل وهي ليست لمحرد تحصيل اللحم والفرح. وهذا مما يدل على عناية الإسلام بالشباب أول نشأتهم.

٣- اختيار الإسم الحسن للمولود، فالنبي الله أمر الوالدين أن يختاروا اسما حسنا لأولادهم "لأن الاسم الحسن له معنى وله مدلول وأن يبتعدوا عن الأسماء المكروهة.

٤- الإهتمام بتربية الأطفال بالتربية الدينية والمعنوية وهي المحافظة على الصلوة لقوله و (مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ وَفَرُقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاحِع)) (٢).

وتوجيهم إلى الخير وغرس الخير في نفوسهم وتنشئتهم على الخير وهذه التربية التي تبقى آثارها على المولود وتنمو معه وتصاحبه.

٥- الإهتمام بالتربية الجسمية التي هي عبارة عن توفير الغذا والملابس والسكن.

وتظهر أهمية العمل الإجتماعي التطوعي للشباب بما يحققه من نتائج كثيرة لدى الشباب من خلال تعزيز الإنتماء الوطني لديهم، وتنمية قدرات الشباب

ومهاراتهم الشخصية العلمية والعملية من خلال مشاركتهم في أنشطة المحتمع المختلفة وإعطائهم الفرصة لإبداء آرائهم وأفكارهم في القضايا العامة وإبداء الحلول لها.

وتحدف الدراسة إلى بيان دور الشباب في العمل الإجتماعي التطوعي وبيان مجالات العمل التطوعي من الميدان التربوي وثمراته الإيجابية على الفرد والمجتمع، كما تمدف الدراسة إلى تشجيع الشباب للإسهام في الأعمال التطوعية المختلفة.

## المبحث الأول: مشروعية العمل الإجتماعي التطوعي،أهميته وأهدافه المطب الأول:مفهوم العمل التطوعي

يتكون العمل التطوعي من كلمتين (العمل) و (التطوع)

أولا- تعريف العمل

#### ١ – لغة

العمل: أصل الكلمة يعود إلى المهنة والفعل، واعتمل الرجل إذا عمل بنفسه، والعَمَلَة:القوم يعملون بأيديهم ضروبا من العمل. ٧

#### ۲ - اصطلاحا

والعمل يشمل كل فعالية اقتصادية مشروعة في مقابل أجر سواء كان هذا العمل بدنيا كان أم ذهنيا. ^

#### ثانبا- تعريف التطوع

#### ١ - لغة

قال ابن فارس في مادة طوع: " الطاء والواو والعين أصل صحيح واحد يدل على الإصحاب والإنقياد. يقال: طاعه يطوعه، إذا انقاد معه ومضى لأمره. وأطاعه بمعنى طاع له .والعرب تقول: تطوع، أى تكلف استطاعته، وأما قولهم في

التبرع بالشيء: قد تطوع به لكنه لم يلزمه، لكنه انقاد مع خير أحب أن يفعله، ولا يقال هذا إلا في باب الخير والبر." ٩

#### ٢- اصطلاحا

العمل التطوعي له تعريفات كثيرة نذكرمنها:

١- التطوع: وهو "ما دعا إليه الشرع زائدا عن الفروض والواجبات والسنن"(١٠).

٢- التطوع: وهو "لجهد الذي يبذل عن رغبة واختيار بغرض أداء واجب اجتماعي
 دون توقع جزاء مالي" (١١)

٣- هو" الجهد والعمل الذي يقوم به فرد أو جماعة أو تنظيم بهدف تقديم حدماتهم للمجتمع، أو فئة منه دون توقع لجزاء مادي مقابل جهودهم"(١٢).

# المطب الثاني: مشروعية ومكانة العمل الإجتماعي التطوعي في الإسلام

## أولا:مشروعية العمل التطوعي

إن الإسلام يحث على العمل التطوعي، ويحمد من يؤدي هذا الواجب الديني الذي يحقق التآخي بين أفراد المجتمع، فالعمل التطوعي من أهم الأعمال التي يجب أن يعتني بما الإنسان بكل الطاقات المتاحة.

فالعمل التطوعي بابه واسع حيث يشمل بجميع مجالاته الإجتماعية والصحية والتربوية والسياسية، وكل النصوص القرآنية والأحاديث النبوية التي تحث على العمل التطوعي الهدف منها جعل المسلمين يشعرون بالجسد الواحد ويعملون بروح الجماعة؛ لتحقيق مبدأ التكافل الإجتماعي بينهم، فالغني يخفف عن أخيه الفقير معاناته بتقديم الزكاة وصدقة التطوع.

لقد دلت النصوص الشرعية على مشروعية العمل التطوعي باعتباره من الأعمال الصالحة التي يتقرب بها العبد إلى الله عزوجل وهو لا يخرج عن أعمال البر

والإحسان والمعروف والصدقة والخير وقد ثبتت مشروعيته في القران الكريم والسنة النبوية.

## ١ - من القران الكريم

إن الإسلام رفع منزلة العمل التطوعي إلى مستوى العبادة وحث عليه ورتب للقائمين به أعظم الأجور وتدل على مشروعية العمل التطوعي آيات كثيرة منها قوله تعالى ﴿وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا 'فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾(١٣).

ورجح علماء التفسير أن قوله ﴿خيراً ﴾ يشمل عموم أفعال الخيرات من الطاعات والأعمال والنوافل المختلفة. قال الإمام الثعالبي في تفسير الأية "أي زاد برا بعد الواجب في جميع الأعمال "(١٤).

وقال الحسن وغيره: "أراد سائر الأعمال يعني فعل غير المفترض عليه من زكاة وصلاة وطواف وغيرها من أنواع الطاعات "(١٥).

ومنها قوله تعالى ﴿ يَآيُهَا الَّذِينَ امَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُلُوا وَاعْبُلُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (١٦) وفعل الخير يشمل كل أوجه البر والإحسان والتحلي بمكارم الأخلاق وإعانة المحتاج والإحسان إلى الآخرين ومساعدة الفقراء والضعفاء.

ومنها قوله تعالى ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيْمَ فَلَا تَقْهَرُ ﴾ وَأَمَّا السَّابِلَ فَلَا تَنْهَرُ ﴾ (١٧).

فهذه الآية الكريمة توصي بمراعاة اليتيم والسائل والمحتاج.

ومنها قوله تعالى ﴿ فَأَمَّامَنُ أَعْظَى وَاتَّلَى ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسُنَى ۞ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسۡرِى ﴾ (١٨) .

فالآية الكريمة تدعو إلى مراعاة حقوق الضعفاء والمساكين وتقديم النفع لهم والرفق بهم عند التعامل معهم .

وهذه الآيات وغيرها تبين لنا أن مجالات العمل التطوعي متعددة ومتنوعة فبالقيام بالعمل التطوعي أو بعض مظاهره يفوز العبد بالتوفيق والتيسير الرباني.

#### ٧- من السنة النبوية:

وكان رسول الله على تعدث عن هذا الموضوع وطبقه في حياته وحرص حرصا شديدا على تشجيع العمل التطوعي والدعوة له وتاكيده على الإستجابة نداءات الملهوفين والمحتاجين والمظلومين وإغاثتهم وكفالة اليتيم وإنظار المعسر ونشر العلم وبذل النصح والمعروف وتثقيف المحتمع من مقومات المحتمع الذي لا ينهض إلا على التكافل والتراحم وتبادل المنافع والمصالح وأمر أصحابه به ورباهم على المبادرة إلى التطوع في كافة مجالات الحياة.

وتتأكد مكانة العمل التطوعي في السنة النبوية من خلال:

1- الدعوة إلى المبادرة إلى التطوع وتلبية نداء المحتاجين والمضطرين وقال رسول الله عَنْ مُوْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الدُّنْيَا نَفَّسَ اللَّهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ .... وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ "١٩.

يقول الإمام النووي رحمه الله في شرح هذاالحديث "وفيه فضل قضاء حوائج الناس ونفعهم بما تيسر من علم أو مال أو معاونة أو إشاعة أو مصلحة أو نصيحة أو غير ذلك " . ' '

٢-التاكيد على الإهتمام بشوؤن المسلمين وقضاء حوائج الناس ونفعهم بما تيسرله،
 فقد روى عن النبي هي أنه قال "من لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم "٢١".

وروي عن النبي ﷺ أنه قال كُلُّ سُلامَى مِنْ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ قَالَ تَعْدِلُ بَيْنَ الاِثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ الشَّمْسُ قَالَ تَعْدِلُ بَيْنَ الاِثْنَيْنِ صَدَقَةٌ وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرْفَعُ لَلْهَ الطَّيقِ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ قَالَ وَالْكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ .... وَتُمِيطُ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ " ٢٢.

 ٤- التطوع مبادرة ذاتية يستجيب من حلالها الشباب المسلم عند ما يرى أنه عمل ما يقدم حدمة للمسلمين امتثالا لقوله الله الما أو يَزْرَعُ
 ما يقدم حدمة للمسلمين امتثالا لقوله الله الما أو يَزْرَعُ
 زَرْعًا فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ أَوْ إِنْسَانٌ أَوْ بَهِيمَةٌ إِلَّا كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ " ٢٤.

٥- تحقيق مبدأ التكافل والإيثار انطلاقا من قوله على "أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجُنَّةِ هَكَذَا وَقَالَ بِإصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ وَالْوُسْطَى"٢٥.

## ٣- أمثلة وقدوات في العمل التطوعي في صدر الإسلام

بحلى التطبيق العملي لنصوص القرآن الكريم والأحاديث النبوية في نماذج رائعة من أعمال الخير والإحسان والبذل وأن تاريخنا الإسلامي حافل بالمواقف المضيئة التي تحسد أروع حالات البر والعطاء والتطوع، فالرسول على تتحسد فيه القدوة الكاملة في التعاون والبذل والعطاء حيث قال على "لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا يَسُرُّنِي أَنْ لَا يَمُرُّ عَلَيَّ ثَلَاثٌ وَعِنْدِي مِنْهُ شَيْءٌ إِلَّا شَيْءٌ أُرْصِدُهُ لِدَيْنِ" (٢٦).

## أولا: نماذج إسلامية رجالية مضيئة في العمل الخيري التطوعي

- فقد كانت المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار نوعا من أسمى أنواع التعاون الإسلامي ٢٠.
- قدم أبو بكر بجميع ماله وجاء عمر بن الخطاب بنصف ماله في جيش
   العسرة ۲۸ .
- وتبرع عثمان بن عفان بثلث ماله لتجهيز الجيش العسرة المتوجه لغزوة تبوك<sup>٢٩</sup>
- وبذل عبد الرحمن بن عوف لماله في خدمة الإسلام والمسلمين في حياة
   الرسول على وبعد وفاته ".
- وهذا عبد الله بن عمر رضي الله عنه تأتيه ألف درهم فيوزعها، ثم يصلح فيستدين علفا لراحلته ٢٠٠٠.

- وكان صهيب بن سنان جوّادا سخيا ينفق كل عطائه من بيت المال في سبيل
   الله، يعين محتاجا ويغيث مكروبا٣٢.
- وكان عطا سلمان الفارسي ما بين أربعة وستة آلاف في العام، بيد أنه كان
   يوزعه جميعا، ويرفض أن يناله منه درهم واحد٣٣٠.

## ثانيا:نماذج إسلامية نسائية مضيئة في عمل الخير التطوعي

لم تتخلف نساء المسلمات عن العمل التطوعي في سبيل الله تعالي، وان صدر الإسلام ليذخر بنماذج مضيئة من أمهات المؤمنين ومن المسلمات اللاتي ضربن أروع الأمثلة في العمل التطوعي نذكر منهن بعض الأمثلة:

- فقد بذلت أم المؤمنين حديجة بنت حويلد رضي الله عنها جهدها ومالها في مؤازرة الرسول على وقد قال عنها وواستني بِمَالِمًا إِذْ حَرَمَني النَّاسُ ٢٤.
- كانت أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها تعمل بيدها وتتصدق على الفقراء وقد قال عنها رسول الله على " أَسْرَعُكُنَّ لَحَاقًا بِي أَطُولُكُنَّ لَا الله على الفقراء وقد قال عنها رسول الله على " أَسْرَعُكُنَّ لَحَاقًا بِي أَطُولُكُنَّ لَكَاقًا بِي أَطُولُكُنَّ لَيْ الله عَلَيْ إِلَيْهِ الله عَلَيْ إِلَيْهِ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْعِلْ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُولُولُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُو
- أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها تضحي بنطاقها وتشقه نصفين حين صَنَعَتْ سُفْرَةً لِلنَّبِيِّ عَلَي وأَبِي بَكْرٍ حِينَ أَرَادَا الْمَدِينَةَ ٢٧. وهو أغلى وأثمن ما تملك رضى الله عنها.
- وهذه أم عطيه تقول "غَزَوْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ غَزَوَاتٍ أَخْلُفُهُمْ فِي رَحُولِ اللَّهِ ﷺ
   رِحَالِمِمْ فَأَصْنَعُ لَهُمْ الطَّعَامَ وَأُدَاوِي الْحُرْحَى وَأَقُومُ عَلَى الْمَرْضَى "٨٦
- ويقول أنس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَلَقَدْ رَأَيْتُ عَائِشَةَ بِنْتَ أَبِي بَكْرٍ وَأُمَّ سُلَيْمٍ وَإِنَّهُمَا لَمُشَمِّرَتَانِ أَرَى خَدَمَ سُوقِهِمَا تَنْقُرَانِ الْقِرَبَ وَقَالَ غَيْرُهُ تَنْقُلَانِ الْقِرَبَ عَلَى لَمُشَمِّرَتَانِ أَرَى خَدَمَ سُوقِهِمَا تَنْقُرَانِ الْقِرَبَ وَقَالَ غَيْرُهُ تَنْقُلَانِ الْقِرَبَ عَلَى مُتُوخِمَا ثُمُّ تُفْرِغَانِهِ فِي أَفْوَاهِ الْقَوْمِ ثُمُّ تَرْجِعَانِ فَتَمْلَأَغِمَا ثُمُّ بَيْعَانِ فَتُفْرِغَانِهَا فِي أَفْوَاهِ الْقَوْمِ ثُمُّ تَرْجِعَانِ فَتَمْلَأَغِمَا ثُمُّ بَيْعِينَانِ فَتُفْرِغَانِهَا فِي أَفْوَاهِ الْقَوْمِ "٣٩".

- ويقول أنس رضي الله عنه عن أم سليم بنت ملحان رضي الله عنها: كَانَ
   يَعْزُو بِأُمِّ سُلَيْمٍ، وَنِسْوَةٍ مِنَ الأَنْصَارِ مَعَهُ إِذَا غَزَا، فَيَسْقِينَ الْمَاءَ، وَيُدَاوِينَ
   الجُوْحَى \*\*."
  - وبعثت النساء بكل ما لديهن من حلى في غزوة تبوك ١٠٠٠.
- وكانت الشفاء بنت عبد الله تقوم بتعليم نساء النبي الله وخاصة حفصة رضي
   الله عنها القراءة والكتابة "٢٠٠ .

## ثانيا: مكانة العمل الإجتماعي التطوعي في الإسلام

إن العمل التطوعي يعد من الأعمال الجليلة التي تظهر آثارها الإيجابية وثمراتها النافعة على الفرد والمحتمع ولقد دعاء الإسلام إلى التعاون وبذل الجهد قال تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللِّهِ وَالنَّقُوكُ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى اللَّإِثْمِ وَالْعُدُونَ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللّهَ سَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ اللّهَ الله المحمدية في شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ الله الله المحمدية في المرحلة المكية حيث جاءت الآيات القرآنية الكريمة تحث على العطاء والإنفاق وبذل الخير للفقراء والمساكين والمحتاجين.

ويعد العمل التطوعي مظهر من مظاهر تقدم الأمم في الجمتمعات واتساع ثقافتها وارتفاع درجة الوعي فيها فمن الملاحظ أن الأمة الواعية يزداد نموها من خلال مشاركة مواطنيها وخاصة الشباب في الأعمال التطوعية المختلفة. إن العمل التطوعي أحد الأسس الهامة للنهضة الشاملة في شتى جوانب الحياة والعمل التطوعي لاينفك عن أفراد المجتمع ومؤسساته المختلفة بإعتباره علامة بارزة لتكافل المجتمع وتآزره.

والعمل التطوعي من المظاهر القائمة في المجتمعات المعاصرة بل يعد من أدبيات عصرنا الحاضر ينبغي أن يبادر إلى العمل التطوعي أفراد المجتمع كافة وبالأخص فئة الشباب، استحابة لنوازع الخير المركوزة في نفوسهم وإيماناً بأهميته، فهو ميدان واسع يشتمل على مظاهر متعددة فهو قوة محركة للمجتمع تنبع من داخله

وتقوم على جهود أفراده وجماعته ومؤسساته لمواجهة نفضته وتطوره وتقدمه من جانب ومن جانب آخر علاج لمشكلاته وآلمه وجراحه في أوقات الرخاء والشدة والقوة والضعف. فالمسلم الذي فطر على الخير والحب لا ينتظر الأحداث والطواري حتى يبادر إلى المساهمة في الأعمال التطوعية بل سوف يدفعه إيمانه وغيرته وحبه للعمل الصالح إلى تقديم العون وبذل المعروف لإخوانه المسلمين في كل الأحوال، ويداوم على ذلك العمل رغبة في محبة مولاه.

## المبحث الثاني: مجالات العمل التطوعي وأنواع المشاركة فيها

يتسع مجال العمل التطوعي كثيرا من المجالات والميادين التي تخدم مسيرة العمل التطوعي الخيري، وتعود بالفائدة والمنفعة للجميع، فمثلا لفظ الصدقة لها مكانة عظيمة في الإسلام تعود على صاحبها بالأجر والثواب الجزيل، فالصدقة ليس فقط إعطاء الفقير ومساعدة المحتاج بل تحمل مجالا واسعا وكبيرا في تعاليم الإسلام كما ورد عن النبي في أنه قال: " كُلُّ سُلامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلُّ يَومٍ تَطلُّعُ فِيْهِ الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ اثْنَيْنِ صَدَقَةٌ، وَتُعِيْنُ الرَّجُلَ في دَابِّتِهِ فَتَحْمِلُ لَهُ عَلَيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبِكُلِّ خُطْوَةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبُكُلِّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبُكُلِّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبِكُلِّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبِكُلِّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَبُكُلِّ خُطُوةٍ تَمْشِيْهَا إِلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَتُعْمِلُ الأَذى عَن الطَّرِيْقِ صَدَقَةٌ ( النَّهُ ).

وقال ﴿ "أَفْضَلُ الصَّدَقَةِ أَنْ يَتَعَلَّمَ الْمَرْءُ الْمُسْلِمُ عِلْمًا ثُمَّ يُعَلِّمَهُ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ "كَلُّ الْمُسْلِمَ "(٤٥). بل إن النبي ﷺ إعتبر أي معروف صدقة حيث قال ﷺ "كَلُّ معروفِ صدقةٌ "(٤٦).

فثبت أن مجال الصدقة واسع وكبير وهو لا يقتصر على مساعدة المحتاجين والفقراء والمعوزين، بل يشمل الكثير من الجالات والأعمال الخيرية والتطوعية. كذلك لفظ "الخير "يشمل في المنظور الإسلامي على الأعمال التطوعية والخيرية وكل ما فيه فائدة للإنسان أو للمجتمع أو للأمة أو للبشرية كلها.

هذه المفاهيم وغيرها تشير إلى أن العمل التطوعي، ليس مقتصرا على جوانب مساعدة الفقراء والمحتاجين، وإنما يشمل العديد من المحالات والميادين التي تخدم مسيرة العمل التطوعي والخيري، وتعود بالفائدة والمنفعة للجميع.نظرا لتطور مفهوم العمل التطوعي لمجتمعاتنا اليوم واتساع الأهداف والغايات منه وتزايد الحاجات الجديدة التي تولدت مع تطور الحياة في مختلف أبعادها نكتشف أهمية توسيع محالات العمل التطوعي وميادينه كي يغطي الحاجات الجديدة للمحتمع ويساعد على حل المشاكل والأزمات والكوارث ويغطي متطلبات المستلزمات الرئيسة للأفراد، فيحتاج مجتمعنا لتنمية وتوسعة مجالات العمل التطوعي.

وفي هذا الصدد تقول دكتوراه نورة العنزي

"إن العمل التطوعي يختلف في حجمه وشكله واتجاهاته ودوافعه من مجتمع إلى آخر، ومن فترة زمنية إلى أخرى، فمن حيث الحجم يقل في فترات الإستقرار والهدوء ويزيد في أوقات الكوارث والنكبات والحروب، ومن حيث الشكل فقد يكون جهدا يدويا وعضليا أو مهنيا أو تبرعا بالمال أو غير ذلك، ومن حيث الإتجاه فقد يكون تلقائيا أو موجها من قبل الدولة في أنشطة اجتماعية أو تعليمية أو تنموية، ومن حيث دوافعه فقد تكون دوافع نفسية أو اجتماعية أو سياسية"(٤٧).

فيحب على الشباب المسلم أن لا ينحصر العمل الطوعي في جوانب محدودة للمحتمع والإنسان، بل يجب عليهم أن يتسعوا ليشمل كل المحتمع وكل الإنسان وحقوقه الأساسية في الحياة والسلام والحرية وليشمل حقوقه الإحتماعية من مأكل ومشرب ومسكن وملبس وصحة وتعليم وحقوق اقتصادية بما فيها الحق في العمل والأجر والراحة والعطلات، وليشمل الحقوق السياسية والمدنية أهمها الحق في المساواة أمام القانون وحق التنمية. ومجتمعنا بحاجة ماسة لمثل هذا النوع من

الأعمال التطوعية، لأنها مازالت محدودة وبحاجة إلى المزيد من الإهتمام في هذا الجانب.

يمكننا الحديث عن أبرز هذه الجالات في النقاط التالية:

## (١) مجال العبادة والقربات

الشباب المسلم لا يقتصر في عبادته على الفرائض والواجبات فقط بل يزيد عليها من خلال شتى أنواع العبادات.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية:

"العبادة: هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال، الباطنة والظاهرة، فالصلاة والزكاة والصيام والحج، وصدق الحديث وأداء الأمانة وبر الوالدين، وصلة الأرحام، والوفاء بالعهود والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد للكفار والمنافقين، والإحسان للجار واليتيم والمسكين وابن السبيل، والمملوك من الآدميين، والبهائم، والدعاء والذكر والقراءة، وأمثال ذلك من العبادة"(٨٤).

فالأمر واسع للشباب للتسابق والتنافس في هذا الباب.

## (٢) المجال الإجتماعي

حث الإسلام على أهمية القيام بالتكافل الإجتماعي، لأنه يقضي على الفقر والجهل والمرض فمساعدة الفقراء والمساكين والمحتاجين وتلبية مستلزماتهم الأساسية من مأكل ومشرب وملبس ومسكن ومنكح يعد من الحاجات الأساسية التي يجب أن تكون من أولويات العمل التطوعي.

والسعي في قضاء حاجات المحتاجين يعد من الأعمال الصالحة، وهو عبادة، وله ثواب جزيل، فقد روي عنه الله عنه كأن قي حَاجَةِ أَجِيهِ كَانَ اللَّهُ فِي حَاجَةِ، وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللَّهُ عَنْهُ كِمَا كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ"(٤٩).

ويتضمن الجال الإجتماعي رعاية الطفولة، رعاية المرأة، مساعدة الأسر الفقيرة، رعاية الأيتام، رعاية المسنين،إعادة تأهيل مدمني المخدرات، مكافحة التدخين، رعاية الأحداث، الإرشاد الأسرى، مساعدة المشردين.

## (٣) مجال التعليم والتدريب والتأهيل

يعد التعليم من أبرز ميادين العمل التطوعي وهو يساهم في نشر العلم في المجتمع والإرتقاء بمستوى الطلاب إلى الدرجات العليا وللتعليم التطوعي دور مؤثر في نشر العلم وبسطه وتبرز أهمية المساهمة في بناء فكر هؤلاء المحتاجين الميدان التربوي التعليمي وذلك عبر فتح باب العلم والمعرفة أمامهم، وهنا يأتي دور العاملين في الحقل التربوي والطلاب الذين يتطوع البعض منهم لتعليم الأطفال والتلامذة أوالكبار عبر دروس محو الأمية.

ويتضمن الجحال التربوي والتعليمي تقديم التعليم المنزلي للمتأخرين دراسيا وبعث الطلاب المتفوقين لإكمال دراساتهم من قبل المحسنين وبناء مدارس وجامعات وكليات ومعاهد للتعليم الجحاني وإنشاء المكتبات وسائر المؤسسات العلمية والقيام عليها ودعمها.

وتشمل برامج التدريب والتأهيل على إعداد مربيات الأطفال واستعمال الحاسب الآلي والنسخ على الآلة الكاتبة وتعليم التفصيل والخياطة ومكافحة الأمية والسكرتارية والفنون التشكيلية والتطريز وتدريب بعض أفراد الأسر التي ترعاها الجمعية على بعض الحرف والمهن (٥٠).

## (٤) المجال الصحي والطبي

تعد المجال الصحي والطبي من أبرز مجالات العمل التطوعي ومن الأعمال الهامة في تنمية الوعي الصحي، والحفاظ على حياة الإنسان والمساهمة في إشاعة قيم التعاون الصحي بين الناس فتمثل الرعاية الصحية في محاولة لتأمين الرعاية الصحية الأولية للمحتاجين.

ومن أبرز مظاهر التطوع الطبي هو تطوع الأطباء والممرضين والمسعفين للتخفيف من آلام وأوجاع هؤلاء المرضى ولإنقاذ حياة المرضى من الخطر، ويتضمن المجال الصحي في المستوصفات والعيادات الطبية وإجراء عمليات القلب وعيادات مكافحة التدخين والصيدليات ومراكز العلاج الطبيعي ودورات الإسعاف الأولى وخدمة نزلاء المستشفيات ودعم لجان أصدقاء المرضى وتأمين السكن الصحي للمرضى ومرافقيهم وخدمة المرضى والترفيه عنهم تقديم الإرشاد النفسي والصحي التمرين المنزلي وتقديم العون لذوي الاحتياجات الخاصة.

إضافة إلى ذلك التبرع بالدم أو أعضاء الجسم كالكلية أو الرئة أو غيرها من الأعضاء الحيوية لإنقاذ مرضى الفشل الكلوي أو الرئوي أو غيرها من الأمراض المستعصية. ولاشك أن التبرع بأحد أعضاء الجسم وهو لا يزال على قيد الحياة يعد قمة التطوع في المجال الطبي، وكذلك التبرع بأحد الأعضاء بعد الموت بالوصية لإنقاذ مريض بأشد الحاجة لذلك العضو المطلوب.

كذلك إلقاء المحاضرات والندوات التثقيفية في المجال الصحي والطبي والغذائي والتوعية الصحية الأخرى يعد من مظاهر التطوع الطبي.

## (۵) مجال الثقافة الإسلامية

وفي الثقافة الإسلامية حظي العمل التطوعي بمكانة عالية من الإهتمام إذ نجد الكثير من النصوص القرآنية والأحاديث الشريفة التي تحث مساعدة المحتاجين والمعاهرة في التعليم ونشر العلم والحفاظ على البيئة والمشاركة في العمران والتطوير.

ومن البرامج الثقافية الإسلامية فتتمثل بإقامة حلقة تحفيظ القرآن الكريم وإقامة المحاضرات والندوات دينية وثقافية وزيارة مكتبات عامة ونشر وطبع الكتب ونشرات التوعية واللوحات الإرشادية. هذا بالإضافة إلى إقامة المعسكرات والمراكز

الصيفية لشغل أوقات الشباب في الصيف.ويدخل فيها الجالات الفكرية وذلك من خلال الآراء الصائبة والنصائح القيمة، والخطط الرائدة.

## (ع) مجال الإغاثة

رعاية المعاقين وكبار السن مظهر آخر من مظاهر التطوعي والتي تتمثل بإنشاء مراكز ودور إيوائية ومراكز تعليم خاص وتفصيل الخياطة ومشاغل خاصة لتأهيل المعاقين بالإضافة إلى تأمين الأجهزة الطبية لبعض المعاقين، وكذلك برنامج الإسكان الخيري وتحسين المسكن وتتمثل بشراء وتأمين وتحسين المساكن.

ومن البرامج الإغاثية ورعاية المعاقين فيشمل تقديم أنواع المساعدات النقدية والعينية والطارئة والموسمية ومساعدة المرضى والمعسرين وراغبي الزواج وأسر السجناء والمعاقين ومشروع كافل اليتيم وخدمات الأربطة ودور الضيافة لإيواء الحالات الطارئة الناجمة عن حوادث الطرق وغير ذلك.

## (٧) مجال الدفاع عن حقوق الإنسان

الدفاع عن حقوق الإنسان المعنوية والمادية تعد من أبرز مجالات العمل التطوعي التي تحتاج للمزيد من الفاعلية والنشاط، فإحترام حقوق الإنسان يعد علامة على التطور الحضاري في حين أن انتهاك هذه الحقوق دليل على التخلف الحضاري.

ولقد حث الإسلام على وجوب احترام الإنسان وحماية حقوقه من التعدي والتجاوز والإهدار وحرمة مصادرة أي حق من حقوقه المشروعة من الحياة والسلامة والحرية ومن حقوقه الإجتماعية والإقتصادية والسياسية والثقافية وقيمه الأحلاقية والروحية قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مُّمَنْ حَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾(٥٠).

ويتضمن مجال الدفاع المدني: المشاركة في أعمال الإغاثة، المساهمة مع رجال الإسعاف، المشاركة في أوقات الكوارث الطبيعية. وفي هذا الميدان يبرز دور كبير للدفاع

المدني الذي تظهر أهميته في حالات الطوارىء والخطر، فيجب على الشباب المسلم الرعاية بهذا الجانب.

فيجب على الشباب المسلم المتطوعين في هذا الجال المساهمة في نشر الوعي الحقوقي بين الناس وتعريفهم بحقوقهم وواجباتهم وتأليف المصنفات في مجال حقوق الإنسان والدفاع عن أية انتهاكات تقع من أي جهة ضد الإنسان وحقوقه المشروعة.

## (٨) مجال الإعلام

عصرنا هذا عصر الإعلام الفضائي لأن له دور بارز وأثر كبير في مجتمعنا، فينبغي للشباب استغلال هذا الجال لصيانة المجتمع ومستقبل الأمة الإسلامية لأن وسائل الإعلام المسموعة والمقروءة والمرئية تبني قضية العمل التطوعي من خلال الترويج وإذكاء الوعي الإجتماعي لدى أفراد المجتمع واستشارتهم من خلال توضيح أهمية الأعمال التطوعية عن طريق وسائل الإعلام.

فيجب على شباب الأمة الإسلامية في مجال الإعلام الأمور التالية:

تأهيل مسؤولي الجهة الخيرية ليصبحوا خبراء في مجالات العمل الإنساني ويشاركوا في وسائل الإعلام.

- ١- الإهتمام بالتواصل مع الصحف الإلكترونية وبخاصة التي تعرض للأحوال الإنسانية في الجتمع.
  - ٢- حضور المؤتمرات وورش العمل والتواصل مع التجارب الناجحة.
- ٣- قناة تختص بتعليم القرآن حيث يتم إظهار برامج وأنشطة جميع حلقات التحفيظ على مستوى العالم.
- إعداد قناة متخصصة في إظهار الإبداع والثقافة والتميز للأمة الإسلامية.
   إذا ينبغي للشباب استغلال هذه المرحلة في صيانة الأمة الإسلامية عن طريق وسائل الإعلام. فيترتب عليها آثار طيبة للفرد والمجتمع وبالتالي الأمة.

## (٩) مجال الحفاظ على البيئة

الحفاظ على البيئة من التلوث بمختلف أشكاله اى تلوث الهواء والماء والتراب تعد مجال آخر للتطوع التي يحتاج مجتمعنا للمزيد من الفاعلية والنشاط في المجال البيئي، فقلما نجد في العالم الإسلامي منظمة أو جمعية تطوعية تحتم الشأن البيئي؛ لذلك، توجد ضرورة لإيجاد مثل هذه المناشط التطوعية لتنشيط حملات التوعية البيئية، والعمل على تنظيف الشواطىء والبحار، والمحافظة على المحميات الطبيعية، وزيادة المساحة الخضراء في كل مكان.

ومن الأعمال التطوعية الأخرى التي سادت وانتشرت في المجتمع الإسلامي:هو نصرة المظلوم ورد المظالم مساعدة المحتاجين من الفقراء والمساكين والأرامل والأيتام والمعاقين وإماطة الأذى عن الطريق وحماية الطرق والقرى والبلدان والإعانة على رفع الحوائج إلى ولاة الأمر والشفاعة فيها والتطوع بمراقبة المحالفات والتطوع بمكافحة الأمراض وتعليم الناس ونشر العلم.

## ثانيا - أهم أنواع المشاركة في العمل التطوعي

- 1) المشاركة المعنوية: والمقصود بها دعم المشاريع التطوعية معنويا وذلك بالتشجيع عن المشروع الخيري والتعريف به في المحافل العامة أو الدفاع عنه إلى غير ذلك من صور المشاركة المعنوية.
- ٢) المشاركة المالية: ويعنى بها دعم المشاريع الخيرية بالمال، ولا شك أن للمال كبير الأثر في النهضة والتقدم والإزدهار في مختلف جوانب الحياة كما يمثل أحد عناصر أساسية لنجاح الأعمال التطوعية الخيرية، فالقرآن الكريم سمى المشاركة المالية في سبيل الله بالجهاد قال تعالى: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ وَمِنُونَ اللَّهِ عَرَسُولِهِ مُمَّ لَمْ يَرُ تَابُوا وَجْهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيلِ اللهِ أُولِيك هُمُ الطّبِوقُونَ ﴾ (٢٥).

٣) المشاركة العضوية: ونعني بها أن يكون الشخص عضوا فعالا في الأعمال التطوعية وأن يكون مندوبا لإحدى المؤسسات الخيرية، وهذا يتطلب ممارسة التفكير الجاد وشحذ الهمة وبذل الجهد والتضحية بالوقت من أجل خدمة المجتمع وتقوية العمل الخيري. هذه هي أهم ألوان المشاركة في الأعمال التطوعية والخيرية.

## المبحث الثالث: معوقات مشاركة الشباب في العمل الإجتماعي التطوعي

تواجه العمل التطوعي العديد من العقبات والصعوبات والتي تحد من فاعليته وتوسعه وانتشاره، وترجع هذه المعوقات بعضها إلى المتطوع نفسه وبعضها ترجع إلى معوقات احتماعية، معوقات اقتصادية، معوقات دينية، معوقات نفسية، معوقات إداريه.

ويمكن تحديد أهم هذه المعوقات بإيجاز في الأبعاد التالية:

#### (١) معوقات شخصية

- ١) عدم معرفة الشباب أهداف وأهمية العمل التطوعي.
  - ٢) عدم إجادة الدور المطلوب من الشباب المتطوع .
- ٣) سعي الشباب إلى الكسب المادي وعدم وجود وقت كاف للتطوع.
- عزوف بعض الشباب المتطوعين عن التطوع في مؤسسات ليست قريبة
   من سكنهم.
- ه بعض الشباب لتحقيق أقصى استفادة شخصية ممكنة من العمل الخيري وهذا يتعارض مع طبيعة التطوع.
  - ٦) قصور بعض الشباب في الحث على الإنخراط في الأعمال التطوعية.
  - ٧) عدم استغلال الدوافع الدينية لدى الشباب واستثمارها لصالح العمل
     التطوعي.
    - ابتعاد الشباب عن التعاليم الدينية وعدم الإهتمام بما تدعو إليه.

## (٢) معوقات اجتماعية

وقد ساهم عدم قيام مؤسسات التنشئة الاجتماعية المختلفة كالأسرة والمدرسة والمؤسسة الإعلامية بدور فاعل في غرس قيم التطوع والعمل الجماعي في نفوس الناشئة إلى عدم وعي الشباب بأهمية التطوع، وبدوره في البناء الذاتي للفرد، وبأهميته في تطوير المجتمع. كما ساهم عدم تضمين المناهج الدراسية للمؤسسات التعليمية المختلفة بعض المقررات، والبرامج الدراسية التي تركز على مفاهيم العمل الاجتماعي التطوعي وأهميته ودوره التنموي، في تقليل اهتمام الشباب بالأعمال التطوعية.

اشترك بعض الأنماط الثقافية السائدة في المجتمع في ضعف وعي الشباب مفهوم وفوائد العمل التطوعي. وكذلك تقليص مشاركة الشباب في العمل التطوعي، كالتقليل من أهميتهم الإجتماعية ومن دورهم في بناء المجتمع.

وتشير الشبيكي إلى عدد من العوامل الإجتماعية التي تؤدي إلى عزوف الشباب عن المشاركة في الأعمال التطوعية من بينها(٥٣).

- ١) عدم الوعي الكافي بين أفراد المجتمع بأهمية التطوع والأهداف التي يسعى
   إلى تحقيقها.
  - ٢ ) عدم وجود الرغبة للإنخراط في الأعمال التطوعية .
  - ٣) استغلال العمل التطوعي لتحقيق أهداف غير مشروعة.
- ٤) شعور المتطوعين الشباب بأن العمل التطوعي مضيعة للوقت والجهد وغير مطلوب.
  - ٥) خوف المتطوعين الشباب من الفشل.
  - ٦) عدم بث روح التطوع بين شباب المجتمع منذ الصغر.
    - ٧) عدم وجود الحوافز المعنوية.
- ٨) عدم إشباع برامج وأنشطة التطوع الحالية لحاجات الأعضاء المتطوعين

٩) عدم وجود لوائح وتنظيمات واضحة تنظم العمل التطوعي وتحميه.

وقد أشارت إحدى الدراسات الموسعة في بريطانيا إلى المعوقات التي تقلل من التحاق الشباب وصغار السن بالعمل التطوعي، وعزتما إلى الأسباب التالية:

ا-نقص المعلومات عن مجالات الأعمال التطوعية التي يمكن أن يلتحق بما الشياب.

ب-عدم توفر المواصلات المناسبة خصوصاً في المناطق الريفية.

ج-طول وتشعب نماذج واستمارات برامج التطوع.

د-وجود بعض الصور الإجتماعية السلبية بين الشباب المتطوعين والنظرة من أقراضم بأنهم ينخرطون في برامج تتصف بالنعومة (٥٤).

## (٣) معوقات الإدارية والتنظيمية

يعد البعد الإداري والتنظيمي عاملا مؤثرا في العمل التطوعي لأن التنظيمات واللوائح لا تتواكب مع الحاجات الفعلية لتطوير العمل بالصورة المناسبة. وتعاني برامج التطوع من قلة التنسيق والتكامل بين المؤسسات العاملة في مجال التطوع من ناحية وانخفاض مستوى التعاون بين تلك الجهات والقطاعات الرسمية من ناحية أخرى.

كما أن هنالك أسبابا تتحمل مسئوليتها المؤسسات الحكومية والأهلية، تتمثل في قلة التعريف بالبرامج والنشاطات التطوعية أوعدم السماح للشباب بالمشاركة في صنع القرار داخل المؤسسة وقلة تشجيع ودعم العمل التطوعي.

ونذكر أهم تلك المعوقات في النقاط التالية:

#### ا) معوقات: إدارية

- ١) ضعف اللوائح والأنظمة الخاصة بالعمل التطوعي
- ٢) عدم وضع الشباب المتطوعين في العمل المناسب لقدراته وميوله
   واستعداداته

- ٣) عدم مشاركة الشباب في بناء التنظيمات والهياكل الإدارية .
  - ٤) عدم تهيئة الأماكن المناسبة للعمل والإنتاج .
  - ٥) عدم وجود الإدارات الواعية المحققة للأهداف .
    - ٦) عدم وضوح أهداف ونشاطات المنظمة .
  - ٧) عدم تحديد دور الشباب المتطوعين في المنظمة .
  - ٨) عدم إلحاق الشباب المتطوعين بدورات تدريبية وتأهيلية .

#### ب) معوقات متعلقة بالمنظمة الخيرية:

- 1) عدم وجود إدارة خاصة للشباب تقتم بشؤونهم وتعينهم على الإختيار المناسب حسب رغبتهم.
  - ٢) عدم الإعلان الكافي عن أهداف المنظمة الخيرية وأنشطتها.
- ٣) عدم توافر برامج خاصة لتدريب الشباب المتطوعين قبل تكليفهم بالعمل .
  - ٤) المحاباة في إسناد الأعمال وتعيين العاملين من الأقارب من غير ذوي
     الكفاءة.
  - ه) اعتبار أعمال الجمعية من الأسرار المغلقة التي يجب عدم مناقشتها مع الآخرين.
- ٦) تقييد العضوية أو الرغبة في عدم قبول عناصر جديدة فتصبح المنظمة حكراً على عدد معين (٥٥).

#### (٤) معوقات اقتصادية

يلعب العامل الاقتصادي دورا أساسيا في الحد من مشاركة الأفراد في العمل التطوعي، إذ إن ضعف الدخل الاقتصادي للأفراد يجعلهم ينصرفون عن أعمال التطوع إلى الأعمال التي تدر عليهم ربحا يساعدهم على قضاء حاجياتهم الأساسية.

فالبعد الإقتصادي إحدى العقبات الرئيسة في مجال تطوير العمل التطوعي وأهم تلك المعوقات هي :

- ١) عدم توفر المبالغ نتيجة عدم بذل الأموال أو إرسالها إلى خارج البلاد ودعم منظمات خيرية مشبوهة.
  - ٢) فرض الضرائب والرسوم الجمركية على معدات وأجهزة وآليات المنظمات
     والهيئات التطوعية .
    - ٣) عدم توفر المباني والتجهيزات الإدارية.

#### (۵) معوقات نفسية

- ١) عدم الإهتمام بمشكلات المتطوع الأسرية والإدارية لما لها من تأثير على
   العمل التطوعي.
  - ٢) عدم الإهتمام بالنواحي التشجيعية .
  - ٣) عدم التوازن في توزيع المهام ودخول عنصر المحاباة .
  - ٤) عدم إتاحة الفرصة للشباب المتطوعين للتعبير عن رأيهم .
    - ٥) عدم التقدير المناسب للجهد الذي يبذله الشباب.

## (Y) معوقات إعلامية

ساهم غياب الدور الإعلامي عن التوعية بأهمية التطوع وبمؤسساته وبالأدوار التي يمكن أن يقدمها للمجتمع في قلة الإقبال على التطوع. وقد ساهمت المذكررة في عدم تفاعل وسائل الإعلام مع برامج التطوع. وقد ساعدت عدة عوامل على عدم اهتمام وسائل الإعلام بالعمل التطوعي لعل من أبرزها ما يلى:

- ١) عدم ترسخ ثقافة التطوع في المجتمع الإسلامي.
- ٢) قلة البرامج والفعاليات الخاصة بالتطوع مما يحد من تفاعل وسائل الإعلام.

٣) قلة مصادر المعلومات عن برامج التطوع ومجالاته، وتحسن إعدد المتطوعين وغيرها من المعلومات التي يمكن صياغتها على شكل مواد إخبارية إعلامية. (٥٦)

## الخاتمة: تشمل على أهم النتائج والتوصيات

الحمد لله الذي وفقني لإتمام هذا البحث المتواضع، الذي من خلاله توصلت للنتائج والتوصيات التالية:

## أولا: النتائج

- ١- اهتم الإسلام بفئة الشباب اهتماما بالغا لأنهم أمل الحاضر وأحلام المستقبل.
- ۲- الشباب يسهمون بدور فاعل في تشكيل ملامح الحاضر واستشراف
   آفاق المستقبل.
- لقد دلت النصوص الشرعية على مشروعية العمل التطوعي باعتباره
   من الأعمال الصالحة التي يتقرب بها العبد إلى الله عزوجل.
- ٤- تحلى التطبيق العملي لنصوص القرآن الكريم والأحاديث النبوية في غاذج رائعة من أعمال الخير والإحسان والبذل في تاريخنا الإسلامي.
- ون العمل التطوعي يعد من الأعمال الجليلة التي تظهر آثارها الإيجابية وثمراتها النافعة على الفرد والمجتمع.
- 7- العمل التطوعي يشمل كل أوجه البر والإحسان والتحلي بمكارم الأخلاق وإعانة المحتاج والإحسان إلى الآخرين ومساعدة الفقراء والضعفاء.
- ٧- يتسع مجال العمل التطوعي كثيرا من الجالات (اى الجال الإجتماعي،
   مجال التعليم والتدريب والتأهيل، الجال الصحي والطبي، مجال الثقافة

الإسلامية، بحال الإغاثة، بحال الدفاع عن حقوق الإنسان، بحال الإعلام، بحال الحفاظ على البيئة) التي تخدم مسيرة العمل التطوعي الخيرى.

- ان العمل التطوعي يختلف في حجمه وشكله واتجاهاته ودوافعه من
   بحتمع إلى آخر، ومن فترة زمنية إلى أخرى.
- 9- من أهم أنواع المشاركة في العمل التطوعي المشاركة المعنوية والمشاركة العضوية.

## ثانيا: التوصيات والمقترحات

- الفاضلة في مرورة تنشئة الشباب تنشئة اسلامية وغرس قيم الأخلاق الفاضلة في نفوسهم من التضحية والإيثار وروح العمل الجماعي.
- ۲- یجب تشجیع الشباب وذلك بإیجاد مشاریع خاصة بهم تهدف إلى
   تنمیة روح الإنتماء والمبادرة لدیهم.
- ٣- ضرورة تشجيع العمل التطوعي في فئة الشباب مهما كان حجمه أو
   شكله أو نوعه.
- ٤- من اللازم مراعاة الشباب وإشراكهم في مجالس الإدارة للجهات الخيرية وتشجيعهم والإهتمام بهم وتقليم كل المعونات ووضع برنامج امتيازات وحوافز لهم.
- واشراكه في اتخاذ القرارات ودعوته للإجتماعات الدورية.
- 7- يجب النظر في الجهات الخيرية التي تختص في المراءة وضرورة زيادتها وتفعيلها ودعوة الأخوات المتخصصات لدعم العمل التطوعي النسائي.

- ٧- يجب على الجهات الخيرية الإستفادة من طاقات الشباب وتوظيفها
   التوظيف الأمثل لخدمة الجهات الخيرية.
- ٨- ضرورة حث الجامعات ومراكز البحث العلمي على إجراء الدراسات
   والبحوث المتعلقة بالأعمال التطوعية.
- ٩- الإستفادة من الخبرات العالمية في مجال العمل الخيري التطوعي في كافة
   الجالات.
  - ١- مطالبة وسائل الإعلام المختلفة المرئية والمقروءة والمسموعة بتوعية الشباب بماهية العمل التطوعي وحاجة المجتمع إليه ودوره في التنمية الشاملة.
- ۱۱- إنشاء صندوق للعمل التطوعي والمشاريع الخيرية يمول من الأوقاف والزكوات وغيرها.
  - 17- ضرورة استخدام العمل التطوعي في المعالجة النفسية والصحية والسلوكية لبعض المتعاطين للمخدرات والمدمنين أو العاطلين أو المنحرفين اجتماعيا.

فأسأل الله سبحانه وتعالى أن أكون قد وفقت في ذلك واستغفره سبحانه عما وقع فيه من الخطأ والزلل، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحابته أجمعين.

## الهوامش والإحالات

- ابن هشام، السيرة النبوية ، هجرة الرسول كالله على خروج النبي كالله واستخلافه عليا على فراشه، مؤسسة علوم القرآن، ص: ١/٤٨٤
  - ۲) ابن سعد، الطبقات الكبرى، مكتبة الخانجي، سنة النشر: ۱٤۲۱ هـ،
     ص:۲/۱۹۰،٤/۲
    - ٣) صحيح بخاري، دارالريان للتراث، ٤٠٧هـ، رقم الحديث: ٤٧٠٠
      - ٤) مسند أحمد، طبعة المكنز والمنهاج، رقم الحديث: ٣٤٩٣٩
        - ٥) صحيح بخاري، رقم الحديث: ٩٦١
    - ٦) سنن ابوداود، دار الرسالة العالمية، ١٤٣٠ هـ، رقم الحديث: ١١٨
- ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، تحقیق عبد السلام محمد هارون، الطبعة الأولى. دار
   الجیل بیروت ۱۶۲۰ه، ص: ۶/ ۱۶۳
  - د كتور رضا عبد السلام، مبادئ الاقتصاد السياسي، دار الإسلام للطباعة والنشر،
     ٨) د كتور رضا عبد السلام، مبادئ الاقتصاد السياسي، دار الإسلام للطباعة والنشر،
     ٨) د كتور رضا عبد السلام، مبادئ الاقتصاد السياسي، دار الإسلام للطباعة والنشر،
- ۹) ابن فارس، معجم مقاییس اللغة، تحقیق عبد السلام محمد هارون، الطبعة الأولى. دار الجیل بیروت، ص:۳۱/۳ وابن منظور، لسان العرب، دار صادر بیروت، ص:۳۱/۳
  - 1) معجم لغة الفقهاء،ص: ٤٧٧،٢٤/١ . الجرجاني، التعريفات، بتحقيق نصر الدين تونس، شركة القدس للتصدير. الطبعة الأولى ٢٠٠٧ م، ص: ١٩/١
    - 11) فهمي سليم الغزوي وآخرون، المدخل الى علم الاجتماع، دار الشروق عمان، ٩٣) همي سايم الغزوي وآخرون، المدخل الى علم الاجتماع، دار الشروق عمان،
- 11) الخطيب عبد الله، دور العمل التطوعي في تحقيق السلام والأمن الاجتماعيين، ورقة عمل مقدمة إلى مؤتمر العمل التطوعي والأمن في الوطن العربي، أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية ٢١١هـ، ص: ٣٢
  - ١٥٨) سورة البقرة: ١٥٨

- ١٤) الثعالبي عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، ص: ٢٤٤/١
- البغوي الحسين بن مسعود، معالم التنزيل، طبعة: دار الزهراء ودار المعرفة، بيروت،
   لبنان، الطبعة الخامسة لسنة ١٤٢٣ هـ، ص: ١٣٣/١
  - ١٦) سورة الحج: ٧٧
  - ۱۷) سورة الضحى: ۹، ۹۰
    - ۱۸) سورة الليل ٥ , ٧
  - ١٩) صحيح مسلم، طبعة دار السلام، رقم الحديث ٤٨٦٧
- ۲۰) النووي أبو زكريا يحيى بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، دار إحياء
   التراث العربي، بيروت، الطبعة الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ، ص:٩٠/٩
  - ٢١) الطبراني، المعجم الأوسط، مكتبة ابن تيمية أم إحياء التراث،ص:٧٠/٧
  - ٢٢) صحيح بخاري رقم الحديث: ٢٧٦٧، صحيح مسلم رقم الحديث: ١٦٧٧
    - ٢٣) صحيح بخاري رقم الحديث: ٤٩٣٤
    - ٢٤) صحيح بخاري رقم الحديث: ٢١٥٢
    - ٢٥) صحيح بخاري رقم الحديث: ٢٥٥٥
    - ٢٦) صحيح بخاري رقم الحديث: ٢٢١٤
  - ابن هشام، السيرة النبوية، هجرة الرسول شي المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار،
     ص: ١/٥٠٥
  - ٢٨) سنن الترمذي، كتاب المناقب عن رسول الله على الله على الله عنهما، رقم الحديث ٣٨٢٩
- ٢٩) ابن كثير أبو الفداء إسماعيل بن عمر،السيرة النبوية، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع بيروت ١٣٩٥ هـ، ص: ٤/٦
  - ٣٠) الطبراني، المعجم الكبير،ص: ١٢٩/١،
  - ٣) ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، دار الفكر، رقم الحديث: ٣١٠٨٩

- ٣٢) مسند أحمد، رقم الحديث: ١٨٤٦٣ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة، مكتبة المعارف ١٤١٥ هـ، ص: ٤٤
  - ٣٣) ابن الأثير عز الدين علي بن محمد الجزري، أسد الغابة في معرفة الصحابة، دار ابن حرم، ص: ٢/ ٣٣١
    - ٣٤) مسند أحمد، رقم الحديث: ٢٤٣٠٢
  - ٥٥) قَالَ أَهْلِ اللَّغَة : يُقَال:فُلَان طَوِيلِ الْيَد، وَطَوِيلِ الْبَاع، إِذَا كَانَ سَمْحًا جَوَادًا، وَضِدّه قَصِير الْيَد وَالْبَاع. شرح النووي على مسلم، ص: ٢٠٧/٨
    - ٣٦) صحيح مسلم، رقم الحديث: ٩٠٠
    - ٣٧) صحيح بخاري، رقم الحديث: ٣٦١٧
    - ٣٨) صحيح مسلم، رقم الحديث: ٣٣٨٠
    - ٣٩) صحيح بخاري، رقم الحديث: ٢٦٦٧
    - ٤٠) صحيح مسلم، رقم الحديث: ٣٣٧٥
    - ٤١٥٣ : صحيح بخاري، رقم الحديث: ٤١٥٣
  - 27) ابن سعد،الطبقات الكبرى، الطبعة المصرية بتحقيق الدكتور حمزة النشرتي والدكتور عبد الحميد مصطفى والشيخ عبد الحفيظ فرغلي، ص:٩٥/٨
    - ٢: سورة المائدة
    - ٤٤) صحيح بخاري، رقم الحديث: ٢٧٠٧
- ٥٤) سنن ابن ماجه، دار الفكر بيروت بتحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، رقم الحديث ٢٣٩
  - ٤٦) صحيح مسلم، رقم الحديث ١٦٧٣
  - ٤٧) الدكتورة نورة العنزي، العمل التطوعي، رسالة ماجستير،ص: ٦٥
  - ٤٨) شيخ الإسلام ابن تيمية، العبودية، دار ابن الجوزي السعودية، ص: ١
    - ٤٩) صحيح مسلم، رقم الحديث ٤٦٧٧
      - ٥٠) العمل التطوعي، ص: ٧٩
        - ١٥) سورة الإسراء :٧٠
        - ٥٢) سورة الحجرات: ١٥

- ٥٣) الشبيكي، الجهود النسائية التطوعية في مجالات الرعاية الإحتماعية بالمملكة العربية السعودية، ١٩٩٢، ص: ٣٥
  - Roker and others,p:41,1999 (05
  - ٥٥) أيمن يعقوب وعبد الله السلمي، التعرف على ثقافة التطوع وأخلاقيات العمل التطوعي، الرياض، ٢٠٠٥م، ص:٥٥
- 07) الدكتور راشد بن سعد الباز الشباب والعمل التطوعي (دراسة ميدانية على طلاب المرحلة الجامعية في مدينة الرياض) مركز البحوث والدراسات بكلية الملك فهد الأمنية، ١١٤ه، ص: ١١ه

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

الإمام ضياء المقدسي ومنهجه في كتابه "الأحاديث المختارة"

Imam Zia ul Maqdasi and his approach towards "Ahadith Sahiha" in his book "Al-Ahadith ul Mukhtara"

ساجد محمود\* د- محمد رياض\*\*

#### **ABSTRACT**

Different scholars have compiled the books which contain a large numbers of authentic Ahadith (Ahadith Sahiha), to achieve this purpose, they introduced different hadith sciences to distinguish between the true and the fabricated hadith. The authentic Sunnah is contained within the vast body of Hadith literature. One of them is Imam Zia ul Maqdasi.

Imam Zia Uddin Muhammad bin Abdul Wahid Maqdasi's book "Al Ahadith al Makhtara" is one of the best books of its kind. Many Islamic scholars have declared it better than Imam Hakim's book Al Mustadrak. Allama Iraqi, one of his contemporaries said that the Ahadith given in his book Al Ahadith al Makhtara were not ascertained to be authentic before.

Only those Ahadith have been given in this book whose asaneed are correct but they have not been reported by Imam Bukhari and Imam Muslim. Also, one of the strengths of this book is that it reflects the glimpses of Muajam. Imam Maqdasi wrote this book in the manner of Masaneed that is to say that he mentioned the name of the companion of the Holy Prophet (SAW) and then reported his traditions. Sometimes he also indicates the factors responsible for the interruption in the authenticity of Ahadith. But, sadly, Imam Maqdasi passed away and could not complete this great book.

In this article I will discuss the Imam Zia ul Maqdasi approach towards "Ahadith Sahiha" in his book Al Ahadith ul Mukhtara.

**Keywords:** Fundamental sources, Imam Zia ul Maqdasi, fabricated hadith, Ahadith Sahiha, Al Ahadith ul Mukhtara.

\* المحاضر بقسم الدراسات الاسلامية بجامعة هزاره، مانسهره

<sup>\*\*</sup> الأستاذ المساعد بقسم الدراسات الإسلامية بجامعة هزاره، مانسهره

#### إسمه ونسبه:

محمد بن عبد الواحد بن أحمد بن عبد الرحمن المقدسي ثم الصالحي نسبة إلى الصالحية قرية بجوار دمشق، ولذلك يُقال له أيضًا الدمشقي أبوعبد الله ضياء الدين الحنبلي، ولذلك يُقال له الضياء، لأن لقبه ضياء الدين (').

مولده: وُلد سنة تسع وستين وخمسمائة من الهجرة، (١).

#### شيوخه:

عبد الغني بن عبد الواحج المقدسي صاحب كتاب " الكمال في أسماء الرجال "، وابن الجوزي أبو الفرج بن الجوزي الإمام المعروف، وأبوالمظفر بن السمعاني وهو حفيد أو ابن صاحب الأنساب، وحفيد صاحب قواطع الأدلة، فعائلة السمعاني أو آل السمعاني عائلة علم تداولتن العلم أبًا عن جد(").

#### تلاميذه:

تتلمذ عليه عدد كبير من العلماء من أشهرهم.

أبو بكر بن نقطة صاحب كتاب التقييد لمعرفة السنن والمسانيد، وصاحب كتاب " تكملة الإكمال "،وأيضًا من مشاهير تلامذته: ابن النجار صاحب " ذيل تاريخ بغداد " الشهير(٤).

#### رحلاته للعلم:

له رحلة واسعة في حرسان مكث فيها سنين، يعني رحل من دمشق إلى خرسان ومكث فيها سنين، وسمع بمرو ونيسابور وأصبهان وهاره وغيرها من بلدان خرسان، ودخل العراق، فدخل بغداد والموصل وحرَّان وغيرها من البلدان البغدادية، وامتدت رحلته إلى مصر فسمع أيضًا بمصر من جماعة من العلماء والشيوخ فيها، والحجاز وهو من أهل الشام فسمع أيضًا من العلماء بالشام في دمشق وحلب وبيت المقدس وغيرها من البلدان.

#### ثناء العلماء عليه:

قال الحافظ محب الدين ابن النجار في تاريخه: كتبت عنه ببغداد ونيسابور ودمشق، وهو حافظ متقن ثبت صدوق نبيل حجة عالمبالحديث وأحوال الرجال، له مجموعات وتخريجات، وهو ورع تقي زاهد عابد محتاط في أكل الحلال، مجاهد في سبيل الله ولعمري ما رأت عيناي مثله في نزاهته وعفته وحسن طريقته في طلب العلم (٥).

وقال عمر بن الحاجب: شيخنا الضياء شيخ وقته ونسيج وحده علما وحفظا وثقة ودينا من العلماء الربانيين، وهو أكبر من أن يدل عليه مثلي (٢٠٠ وقال الذهبي: الشيخ الامام الحافظ القدوة المحقق المحود الحجة بقية السلف (٧٠٠

#### مؤلفاته:

مصنفات كثيرة طبع منها شيء كثير، منها: كتاب " أحاديث الأحكام " ومنها كتاب " النهي عن سب الأصحاب ". وكتاب " صفة النار " وكتاب " المرض والكفارات "وغيرها من الكتب وله كتاب في ترجمة أحد أبناء عمومته وهو: عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي وهو شيخه، مطبوع، كتب كثيرة ومتعددة طبعت لهذا الإمام، من أشهرها كتابه " المختارة " (^).

اتباع السنن واجتناب البدع، المؤلف: ضياء الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (ت: ٦٤٣هـ)، الناشر: (جامع التراث).

الجامع لمفردات الأدوية والأغذية، المؤلف: ضياء الدين أبي محمد عبد اله بن أحمد الأندلسي المالقي المعروف بابن البيطار، الناشر: دار الكتب العلمية ، بيروت/لبنان ٢٢٤ هـ ١٠٠١م، ط: لا يوجد، تحقيق: لا يوجد(جامع التراث).

جزء الأوهام في المشايخ النبل، المؤلف: الحافظ ضياء الدين محمد بن عبد الواحد المقدسي، الناشر: دار البخاري - المدينة - السعودية - ١٤١٣هـ - ١٩٩٢م، ط: الأولى، تحقيق: بدر بن محمد العماش (جامع التراث).

#### وفاته:

وتُوفِيَ سنة ثلاثة وأربعين وستمائة من الهجرة، وابتدأ السماع وله ثمان سنوات سنة ست وسبعين وخمسمائة من الهجرة (٩).

## خلاصة الكلام:

هوالإمام الحجة ضياء أبوعبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الصالحي الحنبلي: حافظ متقن ثبت ثقة عالم بالحديث وأحوال الرجال، له مؤلفات وتخريجات كثيرة من أشهرا " الأحاديث المختارة " ولم تكمل، وكان أعلم أهل عصره بالحديث والرجال: توفي سنة (٦٤٣هـ)(١٠).

## المطلب الثاني: منهج الإمام المقدسي في كتابه

## اسم الكتاب على الراجح والصحيح:

الأحاديث الجياد المختارة مما ليس في الصحيحين أو أحدهما، (١١).

وقيل: الأحاديث الجياد المختارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما، فابتدأ بتصنيف هذا الكتاب في أواخر عمره حيث إن أول سماع عليه كان سنة اثنتين وثلاثين وستمائة من الهجرة ، يعني قبل وفاته بأحد عشر سنة ، لأنه تُوفي سنة ستمائة وثلاثة وأربعين كما سبق ، وهذا الإملاء هو أول إملائه لهذا الكتاب سنة ستمائة واثنين وثلاثين (١٥).

قال عبد الله الجديع: كتاب متأخر التصنيف لتأخر وفاة مؤلفه، عمدته فيما خرجه فيه على تخريج الحديث بأسانيده إلى أصحاب المصنفات، كمسند أبي

يعلي ومعاجم الطبراني وغيرها، وهو مرتب على مسانيد الصحابة، ولم يكمله . وخطته فيه بينها في صدره بقوله: " هذه أحاديث اخترتها مما ليس في البخاري ومسلم، إلا أنني ربما ذكرت بعض ما أورده البخاري تعليقاً، وربما ذكرنا أحاديث بأسانيد جياد لها علة، فنذكر بيان علتها حتى يعرف ذلك" (١٣).

وهو فيه أشد احتياطاً من الحاكم، ولذا قدمه طائفة من متأخري العلماء على " المستدرك " للحاكم .

#### ترتيبه:

هو الكتب الوحيد الذي من كتب الصحاح الذي رُبِّب على المسانيد، كل كتب الصحاح السابقة رُبِّبت على الكتب والأبواب حسب الموضوعات، إلا كتاب الضياء فإنه مرتب على المسانيد، يعني يسمي كل صحابي ويذكر اسمه أو تحت اسمه الأحاديث التي رواها ،وأيضًا هو فوق كونه من كتب المسانيد، فإنه يصح أن يوصف أيضًا أنه من كتب المعاجم لأنه ربَّب أسماء الصحابة على حروف المعجم، فقط اختل هذا الترتيب عنده عندما ابتدأ بالعشرة المبشرين بالجنة، فابتدأ بالصحابة العشرة المبشرين بالجنة، فابتدأ بالصحابة لعشرة المبشرين بالجنة حسب ترتيب الخلفاء المعروفين، ثم ببقية العشرة، ثم ساق بعد ذلك بقية الصحابة مرتبين على حروف المعجم، إلا أن المؤلف تُوفي ولم يتم الكتاب، وللأسف وصل إلى مسند عبد الله بن عمر فيما قيل، وتُوفي ولم يتم هذا الكتاب، وللأسف الشديد فإن هذه القطعة التي ألَّفها المؤلف لم تصل إلينا أيضًا كاملة، وصلت إلينا عمددة منها، لكنها لا تشمل كل ما ألَّفه المؤلف(ش).

## طريقته في ترتيب كل مسند:

أيضًا فيها شيء من الدقة حيث يرتب مسندكل صحابي حسب الرواة عنه، فينظر في كل مسند صحابي ويرتب الرواة عن هذا الصحابي حسب حروف المعجم،

وهو بذلك يشبه كتب الأطراف من هذه الجهة ويمتاز عليها بأنه يسوق المتن والإسناد كاملًا.

لم يختل هذا الترتيب إلا في مسند أبي بكر أول مسند فإنه رتبه أو رتب الرواة عن أبي بكر حسب الأفضلية، لا حسب حروف المعجم، فابتدأ بما رواه عمر بن الخطاب عن أبي بكر، ثم ببقية الصحابة، ثم ببقية مشاهير التابعين وهكذا، فعموم الكتاب مرتب على المسانيد وفي مسند كل صحابي رُتِّب على التابعون أو الرواة عنه على حروف المعجم إلا في مسند أبي بكر كما سبق<sup>(١٥)</sup>.

#### مكانة هذا الكتاب:

يقول إبراهيم الصارفيني عن كتاب "المختارة" للضياء المقدسي شرطه فيه خير من شرط الحاكم(١٦).

وقال ابن تيمية: "رواه أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ فيما اختاره من الأحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين، وشرطه فيه أحسن من شرط الحاكم في صحيحه" (١٧).

وقال \_أيضاً\_: "أخرجه أبو عبد الله المقدسي في كتابه المختارة، الذي هو أصح من صحيح الحاكم"(١٨).

وقال ابن القيم: "رواه الحافظ أبو عبدالله محمد بن عبد الواحد المقدسي في مختاراته التي هي أصح من صحيح الحاكم"(١٩٠).

وقال ابن كثير في اختصار علوم الحديث: "وقد جمع الشيخ ضياء الدين محمد بن عبد الواحد المقدسي في ذلك كتاباً، سماه: المختارة، ولم يتم، كان بعض الحفاظ من مشايخنا يرجحه على مستدرك الحاكم (٢٠).

وقال العراقي: وممن صحح \_أيضاً\_ من المعاصرين له: الحافظ ضياء الدين محمد بن عبد الواحد المقدسي، فجمع كتاباً، سماه: المختارة، التزم فيه الصحة، فصحح فيه أحاديث لم يسبق إلى تصحيحها فيما أعلم (١٦).

وقال طاهر الجزائري: من مظان الصحيح: المختارة للحافظ ضياء الدين المقدسي، وهو أحسن من المستدرك(٢٠)٠

وتقديم الضياء على الحاكم خاصة هو قول جماعة من أهل العلم.

ويقول الزركشي في النكت: إن تصحيحه أعلى مزية من تصحيح الحاكم، وإنه قريب من تصحيح الترمذي، وابن حبان، وهو بذلك ارفع منزلة من المنزلة التي وضعه فيها شيخ الإسلام ابن تيمية.

## قال عبدالله الجديع:

ولا يصلح أن يطلق عليه وصف الصحة، إنما فيه الصحيح الغالب، كما يوجد الصحيح الغالب في كتب السنن المعروفة، غير أنه يمتاز بكون ما فيه من الصحيح فهو مما يزيد على البخاري ومسلم(٢٣).

## شرطه في هذا الكتاب:

للكتاب مقدمة مختصرة جدًا، لكنها تنبئ عن مضمونه حيث ذكر في هذه المقدمة أنه.....

## القسم الأول:

سيخرج أحاديث لم يخرجها البخاري ومسلم، يعني أحاديث صحيحة أسانيدها صحيحة لم يخرجها البخاري ولا مسلم، فهو من كتب المستدركات، يُعتبركالمستدرك على الصحيحين للحاكم لأنه اشترط فيه ألا يخرج إلا الأحاديث التي لم يخرجها البخاري ومسلم.

ثم قال بعد أن ذكر هذا الأمر قال: لكنه سيخرج أحاديث بأسانيد جياد ولها علل ليبين علتها، يقول: سأذكر في هذا الكتاب مع الأحاديث التي أسانيدها صحيحة أحاديث أخرى فيها أسانيدها ظاهرها الجودة والصحة إلا أن لها علل خفية تقدح في صحة تلك الأحاديث، وقد صار على هذا المنهج بالفعل في كتابه، فربما أورد الحديث وتكلم عن صحته كأن يصححه صراحة، أو ينقل تصحيح بعض أهل العلم له كتصحيح الترمذي أو ابن خزيمة أو ابن حبان وهو كثير النقل عن هؤلاء العلماء، وبالطبع لن ينقل عن البخاري ومسلم لأنه اشترط ألا يذكر حديثًا في البخاري ومسلم، فتصحيحاته التي ينقلها غالبًا تكون مأخوذة عن غير أو لا تكون مأخوذة عن البخاري، وعن ابن خزيمة وعن ابن حزيمة وعن ابن حبان وربما عن الحاكم، لكن لا ينقل عن الشيخين شيء لأن مستدرك على الصحيحين.

فإذا كان في الحديث علة، اختلاف، قد تكون هذه العلة أو ذلك الاختلاف يقدح في صحة الحديث، وقد لا يقدح في صحته، فهو يعرض لذلك في كتابه، ويبينه، وكثيرًا ما يعتمد على العلماء السابقين في ذلك كالدارقطني فينقل كلام الدارقطني كاملًا في كتابه، إذا أعل الدارقطني هذا الحديث في كتابه "العلل" ينقل كلام الدارقطني كاملًا وترجيحه، ومما يدل على إمامة هذا العالم أنه وإن كان يوافق الدارقطني وغيره من أهل العلم في كثير من الأحيان بل في أغلب الأحيان إلا أنه لربما خالف تعليل الدارقطني ورجح غير ترجيح الدارقطني في حكمه على الحديث بالصواب أو الخطأ، وهذا يدل على إمامة هذا العالم، وأنه كان يرى من نفسه الأهلية في مخالفة مثل الدارقطني عليه رحمة الله.

لكني أتوقف عند هذا الشرط الذي ذكره، وهو أنه سيخرج أحاديث أسانيدها جياد، وإن كانت مُعلَّة، يعني معني كلامه أنه سيستوعب كل الأحاديث

التي ظاهرها الصحة، سواء أكانت أو سواء وقف على علة فيها، أو لم يقف على علة فيها، أو لم يقف على علة فيها، هذا المنحى وهو أنه سيخرج كل ما يعرفه من الأحاديث التي أسانيدها جياد مما لم يخرجه البخاري ومسلم حتى، ولو كانت فيها علة هذا فيه إشارة واضحة إلى أن الضياء المقدسي....

# معتمد في حكمه على الحديث على أمرين (١٠٠):

الأمر الأول: على دراسة ظاهر السند.

الأمر الثاني: على من سبقه من الأئمة النقاد الذين حكموا على هذا الحديث، فإن سبقه أحد في الحكم عليه بالصحة ولم يُعِلَّه أحد، ولم يخالفه أحد فهذا لاشك مرتبة عليا من أحاديث " المختارة " أن يخرجها الضياء ولا نجد أحدًا من أهل العلم قد انتقد هذا الحديث، بل قد نجد أن الضياء قد ذكر بعض النقاد ممن صححوا هذا الحديث كالترمذي وابن حزيمة وابن حبان كما سبق (٥٠).

## المرتبة الثانية أوالقسم الثاني:

وهو الأحاديث التي أخرجها الضياء في "المختارة" ونقل تعليل بعض أهل العلم لها، وربما أيَّد أفا مُعلَّة وأفا لا تصح، وهذا يشير إلى أن جهد الضياء منصب في جهة جمع هذه الأحاديث أولًا ثم في دراسة أسانيدها والحكم عليها حسب أسانيدها، ثم في معرفة أحكام الأئمة السابقين حولها، وهنا يظهر في الحقيقة الفرق بين تصحيحات أمثال الضياء ومن في زمنه ومن جاء بعد زمنه، وتصحيحات أمثال البخاري ومسلم والترمذي وابن حبان وابن خزيمة ممن كانوا يحكمون على الحديث بإسناده ومتنه فيقطعون بصحة الحديث لصحة إسناده ولخلوه من العلل القادحة ومنهج الضياء الذي يكتفي فيه بالحكم على ظاهر السند، وهذا هو ما جعله يخرج الأحاديث التي أسانيدها جياد وإن كانت فيها علل قادحة، لأنها كأنه يقول مادام أنا شَرْطِي إخراج الأحاديث التي أسانيدها جياد أسانيدها جياد، فيلزمني أن أذكر الكل، سواء

وقفت على علة قادحة فيه أو لم أقف على علة قادحة فيه، لأن عدم وقوفي على علة قادحة في الأحاديث التي أوردتها في الكتاب لا يدل على عدم وجود علة فيها، لأنه لم يدع نفسه، ولا يدعي المتأخرون نفسهم أنهم قادرون على نفي وجود العلل الباطنة في الأسانيد الصحيحة، ولذلك التزم ذكر كل الأحاديث التي أسانيدها جياد سواء أكانت ظاهرها الصحة وباطنها كذلك، أو كان ظاهرها الصحة وباطنها بخلاف ذلك، فتكون فيها علة قادحة تقدح في صحة الحديث، وهذا فارق كبير بين تصحيح الضياء وتصحيح من سبقه من أهل العلم.

# فإن قيل كيف قُدِّم الضياء على " المستدرك " ؟

فنقول: لأن أغلب انتقادات العلماء على أحاديث "المستدرك" هو من وقبل علله الظاهرة، قبل العلل الباطنة، هناك الأحاديث المنتقدة على الحاكم في الغالب أن فيها رجالًا ضعفاء أو متروكين أو متهمين، أو من جهة كون الإسناد فيه انقطاع ظاهر واضح فأغلب الانتقادات التي على مستدرك الحاكم راجعة إلى هذين الأمرين، فلما كان الانتقاد راجع إلى انتقاد العلل الظاهرة، والأسباب الظاهرة في رد الحديث ووجدوا أن كتاب الضياء أنقى من كتاب الحاكم من هذه الجهة رجحوا كتاب الضياء على كتاب الحاكم، وهو لا شك كذلك، لكن لا يعني ذلك أن كتاب الضياء خالٍ من الأحاديث التي يصححها وهي في الراجح ضعيفة، بل مرتبته في ذلك كما سبق مرتبة تكاد تكون الأخيرة قبل الحاكم، فهو آخر من اشترط الصحة في المرتبة قبل كتاب الحاكم فالحاكم بعده، وأضف إلى ذلك أنه يوجد فيه أحاديث محكوم عليها بالضعف وبشدة الضعف، بل بالوضع، وذكر بعضًا منها السيوطي في تعقباته على ابن الجوزي في الكتاب الذي ذكرناه مرات متعددة، فيبقى السيوطي في تعقباته على ابن الجوزي في الكتاب الذي ذكرناه مرات متعددة، فيبقى أن أحكام الضياء متناولة لظاهر السند بخلاف أحكام الأئمة السابقين، ولها مكانة أن أحكام الضياء متناولة لظاهر لنا خلاف قوله، كما ذكرنا في غيره من أهل أن أحكام الضياء متناولة لظاهر لنا خلاف قوله، كما ذكرنا في غيره من أهل

العلم، فندرس فربما وافقنا الضياء في حكمه، ولربما خالفناه، لكننا إذا وافقناه في حكمه فإن موافقتنا له في الحكم تزيدنا اطمئنانًا على صواب ما وصلنا إليه لأننا قد تأبتنا من إمام عالم حافظ كالضياء المقدسي بتصحيحه لذ لك الحديث، وهذا يزيدنا ثقة في النتيجة التي توصلنا إليها من تصحيح الحديث.

## مزايا كتاب الضياء المقدسي:

من مزايا هذا الكتاب في الحقيقة سوى قضية التصحيح أنه حفظ لنا أسانيد كتب كثيرة منها ما هو مفقود، ومنها ما هو موجود لكنَّ نسخه فيها أخطاء وأوهام، فيأتي نقل الضياء من هذه الكتب ليصحح لنا تلك الأوهام والأخطاء، وقد اعتمد على مصادر كثيرة، وخاصةً كتب المسانيد، اعتمد كثيرًا على كتب المسانيد المرتبة على أسماء الصحابة، وسبب عنايته لكتب المسانيد ما هو؟ لما اعتنى بكتب المسانيد أكثر من كتب المرتبة على الأبواب كالسنن والجوامع؟

لأن كتابه مُرتَّب على المسانيد، فكأنه وضع هذه المسانيد بين يديه مسند أحمد والمسانيد الآتي ذكرها، فصار يدرس الأسانيد أي إسناد منها يجده صحيح ليس مخرجًا في الصحيحين يودعه في كتابه، وهذا ولا شك أسهل له من أن ينتقل إلى كتب الأبواب ويرتب ترتيب جديد، يخرج هذه الأحاديث من الباب، ويبحث عن مسنده ثم يضعه فيه كل ما في الأمر كل الذي يحتاجه يأتي إلى مسند أبي بكر فينظر في كل هذه المسانيد، ويخلِّص ما فيها من الأسانيد الصحيحة الغير مُخرَّجة في البخاري ومسلم فيودعها في كتابه، لذلك نجد كثيرًا من طرقه ترجع إلى أحد المسانيد المشهورة، يعني يروي بإسناد من طريق أحمد أو من طريق غيره ممن ألَّف المسانيد (٢٦).

# ومن أشهر الكتب أو من أكثر الكتب التي رجع إليها:

كتاب مسند الإمام أحمد، ولا شك فهو موسوعة ضخمة، وله جلالة ومؤلفه هو إمام مذهب المعروف، ولا ننسى أن الضياء حنبلي المذهب، فعنايته

لمسند الإمام أحمد لا تُستغرب بعد ذلك، لذلك كثير من أحاديث كتابه ترجع إلى مسند الإمام أحمد.

أيضًا من المسانيد التي اعتنى بها: مسند أبي يعلى الموصلي، ولمسند أبي يعلى الموصلي روايتان:

المسند الكبير والمسند الصغير.

المطبوع هو المسند الصغير.

يمتاز كتاب الضياء أنه نقل كثيرًا من النسخة الأخرى وهي المسند الكبير والذي حتى الآن لم يُطبع ولا يُعرف عن مكان وجوده شيء.

من المسانيد التي اعتنى بها أيضًا، ونقل منها كثيرًا: مسند أحمد بن منيع وهو من شيوخ أصحاب الكتب الستة مسند أحمد بن منيع.

وأيضًا من المسانيد التي أكثر النقل عنها: مسند الهيثمي بن كُليب الشاشي. بالنسبة لمسند أحمد بن منيع كتاب مفقود لا توجد منه إلا زوائده في بعض كتب الزوائد، ومسند الهيثمي بن كُليب طبع منه ثلاثة مجلدات وباقيه مفقود، فيأتي كتاب الضياء ليبقي لنا جزءً كبيرًا وافرًا من هذا المسند الذي فقدنا قطعةً كبيرةً منه (٧٧).

## من المصنفات التي اعتني بها:

مصنفات أبي نعيم الأصبهاني عمومًا مصنفات أبي نعيم الأصبهاني، والظاهر أن سبب عنايته بمصنفات أبي نعيم أنه لما رحل إلى أصبهان سمع مؤلفات أبي نعيم بإسناد عالٍ حدًا، ولذلك كان يحرص أن يخرج الأحاديث من طريق أبي نعيم لعلو إسنادها، وقد ذكرنا سابقًا حرص المحدِّثين على إخراج الحديث العالي، وأبو نعيم الأصبهاني له مصنفات كثيرة مثل ؟ ما هي مصنفات أبي نعيم ؟

حلية الأولياء وطبقات الأصفياء وهو من أشهر كتبه - دلائل النبوة - معرفة الصحابة، هذه من أشهر كتبها وأكبرها - أيضًا له كتب كثيرة جدًا:

كتاب "صفة الجنة " وكتاب "الإمامة" وكتاب "رياضة الأبدان" وغيرها من الكتب، وكتاب "الشعراء" وغيرها من الكتب، و"المستَخرَج على صحيح البخاري وعلى صحيح مسلم" لكنه لن يخرج من المستَخرَجيَن لأن الأحاديث الموجودة فيهما ستكون على شرط البخاري أو موجودة في البخاري ومسلم، ففي الغالب لن يخرج إلا إذا كان قد أخرج أحاديث زوائد في هذه المستخرجات على الصحيحين فقد يخرجها الضياء المقدسي في كتابه "المختارة".

اعتنى أيضًا بذكر بعد أن يخرج الأحاديث من هذه الطرق التي ربما كانت أقل شهرة من غيرها يبين منن حرَّج الحديث من أصحاب الكتب المشهورة، فبعد أن يخرجه من طريق أحمد يقول مثلًا: أخرجها أبو داود من طريق فلان عن فلان، ويعتبر وأخرجها النسائي من طريق فلان عن فلان، فيبين من خرَّج هذا الحديث، ويعتبر الكتاب أيضًا يصلح أن يكون من كتب التخريج، فإنه يذكر الحديث ومن خرَّجه، ثم يعقب ذلك أيضًا ببيان من صحح الحديث أو ضعفه، أحكام العلماء فيه كما ذكرنا سابقًا، فيذكر إن كان صححه الترمذي أو حسنه، أو صحح ابن خزيمة أو ابن حبان أو تكلم فيه الدارقطني أو غيرهم من أهل العلم، وله في ذلك عناية بالغة جدًا كما سبق، وكما تقدَّم هو بذلك يمكن أن يعين على تصحيح أخطاء مطبعية وتصحيفات واردة في مطبوعات هذه الكتب التي في كثير من الأحيان نجد فيها أخطاء يصعب حلها إلا بالرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله الرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوع لمثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المؤلدي المناء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرجوء المثل كتاب الضياء المقدسي من الكتب المتأخرة التي نقلت عنها الله المرحود المثل كتاب الضياء المقدس المتأخرة الكتب المتأخرة الله المرحود المثل كتاب الضياء المقدس من الكتب المتأخرة الكتب المتأخرة المؤلدة المؤ

# من جهود العلماء حول هذا الكتاب أوقبل ذلك:

نشير إلى أن هذا الكتاب أو إلى أن الضياء المقدسي قد صرف في كتابه بإعلال الأحاديث بأوجه مختلفة فمثلًا أعلَّ فيه بعض المواطن بالزيادة أو النقص، فهو لا يقبل الزيادة مطلقًا، بل ربما يرد الزيادة، لا كما نُقل عن بعض الباحثين أن المتأخرين يتساهلون في قبول الزيادة فقد وجدنا أو ربما أطلق بعضهم القول: بأنهم يقبلون الزيادة مطلقًا فقد وجدنا الضياء يرد بعض الزيادات كما أنه يُعل بالاختلاف بالوقف والرفع، فإذا اختلف الرواة في الحديث هل هو موقوف أو مرفوع يُعلُّه بالوقف والرفع، ولذلك أمثلة، وبالوصل والإرسال، وبإبدال راو براو آخر، كما أنه يُعل بالانقطاع الظاهر والخفي ويُعل بعدم الضبط، فهو سارٍ في طريقة حكمه على الأسانيد على الطريقة المعروفة التي لا يُخالف فيها أحد، وقد نثر في كتابه قواعد جيدة، فمثلًا: اعتمد في موطن لتوثيق راوٍ من الرواة بمجرد إخراج أصحاب الصحيح، يعني جاء لراوٍ من الرواة لم يجد فيه جرحًا ولا تعديلًا فوثقه لمجرد أصحاب الصحيح، يعني جاء لراوٍ من الرواة لم يجد فيه جرحًا ولا تعديلًا فوثقه لمجرد أصحاب الصحيح أخرجوا له، وهذا في المجلد الرابع، صفحة ثلاثة وسبعين.

## وأيضًا:

اعتمد التوثيق الضمني من مثال اعتماده لرواية الراوي الذي لا يروي إلى عن ثقة عن ثقة، إذا كان في هناك راوي أو عالم أو حافظ معروف أنه لا يروي إلا عن ثقة يعتمد ذلك في الحكم على الراوي بأنه ثقة، ولو لم يقف لذلك الراوي على جرح أو تعديل.

يعني مثلًا: عبد الرحمن بن مهدي معروف أنه لا يروي إلا عن ثقة، فإذا روى عن رجل حتى لو لم نجد فيه جرحًا أو تعديلًا فإنا نعتبره بذلك ثقةً عند عبد الرحمن بن مهدي لأنه لا يروي إلا عن ثقة عنده أو عن مقبول عنده، فهو يعتمد هذه الطريقة في قبول الرواة.

كما أنه صرح في موطن بتقديم التعديل على الجرح المبهم، وهذا يحتاج إلى دراسة.أن هناك أحاديث مُتَعَقبة على كتابه، هناك منها واحد وخمسين حديث ذكرها المناوي في "فيض القدير" أو انتقدها المناوي في "فيض القدير" وهو كتاب في شرح الجامع الصغير للسيوطي.

وهناك أحاديث أخرى ذكرها السيوطي كما ذكر في تعقباته على الموضوعات (٩٩).

### من جهود العلماء حول الكتاب هذا:

أولًا: أكمله أحد علماء الحنابلة وهو: محمد بن المحب الصامت، المتوفى سنة تسع وثمانين وسبعمائة من الهجرة، ألم نقل بأن الضياء توقف عند مسند عبد الله بن عمر، فجاء هذا العالم وحاول أن يُكمِل هذا الكتاب، فيرتب بقية الصحابة على حروف المعجم، ويتمم خطة الكتاب، طبعًا هذه التكملة لا نعرف عن مكان وجودها الآن شيئًا.

أيضًا من جهود العلماء حول هذا الكتاب:

أن الذهبي اختصره في كتاب سمَّاه ''المنتقى من المختارة'' وسبق أن ذكرنا أن الذهبي له اختصارات كثيرة لكتب السنة منها: اختصاره لكتاب ''المختارة'' للضياء المقدسى (٣٠).

## أيضًا من عنايتهم به:

تأليف في أطرافه، يعني ترتيبه على الأطراف، وقد ألَّف الحافظ كتاب "الإنارة في أطراف المختارة" لكن هذا الكتاب من كتب الحافظ بن حجر المفقودة التي لا يُعرف عن مكان وجودها شيء.

هناك رسالة دكتوراه بجامعة أم القرى بعنوان "الضياء وكتابه المختارة" أو "الضياء المقدسي وجهوده في علم الحديث" لإحدى الباحثات في جامعة أم القرى، وقد نوقشت الرسالة من سنوات (٣١).

## الهوامش والإحالات

- ا) تذكرة الحفاظ، محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، دار الكتب العلمية بيروت-لبنان،٤٠٥/٤، ١٤٠٧-١، وأنظر: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، عبدالحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط ومحمود الأرناؤوط، الناشر: دار بن كثير دمشق، سنة النشر: ١٤٠٥هـ، ٢٢٤/٥
  - ٢) المرجع السابق.
  - ٣) تذكرة الحفاظ (٤/٥٠٤\_١٤٠٧).
  - ٤) تذكرة الحفاظ (٤/٥٠١).
- مير أعلام النبلاء، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايمًاز
   الذهبي، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، الناشر:
   مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٥ هـ / ١٩٨٥ م، ٢٣ / ٢٩٠١.
  - ٦) سير أعلام النبلاء (٢٣ / ١٢٩).
  - ٧) سير أعلام النبلاء (٢٣ / ١٢٦).
  - ٨) تذكرة الحفاظ (٤/٥٠٤ ١٤٠٧.١).
  - ٩) تذكرة الحفاظ (٤/٥٠٤ ١٤٠٧).
  - ١٠) ترجمة في: شذرات الذهب ج٥ ص٢٢٤، وتذكرة الحافظ ج٤ ص١٤٠٥.
- ۱۱) الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المصنفة، محمد بن جعفر الكتاني، دار
   البشائر الإسلامية بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦ هـ م ١٩٨٦
- ١٢) مصادر السنة ومناهج مصنفيها الشريط العاشر، المكتبة الشاملة، الاصدار الثالث.
- 1) الأحاديث المختارة، الحافظ أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد الحنبلي المقدسي المشهور بالضياء المقدسي، المحقق : عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة مكة المكرمة. الطبعة الأولى ١٤١٠ هـ م ١٩٨٦، ١٩٨١ مكتبة النهضة الحديث، عبدالله الجديع، دار الكتب العلمية بيروت، ١٣٢/٣.
- 1) مصادر السنة ومناهج مصنفيها الشريط العاشر، المكتبة الشاملة، الاصدار الثالث..

- ١٥) المرجع السابق.
- ١٦) المرجع السابق.
- 1۷) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: د. ناصر عبدالكريم العقل، مكتبة الرشد الرياض، ٢ / ١٧١.
- ١٨) مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني،
   مكتبة دار الوفاء، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦ هـ / ٢٠٠٥ م، ٣٣ / ٣٣.
- 19) إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان، محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، تحقيق: محمد عفيفي، المكتب الإسلامي مكتب فرقد الخاني بيروت الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـ م ١٩٨٦، ١ / ٢٨٧.
- ٢٠) الباعث الحثيث في اختصار علوم الحديث، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، دار البشائر الإسلامية بيروت، ١ / ٢.
- ۲۱) التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح، زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، المكتبة السلفية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، ۱۳۸۹ه (۱ / ۲۶).
- ٢٢) توجيه النظر إلى أصول الأثر، طاهر الجزائري الدمشقي، مكتبة المطبوعات
   الإسلامية حلب، الطبعة الأولى، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م، (١/ ٣٤٦).
  - ٢٣) تحرير علوم الحديث لعبدالله الجديع ٣ / ١٣٢.
  - ٢٤) مصادر السنة ومناهج مصنفيها . الشريط العاشر.
    - ٢٥) المرجع السابق.
    - ٢٦) المرجع السابق.
    - ٢٧) المرجع السابق.
    - ٢٨) المرجع السابق.
    - ٢٩) المرجع السابق.
    - ٣٠) المرجع السابق.
    - ٣١) المرجع السابق.

\*\*\*\*\*\*\*

# الشباب المسلم: واجباته ودوره في إصلاح المجتمع Muslim Youth: its duties & role in restructuring of society

د/ طاهر محمود محمد يعقوب\*

#### **ABSTRACT**

Youth is an integral part of any human society, particularly in an Islamic society. Youth is considered as a junction of past, present and future.

Youth can play a positive and effective role against various evils which are prevalent in human society. Important aspects of utilization of youth may include the role of youth in religious, social, political, ethical and educational fields and in restructuring of society. All of these aspects have been discussed in this article, in the light of Islam. Moreover, it is an effort to motivate the youth for practical actions.

For the well-being and progress of Muslim Youth and human society adoption of following measures are important and necessary:

- 1. To gain knowledge of the Revealed message (*Shariah*) and act upon it.
- 2. To gain knowledge from true and sincere Scholars (*Ahl-e-Haqq*).
- 3. Self-accountability, which consists of following points:
  - Islah of Aqeedah and ideology
  - To perform good deeds (*Amal-e-Salih*)
  - Sincere repentance
  - Consciousness about purpose of life
  - Feeling gratified on adopting Islamic Shariah.
- 4. To have love or hatred only for sake of Allah.

**Keywords:** Youth, Human Society, Self-accountability, Role of Youth, Well-being

<sup>\*</sup> الأستاذ المساعد، جامعة أردو الفيدرالية للفنون والعلوم والتكنالوجيا، إسلام آباد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله الأطهار وصحبه الأبرار ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد: فإنه يسري أن أتشرف بكتابة البحث بعنوان: "الشباب المسلم: واجباته ودوره في إصلاح المجتمع".

## المطلب الأول: طلب علوم الكتاب والسنة والإعتصام بهما.

من أول واجبات الشاب المسلم في حياته بعد الإيمان أن يزين نفسه بالعلم الشرعي، وعلى رأسه علم الوحي المتمثل بعلوم الكتاب والسنة النبوية الصحيحة على صاحبها أفضل الصلاة والتسليم، ومما يدل على أهمية هذا الواجب الديني قوله تعالى ﴿وَمَاكَاتَ المُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمُ طَآفِفَةً لِيَاكُمُ مُواَ فَي اللّهِ عَلَيْهُمُ لَعَلّهُمُ يَعَذَرُونَ ﴾ (١)، وقول ليَّنفِوهُ أفي اللّه الله المراسمع منا المصطفي الله المراسمع منا المصطفي الله المراسمع منا شيئا فبلغه كما سمع فرب مبلغ أوعى من سامع "(٢)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: خطب النبي في حجة الوداع: تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بمما: كتاب الله، وسنة نبيه (١).

نقل الإمام الربيع بن سليمان رحمه الله عن الإمام الشافعي رحمه الله أنه قال: " لم أسمع أحدا نسبه الناس أو نسب نفسه إلي علم يخالف في آن فرض الله عز وجل اتباع آمر رسول الله والتسليم لحكمه بأن الله عز و جل لم يجعل لأحد بعده إلا اتباعه وأنه لا يلزم قول بكل حال إلا بكتاب الله أو سنة رسوله وان ما سواهما تبع لهما وان فرض الله علينا وعلى من بعدنا وقبلنا في قبول الخبر عن رسول الله واحد لا يختلف في آن الفرض والواجب قبول الخبر عن رسول الله علينا..."(٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:" وكل من دعا إلى شيء من الدين بلا أصل من كتاب الله وسنة رسوله فقد دعا إلى بدعة وضلالة والإنسان في نظره مع نفسه ومناظرته لغيره إذا اعتصم بالكتاب والسنة هداه الله إلى صراطه المستقيم فإن الشريعة مثل سفينة نوح عليه السلام من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق وقد قال الشريعة مثل سفينة نوح عليه السلام من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق وقد قال تعالى: ﴿وَأَنَّ هَلَا اصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأْتَيْعُوهُ وَلَا تَنْيِعُواْ السُّبُلُ فَلْفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ وَلَا تَنْيِعُواْ مِن دُونِهِ آوَلِياآ ﴾ سييله وقال تعالى: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ وَلا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ آوَلِياآ ﴾ سييله وكان النبي في يقول في خطبته إن أصدق الكلام كلام الله وخير الهدى هدى محمد وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة " (^).

## المطلب الثاني: التلقي من علماء الحق المخلصين.

إن التلقي من علماء الحق الناصحين المخلصين سمة بارزة من سمات طلبة العلوم الشرعية، وقد رفع الإسلام مكانة العلماء حيث أمر الناس بطاعتهم وسؤالهم والرجوع إليهم عند وقوع الاختلاف والتنازع.

قال الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَطِيعُواْ اللهَ وَالْمِيعُواْ اللهُ وَالْمِيوُا الله وَالْمَوْلِ إِن كُنُمُ اللهِ وَالْمِيوُا الله وَالْمَوْلِ إِن كُنْمُ اللهِ وَالْمَوْنَ وَاللهِ وَالْمَوْلِ إِن كُنْمُ اللهِ وَالْمَوْنَ وَاللهِ وَالْمَوْنَ وَالله وَاللهِ و

#### المطلب الثالث: محاسبة النفس.

الإحتساب بالنفس ومراقبتها عامل مهم لتربية النفس وإصلاحها وتطهيرها من الآثام والذنوب والجرائم. ولا شك أن إصلاح الفرد لبنة إصلاح المجمتع البشري، وآثاره تظهر على جميع فئات الإنسانية وطبقاتهم، ومما يدل على أهمية ذلك قوله تعالى ﴿يَكَايُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا التَّهُوا اللّهَ وَلتَنظُر نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُوا اللّهَ وَلتَنظُر نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١١)،قال الإمام ابن كثير في تفسير الآية: "أمر بتقواه، وهي تشمل فعل ما به أمر، وترك ما عنه زجر. وقوله: ﴿وَلتَنظُر نَفْسٌ مَا قَدَمَتْ لِغَدِ ﴾ أي: حاسبوا أنفسكم من لِغَد أي: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وانظروا ماذا ادخرتم لأنفسكم من الأعمال الصالحة ليوم معادكم وعرضكم على ربكم، ﴿وَاتَقُوا اللّهُ ﴾ تأكيد ثان، ﴿إِنَّ اللّهَ خِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ أي: اعلموا أنه عالم بجميع أعمالكم وأحوالكم لاتخفى عليه منكم خافية، ولا يغيب عنه من أموركم جليل ولا حقير "(١٠).

ونجد في السيرة النبوية توجيها كريما في هذا الصدد حيث قال النبي يا:" الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله"(١٤١)، وقال الإمام ابن القيم رحمه الله مبينا أهمية المحاسبة بالنفس في إصلاح الأحوال: " ... محاسبة النفس بعد العمل وهو ثلاثة أنواع:

أحدها: محاسبتها على طاعة قصرت فيها من حق الله تعالى فلم توقعها على الوجه الذي ينبغي، وحق الله تعالى في الطاعة ستة أمور .. وهي: الإخلاص في العمل والنصيحة لله فيه ومتابعة الرسول فيه وشهود مشهد الإحسان فيه وشهود منة الله عليه وشهود تقصيره فيه بعد ذلك كله، فيحاسب نفسه: هل وفي هذه المقامات حقها وهل أتى بما في هذه الطاعة.

الثاني: أن يحاسب نفسه على كل عمل كان تركه خيرا له من فعله.

الثالث: أن يحاسب نفسه على أمر مباح أو معتاد: لم فعله وهل أراد به الله والدار الآخرة فيكون رابحا أو أراد به الدنيا وعاجلها فيخسر ذلك الربح ويفوته الظفر به ...وترك المحاسبة والإسترسال وتسهيل الأمور، وتمشيتها فإن هذا يؤول به إلى الهلاك وهذه حال أهل الغرور: يغمض عينيه عن العواقب ويمشى الحال ويتكل على العفو فيهمل محاسبة نفسه والنظر في العاقبة وإذا فعل ذلك سهل عليه مواقعة الذنوب وأنس بها وعسر عليها فطامها ولو حضره رشده لعلم أن الحمية أسهل من الفطام وترك المألوف والمعتاد" (١٥)

وبين طرق المحاسبة بالنفس قائلا:"... ومن انفعها ان يجلس الرجل عندما يريد النوم لله ساعة يحاسب نفسه فيها على ما خسره وربحه في يومه ثم يجدد له توبة نصوحا بينه وبين الله فينام على تلك التوبة ويعزم على أن لا يعاود الذنب إذا استيقظ ويفعل هذا كل ليلة فإن مات من ليلته مات على توبة وإن استيقظ استيقظ مستقبلا للعمل مسرورا بتأخير أجله حتى يستقبل ربه ويستدرك ما فاته وليس للعبد انفع من هذه النومة ولا سيما إذا عقب ذلك بذكر الله واستعمال السنن التي وردت عن رسول الله عند النوم حتى يغله النوم فمن أراد الله به خيرا وفقه لذلك ولا قوة إلا بالله"(١٦).

ولمحاسبة النفس مجالات متعددة وميادين متنوعة من أهمها ما يلي:

1- إصلاح العقيدة: التمسك باالعقيدة الصحيحة المبنية على الكتاب والسنة في ضوء منهج السلف الصالح، وتطهيرها من الشركيات والخرافات والخزعبلات أساس للسعادة في الدنيا والنحاة في الآخرة، وهو أصل الأصول لدعوة جميع الأنبياء والرسل عليهم السلام، قال عز وجل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَّا يُوَالِي إِلَّا اللهِ إِلَّا أَنَّا فَأَعُبُدُونِ ﴾ (١٧).

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ اللَّهِ الله يدعو الطَّلغُوتَ ﴾ (١٨). ، قال الإمام ابن كثير في تفسير الآية: " فكل نبي بعثه الله يدعو إلى عبادة الله وحده لا شريك له، والفطرة شاهدة بذلك أيضا.. " (١٩).

والعقيدة الصحيحة تحث المسلم على الأعمال الصالحة التي تؤدي إلى إزالة الانحراف والفساد في المجتمع.

٢- العمل الصالح: وهو ثمرة من ثمرات العقيدة ومظهر من مظاهرها، وكل عبد من عباد الله مكلف بذلك، قال الله تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ 0 إِلَا الله عَلَى خُسْرٍ 0 إِلَا الله عَلَى خُسْرٍ 0 إِلَا الله عَلَى عَبَاد الله مكلف بذلك، قال الله تعالى: ﴿وَٱلْعَصْرِ 0 إِلَا الصَّلِحَاتِ وَقَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَقَوَاصَوْا بِٱلصَّرِ ﴾ (٢٠)

وقال تعالى: ﴿ اللَّهِ عَلَى الْمُوْتَ وَالْحَيْوَةُ لِبَبْلُوكُمُ أَيُكُمُ اَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٢١)، وقال: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكِرٍ أَوَ أَنتَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَكُهُ حَيَوْةً طَيِّبَةً وَلَنَجْ زِينَهُمْ الْجَرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٢٢)، قال ابن كثير في تفسير الآية: "هذا وعد من الله تعالى لمن عمل صالحا -وهو العمل المتابع لكتاب الله تعالى وسنة نبيه من ذكر أو أنثى من بني آدم، وقلبه مؤمن بالله ورسوله، وإن هذا العمل المأمور به مشروع من عند الله -بأن يحييه الله حياة طيبة في الدنيا وأن يجزيه بأحسن ما عمله في الدار الآخرة، والحياة الطيبة تشمل وجوه الراحة من أي جهة كانت. وقد روي عن ابن عباس وجماعة أنهم فسروها بالرزق الحلال الطيب "(٢٢).

وقال رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿فَلْيَعْمَلْ عَمَلا صَالِحًا ﴾، ماكان موافقًا لشرع الله ﴿ وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ وهو الذي يراد به وجه الله وحده لا شريك له، وهذان ركنا العمل المتقبل. لا بد أن يكون خالصًا لله، صوابًا (٢٤) على شريعة رسول الله ﷺ (٢٥).

فثبت من هذه النصوص ونحوها أن قيام الدين على أصلين عظيمين: "أحدهما: أن لا نعد إلا الله. والشاني: أن لا نعبده إلا بما شرع، لا نعبده بعبادة مبتدعة. وهذان الأصلان هما تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله"(٢٦).

وبشر النبي ﷺ الشباب المسلم الذي قضى شبابه في عبادة الله عز وحل حيث قال: "سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللَّهُ فِي ظِلِّهِ، يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ: الإِمَامُ العَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المِسَاجِدِ، وَرَجُلاَنِ ثَحَابًا فِي اللَّهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَعُرَقًا عَلَيْهِ، وَرَجُلُ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقَالَ: إِنِي أَحَافُ اللَّه، وَرَجُلُ وَتَعَلَى عَلَيْهِ، وَرَجُلُ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقَالَ: إِنِي أَحَافُ اللَّه، وَرَجُلُ تَعَلَم شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللَّه خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَهُ، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللَّه خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَهُ"، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللَّه خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَهُ"، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللَّه خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَهُ"، (۲۷)

## ٣- أهمية الوقت في حياة الشباب:

يجب على الشاب المسلم أن يستشعر أهمية حياته عموما ومرحلة شبابه خصوصا، وهو مسؤول عنها عند الله عز وجل وفي هذه المرحلة يستطيع الشباب أن يقوم بأعمال قد لا يستطيع القيام بحا قبل هذه المرحلة وبعدها، لكونه متمتعا بقوى وهمم عالية في ربعان شبابه، وبين الرسول المصطفى هذه الحقيقة حيث قال: " قَالَ رَسُولُ اللَّهِ هَذِه: " لَا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ خَمْسٍ: عَنْ عُمُرِه فِيمَ أَفْنَاهُ وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ وَعَنْ حِسْمِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ وَعَنْ عَلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ وَمَاذَا عَمِلَ فِيمَ أَنْفَقَهُ".

## ٤ - التوبة النصوح:

كل إنسان عرضة للخطأ والعصيان ولا معصوم إلا من عصمه الله، قال النبي صلى الله عليه وسلم: "كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ" (٢٩)، وقد أمره الله عز وجل أهل الإيمان بالتوبة النصوح حيث قال تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبُهُ أَيْلِكَ ٱللّهِ تَوْبُهُ أَيْلُكُ اللّهِ تَوْبُهُ أَيْلُكُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

إلى الله سبحانه وتعالى صفة من صفات المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيكِ إِذَا فَعَكُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَأَسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونِ ﴾ (٣١)

فيجب على الشباب المسلم الامتثال بحذه التوجيهات الربانية والأحكامات الإلهية، والتوجيهات النبوية السامية، قال الإمام ابن تيمية رحمه الله:

" فالعبد دائما بين نعمة من الله يحتاج فيها الى شكر وذنب منه يحتاج فيه الى الاستغفار وكل من هذين من الأمور اللازمة للعبد دائما فانه لايزال يتقلب فى نعم الله وآلائه ولا يزال محتاجا الى التوبة والإستغفار".

ولهذا كان سيد آدم وامام المتقين محمد يستغفر في جميع الاحوال وقال في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري "أيها الناس توبوا الى ربكم فاني لأستغفر الله واتوب اليه في اليوم اكثر من سبعين مرة"(٢٦) وفي صحيح مسلم "أنه قال إنه ليعان على قلبي واني لاستغفر الله في اليوم مائة مرة"(٢٣) وقال عبد الله بن عمر كُنَّا لَنعُدُّ لِرسُولِ اللَّهِ عَلِي إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ مِائَةً مَرَّةٍ». (٢٤)

وذكرالإمام ابن القيم أهمية التوبة والمبادرة إليها حيث قال في معرض بيانه لأحكام التوبة وآدبما:

" ... المبادرة إلى التوبة من الذنب فرض على الفور ولا يجوز تأخيرها فمتى أخرها عصى بالتأخير فإذا تاب من الذنب بقي عليه توبة أخرى وهي توبته من تأخير التوبة وقل أن تخطر هذه ببال التائب بل عنده: أنه إذا تاب من الذنب لم يبق عليه شيء آخر وقد بقي عليه التوبة من تأخير التوبة ولا ينجي من هذا إلا توبة عامة مما يعلم من ذنوبه ومما لا يعلم فإن ما لا يعلمه العبد من ذنوبه أكثر مما

يعلمه ولا ينفعه في عدم المؤاخذة بها جهله إذا كان متمكنا من العلم فإنه عاص بترك العلم والعمل فالمعصية في حقه أشد"(٣٥).

ويجب على الشاب المسلم أن يصغي إلى التوجيهات النبوية الكريمة التي تحث على التوبة والإستغفار والرجوع إلى الله سبحانه وتعالى، قال النبي على: "يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الآخِرُ يَقُولُ: مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرُ لَهُ ". (٣٦)

وَ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيْلِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ، وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِمَا» (٣٧)

واحتقار الذنوب الصغيرة وعدم التوبة منها وسيلة لاقتراف الكبائر، والوقوع في الهلاك، ويدل على ذلك قول النبي الله الله الله الله على ذلك قول النبي الله الله على الرَّجُلِ حَتَّى يُهْلِكْنَهُ". وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللهِ عَلَى ضَرَبَ لَهُنَّ مَثَلًا: كَمَثَلِ قَوْمٍ يَجْتَمِعْنَ عَلَى الرَّجُلِ حَتَّى يُهْلِكْنَهُ". وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى ضَرَبَ لَهُنَّ مَثَلًا: كَمَثَلِ قَوْمٍ نَرُلُوا أَرْضَ فَلَاقٍ، فَيَجِيءُ بِالْعُودِ، وَالرَّجُلُ يَنْطَلِقُ، فَيَجِيءُ بِالْعُودِ، وَالرَّجُلُ يَخِيءُ بِالْعُودِ، حَتَّى جَمَعُوا سَوَادًا، فَأَجَّجُوا نَارًا، وَأَنْضَجُوا مَا قَذَفُوا فِيهَا. (٢٨)

#### ٥- الإستشعار بمقصد الحياة:

يجب على الشاب المسلم أن يدرك أهمية مقصد حياته، ومن المعلوم بالضرورة أن غرض تخليق الإنسان العبادة لله وحده كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ وَاستفاد اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَاستفاد اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاستفاد من شبابه عاجلا وآجلا، فحري بالشباب أن يقضي حياته مستشعرا بهذا الهدف النبيل لحياته، وأن يستنير بنور السيرة النبوية .

## ٦- الاعتزاز بشريعة الإسلام وكمالها.

إن من المعتقدات الإسلامية المسلمة أن الإسلام دين الحق والعدل والفطرة، قد أنزله الله تعالى على سيد المرسلين محمد بن عبد الله الله على الناس

جميعا، وأنه دين كامل من كل الوجوه، ومن جميع النواحي العقدية والعملية، لا نقص فيه ولا زيادة، وقد أكمله الله تعالى في حياة رسوله الأمين ولم يقبضه الله إلا بعد إتمام نعمة الإسلام.

نقل الإمام السيوطي عن الإمام الخطابي رحمهما الله قوله: "لم يترك رسول الله على الله على الله على الله على شيئا من أمر الدين قواعده وأصوله، وشرائعه، وفصوله، إلا بينه وبلغنه على كماله وتمامه"(١٠٠٠).

كما يلزم على كل مسلم أن يعتقد بأن الله تعالى لم يترك حيرا لأمة نبيه الخاتم للأنبياء به الله وقد بينه لرسوله به ولا شرا إلا وقد نبهه عليه وحذر منه، ثم إن رسوله الداعي المبلغ له يكتم بيانه ولم يقصر في تبليغه إلى الناس، كما جاء في الحديث: مَا تَرَكْتُ شَيْعًا مِمَّا أَمَرُكُمُ اللَّهُ بِهِ إِلَّا وَقَدْ أَمَرْتُكُمْ بِهِ، وَلَا تَرَكْتُ شَيْعًا مِمَّا نَهَا كُمُ اللَّهُ عَنْهُ (١٤)

فقد بلغ النبي الرسالة، وأدى الأمانة، وأقام الحجة، وأخبر الخلق بكل ما أمر به عن الله عز وجل لصلاحهم وفلاحهم، ونجاتهم وسعادتهم في الدنيا والآخرة، وأرشد الله أمته إلى المنهج القويم لا يزيغ عنها إلا هالك، ولا يتجاوزها إلا مبتدع حالك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُّ ٱلْإِسْلَهَ دِينَا ﴾ (٢١)

فهذه الآية الكريمة تدل على كمال الدين وتمامه، وكفايته لكل ما يحتاجه خلق الله في أمور دينهم في مجال العقائد والأعمال.

قال الإمام ابن كثير رحمه الله في تفسير الآية: "هذه أكبر نعم الله، عز وجل، على هذه الأمة حيث أكمل تعالى لهم دينهم، فلا يحتاجون إلى دين غيره، ولا إلى نبي غير نبيهم، صلوات الله وسلامه عليه؛ ولهذا جعله الله خاتم الأنبياء،

وبعثه إلى الإنس والجن، فلا حلال إلا ما أحله، ولا حرام إلا ما حرمه، ولا دين إلا ما شرعه، وكل شيء أخبر به فهو حق وصدق لا كذب فيه ولا خُلْف، كما قال تعالى: ﴿ وَتَمَّتُ كِلِّمَتُ رَبِّكَ صِدَقًا وَعَدَلًا ﴾ (٢٠) أي: صدقا في الأخبار، وعدلا في الأوامر والنواهي، فلما أكمل الدين لهم تحت النعمة عليهم"

يجب على الشباب المسلم أن يعتقد بكمال الدين ووفائه بكل حاجات الإنسان في حياته الدينية والاجتماعية وكفايته في تحقيق عبوديته لله تعالى، وأن يعي وعيا تاما أن المحجة البيضاء التي تركنا رسول الله الله عليها ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك.

### الولاء والبراء:

الولاء والبراء قضية مهمة في حياة الشباب المسلم وهي مظهر عملي من مظاهر الإيمان ودليل قوي من دلائل الحب في الله والبغض في الله، والولاء والبراء في الحقيقة هي عقيدة كلمة التوحيد لا إله إلا الله، ويدل على أهمية التمسك بحذه العقيدة كثير من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية منها قوله تعالى: ﴿لَا يَهِدُ قُومًا يُومِنُونَ وَلَيْ كَثير من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية منها قوله تعالى: ﴿لَا يَهِدُ قُومًا يُؤمِنُونَ وَاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ يُوادَّدُونَ مَنْ حَاذَ اللّه وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ إِخْونَهُمْ أَوْ إِخْونَهُمْ أَوْ إِخْونَهُمْ أَوْ إِلَيْكُ كَتَبَ فِي قُلُومِهِمُ الْإِيمَن وَأَيْدَهُم وَرَضُواْ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَيُدُونَ هُو وَاللّهُ وَيُدُونَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمْ وَالْمَوْنَ هُو اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُمْ وَاللّهُ لاَ يَهُونَكُمْ وَازُورَجُمُ وَعَشِيرَتُهُمُ وَالْمَوْنَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاوَكُمُ وَالْمَوْنَ هُمُ الْفُلِحُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاوَكُمُ وَالْمَولُ اللّهُ وَاللّهُ لا يَهُومُ الْفُلِحُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاوَكُمُ وَالْمَولُ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُولُوهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَلَا لَكُونَ كَسَادَهُا وَمُسَادِكُنُ تَرْضَوْنَهُا أَحْبَ إِلَيْكُمُ وَالْقَوْمُ الْفُنْسِقِينَ ﴾ وَمُسَادِي وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَاللّهُ لا يَهُدِى الْفَوْمُ الْفُنْسِقِينَ ﴾ .

وقال النبي ﷺ: مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ، وَأَبْغَضَ لِلَّهِ، وَأَعْطَى لِلَّهِ، وَمَنَعَ لِلَّهِ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الْإِيمَانَ.

فعقيدة الولاء والبراء هي أول شروط الإيمان بالله سبحانه وتعالى ومقتضياته الأساسية.

"ليس في كتاب الله تعالى حكم فيه من الأدلة أكثر ولا أبين من هذا الحكم - الولاء والبراء - بعد وجود التوحيد وتحريم ضده" (٤٤).

#### الخاتمة

### النتائج والتوصيات والمقترحات:

فيما يلي أشير إلى أهم النتائج والتوصيات والمقترحات التي توصلت إليها من خلال دراسة هذا الموضوع.

#### أولا: النتائج:

- ۱- موضوع الشباب المسلم من حيث تربيته وتعليمه وحقوقه وواجباته، موضوع مهم جدا، وقد اهتم الإسلام بذلك اهتماما بالغا.
  - ٢- في صلاح الشباب صلاح الأمة، وفي فساده فساد الأمة.
  - ٣- الشباب ركيزة أساسية لحل مشكلات المسلمين المتنوعة.
- ٤- وعلى الشباب واجبات متنوعة ومسؤوليات متعددة في خدمة الإسلام
   والمسلمين.
- و- إذا قام الشباب بهذه الواجبات يبدأ حل مشكلات العالم الإنساني بصفة
   عامة والعالم الإسلامي بصفة خاصة.
  - ٦- وفيما يلى نشير إلى إجمال أهم واجبات الشباب ومسؤولياته المتنوعة.

- ارتباط الشباب بالعلماء المخلصين الحكماء وأصحاب العقول النيرة
   السليمة واجتناب مجالسة علماء السوء أصحاب الأفكار المنحرفة عن
   جادة الحق، فالواجب صحبة الأخيار والحذر من صحبة الأشرار.
- اعتناء الشباب المسلم بتعلم العلم النافع من العلوم الشرعية والفنون
   العصرية والمعارف الميدانية التي تحتاجها الأمة لتكميل مصالحها ونيل
   مرامها.
- الأحذ بالوسطية قولا وعملا وفكرا، ونبذ التعصب والتطرف والعنف عقيدة وسلوكا.
- القيام بالدعوة إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة، وإقامة فريضة الأمر بالأمر والنهي عن المنكر قدر الاستطاعة وحسب الفرص والظروف المتاحة لذلك، وديننا لم يقصر هذا الواجب على طائفة تسمى "رجال الدين" عند البعض، بل أوجب الأمر بالمعروف على كل من عرف أنه معروف، وأوجب النهي عن المنكر على كل من عرف أنه منكر.
- ايجاد العلاقة بين الحاكم والمحكوم على أساس النصح والإحلاص أمر
   مطلوب لإصلاح أمور العباد والبلاد.
- الأمة حكاما ومحكومين، شبانا وشيوخا- بحاجة ماسة في أداء
   الحقوق والواجبات اللازمة عليهم قبل أن يطلبوا مالهم. والشرع
   الإسلامي الحنيف قد أمر بأداء الحقوق أكثر من طلبها.

#### ثانيا: التوصيات والمقترحات:

• الشباب مستقبل الأمة وعصبها فيحب على ولاة أمور الأمة من الوالدين والأساتذة والحكام ومسؤؤلي مؤسسات التوجيه والإرشاد أن يهتموا بالشباب المسلم من حيث التعليم والتربية والتشجيع على تنوع محالات العلوم والفنون والحرف والمهن التي تحتاجها الأمة.

فتح أبواب الأعمال الخيرية والتوسع فيها في كل بلد من بلاد المسلمين من قبل ولاة الأمور وأهل الخير، وإشغال الشباب بها.

- دراسة أسباب ما حدث ويحدث في الأرض من فساد وتفجير وعنف وإرهاب، وعدم الاستعجال في اصدار التهمة بالشباب المسلم.
- ضرورة السعي الجاد المخلص من قبل ولاة أمور المسلمين لإيجاد العدالة الاجتماعية وإزالة أسباب الظلم والتعدي وغصب حقوق الشباب على المستوين: المحلى والدولي .
- على شباب المسلم تقوى الله عز وجل في السر والعلن والإيمان أن الشباب زائل وقواهم فانية، وأنهم محاسبون بوم القيامة، وأنه لا ملجأ ولا منجأ إلا إلى الله عز وجل.

إنشاء المسابقات بين أبناء الجامعات حول موضوعات السيرة النبوية.

## الهوامش والإحالات

- ١ سورة التوبة:الآية: ١٢٢
- ۲- رواه البخاري، باب خيركم من تعليم القرآن وعلمه، برقم: (٥٠٢٧). رواه الترمذي، باب
   ماجاء في الحث على تبليغ السماع، برقم: (٢٨٦٩)
  - ٣- أخرجه الترمذي في السنن، كتاب المناقب، مناقب أهل بيت النبي (علم) ص: ٦٦٣/٥.
     و صحيحه الألباني في صحيح سنن الترمذي ص: ٢٢٦/٣
    - ٤ سورة الأنعام: الآية: ١٣٥
      - ٥- سورة الأعراف: الآية: ٣
- ۲- درء تعارض العقل والنقل، لإبن تيمية، بتحقيق محمد رشاد سالم: ۱/۹۹۱،دار الكنوز
   الأدبية الرياض، ۱۳۹۱هـ، أخرجه مسلم، باب تخفيف الصلاة والخطبة، برقم: (۲۰٤۲)
  - ٧- سورة النساء: الآية: ٥٥
  - ٨- سورة النحل: الآية: ٣٤
  - ٩- أخرجه أبوداود، باب: في المحروح يتيمم، برقم: (٣٣٦)
    - ١٠- سورة الحشر: الآية:١٨
    - ۱۱ تفسير ابن كثير:۸/۷۷
- ١٢ أخرجه الترمذي في السنن:عن شداد بن أوس رضى الله عنه،ص: ٣٣٨/٤، برقم: (٢٤٥٩)
  - ۱۳ إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لإبن القيم ص: ۸۲/۱، تحقيق: محمد حامد الفقي دار
     المعرفة ،بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٥ هـ
    - ١٤ الروح في الكلام على أرواح الأموات والأحياء بالدلائل من الكتاب والسنة لإبن القيم ص:٧٩، دار الكتب العلمية ، بيروت، ١٣٩٥ هـ
      - ۱۰ تفسیر ابن کثیر،ص: ۱۰ ۳۳۸/
        - ١٦ سورة العصر: ١ –٣
        - ١٧ سورة الأنبياء: ٢٥
          - ١٨ سورة النحل:٣٦
            - ١٩ سورة الملك: ٢
          - ۲۰ سورة النحل: ۹۷

```
۲۱ – تفسیر این کثیر، ص: ۲۰۱/۶
```

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### Why do we believe in God? An Analysis of the Motives of the Believing Behaviour in Human Beings

Irfan Shahzad\*

#### **ABSTRACT**

This article explores the motives of the human believing behaviour. The author postulates that to believe in God is natural and not to believe is a deviation from the true and pure human nature. This fact has, also, been admitted by many philosophers, psychologists and geneticists. A brief debate with reference to philosophy, anthropology, psychology and genetics has been presented to have a review the opinions of some eminent philosophers, psychologists and anthropologists about the believing behavior of the human nature. The traces of the religiosity of the primitive tribes without exception are a further evidence for the said fact. Some evidences have been presented from history and also from the examples of some living primitive tribes of Australia and Africa to accentuate the stance that to believe in God is a natural, innate, instinctual motive in the human nature. Author also quotes certain verses from the Qur'an to confirm the conformity of the historical, philosophical, psychological and genetical facts and findings with the Qur'anic stance about the believing behaviour of the human nature

The motives behind human behaviour in believing God are counted by the author as: rationality, anxiousness for God and the Life hereafter, Love of God, Affiliation with the native culture, Influence and Inspiration, Religion: A Remedy or Solution and Preaching in Terms of addresses.

*Keywords:* Motive, Anxiousness, Genetics, Meme, Sufism, Affiliation, Inspiration, Remedy

\_

<sup>\*</sup> Lecturer, PakTurk International Schools & Colleges, Islamabad

#### **Introduction:**

To believe in God is an undeniable tendency of human nature. The author having debated this fact through philosophy, psychology, genetics and history, tried to determine that in what ways this natural tendency to believe in God works. It is observed that anxiousness or consciousness of God, love of God, affiliation with native culture and environment, inspiration and influence of the characters of the preachers and nobility of their birth and origin, the influence of power, religion as a remedy for certain problems, and address of preachers in terms and norms of their addressees are some of the most prominent factors, which motivate human beings to believe in God. This motivational study of the believing behaviour of human beings is then examined in the light of the Holy Qur'an and supported by the historical facts.

#### Is to Believe Natural or not?

Sigmund Freud, though, does not believe in God, admits that to believe is natural and instinctual:

"Religion is an illusion and it derives its strength from the fact that it falls in with our instinctual desires". <sup>1</sup>

"We shall tell ourselves that it would be very nice if there were a God who created the world and was a benevolent Providence, and if there were a moral order in the universe and an after-life; but it is a very striking fact that all this is exactly as we are bound to wish it to be.<sup>2</sup>

Where does this believe come from? To Freud, man conceives his idea of God and religion from his inspiration from his parents, initially from his mother and then, from his father:

In this function (of believing in God) the mother is soon replaced by the stronger father, who retains that position for the rest of childhood. But the child's attitude to its father is coloured by a peculiar ambivalence. The father himself constitutes a danger to the child, perhaps because of its earlier relation to its mother. Thus, it fears him no less than it longs for him and admires him. The indications of this ambivalence in the attitude to the father are deeply imprinted in every religion... When the growing individual finds that he is destined to remain a child forever, that he can never do without protection against strange superior powers, he lends those powers the features belonging to the figure of his father; he creates for himself the gods whom he dreads, whom he seeks to propitiate, and whom he nevertheless entrusts with his own protection. Thus his longing for a father is a motive identical with his need for protection against the consequences of his human weakness. The defense against childish helplessness is what lends its characteristic features to the adult's reaction to the helplessness which he has to acknowledge - a reaction which is precisely the formation of religion<sup>3</sup>

Rabbi Nathan Lopes Cardozo<sup>4</sup> says the wish or need of God is natural and unavoidable, he writes:

The fact that man wishes God to exist has, after all, no bearing at all on the question whether He really exists or not. He may quite well exist, and simultaneously man may have a great need for His existence. The creation of the utter dependence of a child of his loving parents may very well have been the way through which God built the foundation for man's capacity to believe and trust in Him."

H.C. Rumuk, in his book, "The psychology of Unbelief: Character and Temperament in relation to Unbelief, writes (in the words of Heije Faber)<sup>6</sup>:

Religion is part of the normal structure of human life. But during the years when he is coming to maturity, man can be led astray by a great variety of hindrances in his development and he can thus fall victim to unbelief. Often, it is a question of disturbances, which take place in the unconscious. <sup>7</sup>

So, we can say that it makes us sure that the human nature is prone to believe. His nature wishes for a God. However, to Freud, wish for God is, otherwise, a human weakness, but to Rumuk, and to Cardozo, wish to believe in God is not only natural to man, but also necessary for the smooth human development, while not to believe is a deviation, due to certain external factors, hence an unnatural phenomenon. It implies that if a man is left, uninfluenced in the matter of believing or not believing in the divinity during the development of his life, he will incline to believe in divinity and transcendental values.

The renowned psychiatrist and atheist Anderson Thomson<sup>8</sup> (born 1926) and his colleague Clare Aukofer, in their book, Why We Believe in god(s), forward the theory of evolution in terms of genetics to establish that the inclination and propensity that humans demonstrate to believe in transcendental and metaphysical values and ideas are the result of genetic inheritance from their ancestors. who first developed such ideas to 'fill in the blanks of the life' and to fulfill the requirement of their emotional and physical needs. In other words, when human beings could not find the answers to the natural phenomena of their life and of the wonderful world around them, they solved the problem by conceiving the idea that a God or gods could have created all these. Also, they found themselves helpless and humble before natural forces. They felt need of someone who could protect them from the unbridled forces of nature, so they conceived a Being or beings, who had the powers to help them against these forces. Then, the developments of such ideas in human minds transmitted to next generation through the process of thousands of years. This process of genetic evolution in attitude of believing gave the human beings a ready-made propensity to believe in the values transcendental. In this way, to believe in God became natural.

Anderson supports his postulation with some evidences. For example, He says that children all over the world have such a fear that some apparition would come out from under the bed. The universality of this fear makes us believe that this fear has come to us through genes, because human ancestors who would sleep in trees

had the fear of animals beneath them, that animals might climb up to attack them (cf.).<sup>9</sup>

This is what Richard Dawkins<sup>10</sup> (born March 26, 1941) explains through the concept of 'meme'<sup>11</sup>, which states that cultural values, ideas, habitual attitude, etc., had been imitated for long and then transmitted through genes or memes, and then they become genetic behaviour.

The author disagrees with the speculation of this postulation about the conceiving of the idea of God to 'fill in the blanks of life', though this can partially be true in many cases where sound religious knowledge has not been available to people. But God has numerous evidences of His existences in the universe and the divine scriptures, especially the Holy Qur'an. However, this is another debate, which is out of scope of this paper. The point is that genetics too, admits the propensity of human nature of believing in God. This implies that atheism is a deviation from this genetic behaviour of believing.

To believe in transcendental values is natural. This postulation can further be asserted by another known fact that the earliest traces of human existence are never found without the ideas regarding religion and religious liturgy. The earliest communities were priest-head communities. Such kinds of tribes with the same primitive traits are still found in the far flung forests of Australia and Africa who are un-contacted from the rest of the world. They did not seem to receive any education from any outer source, yet they do have their beliefs in transcendental values. They bury their dead and say prayers. Their liturgies show they have faith in the life after death. The idea of life after death has been found in all primitive tribes.

Living primitive tribes of Australian Aborigines and Masai of Africa believe in one God, the Creator. He is neither male nor female, they name him Ngai,<sup>12</sup> whereas, Australian Aborigines believe in many gods.<sup>13</sup> The point is that neither of the tribes is without belief, nor were the ancient primitive tribes; their ruins

provide the evidences of their temples and deities, which confirms our assertion.

We learn from the Holy Qur'an that the natural tendency of human beings to believe in God was inculcated in their nature with their very existence:

And [mention] when your Lord took from the children of Adam - from their loins - their descendants and made them testify of themselves, [saying to them], "Am I not your Lord?" They said, "Yes, we have testified." [This] lest you should say on the day of Resurrection, "Indeed, we were of this unaware." Or [lest] you say, "It was only that our fathers associated [others in worship] with Allah before, and we were but descendants after them. Then would You destroy us for what the falsifiers have done?"

The renowned exegete al-Bedawi<sup>15</sup> (died. 1292), in his classical exegesis Anwar'al-Tanzil wa Asrar'al-Tawil interpreting the above-mentioned Qur'anic verse, writes:

"Evidences of God's providence have been established before them (the human beings) and installed in their intellect, which invite them to the admittance of God, so much so that these evidences became as if they are told to them. The consolidation of this knowledge is as if they were held witness to it and they profess it, this all is described allegorically."

In a contemporary exegesis of the Holy Qur'an, Fi zilal 'l-Qur'an, Seyyed Qutb (1906-1966) writes:

على أن هناك تفسيراً لهذا النص بأن هذا العهد الذي أخذه الله على فقد أنشأهم مفطورين على الإعتراف له . ذرية بني آدم هو عهد الفطرة بالربوبية وحده. أودع هذا فطرتهم فهي تنشأ عليه، حتى تنحرف عنه بفعل فاعل يفسد سواءها، ويميل بها عن فطرته 17

"One interpretation of this statement suggests that the pledge God has taken from the offspring of Adam's children relates to their nature. He has established in their nature the tendency to acknowledge His Lordship as the only God in the universe. They grow up with this tendency until they deviate as a result of external factors of one sort or another.

This is what the nature is:

...in accordance with the natural disposition which God has instilled into man: [for] not to allow any change to corrupt what God has thus created...

That is why, the first human and the first human community was monotheist:

Mankind was [of] one religion [before their deviation]

Ibn Kathir writes:

Ibn e Jarir writes on the authority of Ibn 'Abbas that between Adam and Noah there passed ten centuries; all the people were on the religion of Islam (submission to one God), then people began to differ from one another (and worship of idols and other false gods started) then Allah sent the prophets giving good tidings to them and warning them (of God's scourge).

Since then, human beings have been transmitting this behaviour of believing through genes. The Holy Prophet (S.A.W) says:

Every child is born in nature, then his parents make him a Jew, or a Christian or a Magian as an animal delivers a perfect baby animal. Do you find it mutilated?"

The Qur'anic stance, to believe is natural and not to believe is unnatural, is evident from the very word "Kufr". The literal meaning of Kufr as Imam Raghib Isfahani depicts:

"The actual meaning of Kufr is to hide something. The night is called Kafir, because it hides everything. Similarly, the farmer is called Kafir since he hides seed in the ground." <sup>22</sup>

It implies that Kafir (one who denies religion or God) is in fact hides or deviates from his true nature, which is, otherwise, prone to believe.

# Motives of the Believing Behaviour Rationality:

The fact is that man is incapable of knowing the reality. French Enlightenment writer, historian and philosopher, François-Marie Arouet Voltaire (1694-1778) says, "Four thousand volumes of metaphysics will not teach us what the soul is." Man can only understand a phenomenon but he cannot find or know reality in real. Thomas Reid<sup>24</sup> (1710-1796 CE) while concluding the skepticism of David Hume (1711-1776 CE) writes:

"...the author undertakes to prove two points: First, That all that is called human knowledge (meaning demonstrative

knowledge) is only probability; and, secondly, that this probability, when duly examined, evanishes by degrees, and leaves at last no evidence at all: So that, in the issue, there is no ground to believe any one proportion rather than its contrary, and "all those are certainly fools who reason or believe anything." <sup>25</sup>

Bertrand Russell (1872-1970 CE) says, "There can be nothing real, or at any rate nothing known to be real except minds and their thoughts and feelings". 26 It is not possible for human beings to verify the existence of God through direct empirical evidence and also the truth of religion, yet, a believer does have good reasons to believe in God and religion. This believing attitude with reasoning is epitomized in the anecdote of 'the believing man' of the Qur'an. The Qur'an tells that a man from the family of Pharaoh or from royalty, secretly accepted Moses' invitation to the faith. However, he admitted that he did not have direct knowledge to verify whether Moses is true or not; but he believed him for the reasons Moses came up with, i.e., Moses' miracles and convincing arguments in favour of the oneness of the creator:

﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُهُ إِيمَانَهُ وَأَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَنَ يَكُولُ رَجُلًا أَنَ يَقُولَ رَجِّلُ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَنَ يَقُولَ رَجِّلًا أَنَ يَكُ كَانِهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِاللَّهِ بِنَائِتِ مِن رَبِّكُمُ وَإِن يَكُ كَانَاتُهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِأَلْمِينَاتِ مِن رَبِّكُم أَوإِن يَكُ كَانَاتُهُ لَا يَهُدِى كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبُكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُم إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِقُ كُذَا أَنِ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِقُ كُذَابُ اللَّهُ الْمُعْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

At that, a believing man of Pharaoh's family, who [until then] had concealed his faith, exclaimed: "Would you slay a man because he says, 'God is my Sustainer' – seeing, withal, that he has brought you all evidence of this truth from your Sustainer? Now if he be a liar, his lie will fall back on him; but if he is a man of truth, something [of the punishment] whereof he warns you is bound to befall you: for, verily, God would not grace with His guidance one who has wasted his own self by lying [about Him].

We note that he put forward his argument with 'if'. It means he was not sure in terms that he knew the reality, yet he believes because there was no reason to deny, and there were many good reasons to believe. This rational attitude to attain or deduce faith has been certified by God.

Human knowledge can never claim to have attained all knowledge, therefore, man maintains that empirically not provable does not mean nonexistent.

No human vision can encompass Him.

The narcissistic demand to have empirical evidence for the transcendental value leads to disbelief:

Nay, their knowledge of the life to come stops short of the truth: nay, they are [often] in doubt as to its reality: nay, they are blind to it.

Man believes because it is but religion that gives definite answers to the Basic Questions: The origin of man and the universe; the purpose of creation; the relation between creation and the Creator and about the life hereafter. These questions have kept the humanity perplexed since man became able to think. Man made out divergent philosophies while in his quest to find out the answers to these questions, but these answers are mere speculations. And when man failed to find satisfactory answers, he hid his embarrassment in the fold of atheism, agnosticism and skepticism. The American biologist, Cecil Boyce Hamann, has this to say:

Where the mysteries of digestion and assimilation were seen as evidence of Divine intervention, they now are explained in terms of chemical reactions, each reaction under the control of an enzyme. But does it rule God out of His universe? Who determined that these reactions should take place, and that they should be so exactly

controlled by the enzymes? One glance at a present-day chart of the various cyclic reactions and their interaction with each other rules out the possibility that this was just a chance relationship that happened to work. Perhaps here, more than any place else, man is learning that God works by principles that He established with the creation of life.<sup>30</sup>

This rational attitude, which leads to believe, is described in the Our'an as:

Indeed, in the creation of the heavens and the earth and the alternation of the night and the day are signs for those of understanding. Who remember Allah while standing or sitting or [lying] on their sides and give thought to the creation of the heavens and the earth, [saying], "Our Lord, You did not create this aimlessly; exalted are You [above such a thing]; then protect us from the punishment of the Fire.

To disprove the existence of God is not possible, those who do, just speculate, and speculation has nothing to do with reality:

AND [thus it is:] We have not created heaven and earth and all that is between them without meaning and purpose, as is the surmise of those who are bent on denying the truth: but then, woe from the fire [of hell] unto all who are bent on denying the truth!

Did you, then, think that We created you in mere idle play, and that you would not have to return to Us?"

Man believes because he can assess the intrinsic truth of the divine source of knowledge revealed through the Prophet (S.A.W), his teaching or the book of divine knowledge. The best example is of the Holy Qur'an, the only unalterable divine book on the face of the earth:

Will they not, then, try to understand this Qur'an? Had it issued from any but God, they would surely have found in it many an inner contradiction!

The more one ponder upon the Qur'an the more one is convinced of the truth of the Qur'an.

### **Anxiousness for God and the Life Hereafter:**

The people concerned to find out real knowledge and secrets of life and this universe and are in search of answers to "The Basic Questions", are prone to believe. This consciousness or anxiousness is termed in the Qur'an as "Fear".

You can (usefully) warn only the one who follows the advice and fears the Ra Fmān (the All-Merciful Allah) without seeing (Him). So give him the good news of forgiveness and of a noble reward.

The one who fears (Allah) will observe the advice...

And who give whatever they [have to] give with their hearts trembling at the thought that unto their Sustainer they must return: it is they who vie with one another in doing good works, and it is they who outrun [all others] in attaining to them!

Obviously, one who bothers strives, and one who strives finds. The Bible says: "The fear of the Lord teaches man wisdom." 38

### Love of God

Man finds in his heart a natural love for his Creator, which leads him to believe in God. Such a natural, instinctual tendency of love is evident in the peoples of every culture and religion. The Bible says:

"And you shall love the Lord your God with all your heart and with all your soul and with all your might." <sup>39</sup>

Human history past and present provides numerous examples of men, who forsake the pleasures of the world and the world itself, they get ready to sacrifice their lives and the most beloved belongings for the sake of God. For example, the Bhakti Yoga in Hinduism is an exclusive practice to demonstrate human love for God by surrendering oneself to God.

[It] is a religious practice to attain Divine Being through devotional love."<sup>40</sup>"Bhakti means devotion to the Lord. One need only to surrender all doubts, fears and worries and express genuine love and devotion to the almighty Lord of the Universe."<sup>41</sup>

The Hindu religious book, Gita, teaches the divine love, "Who fixes his mind and his reason on me and loves me; he is dear to me" 42

The same goes for Christianity, in which asceticism was introduced to seek the pleasure of God:

But as for monastic asceticism — We did not enjoin it upon them: they invented it themselves out of a desire for God's goodly acceptance.

The Holy Qur'an confirms this natural love of man for God:

And yet there are people who choose to believe in beings that allegedly rival God, loving them as [only] God should be loved: whereas those who have attained to faith love God more than all else.

Mawlana Rumi (1207-1273)<sup>45</sup> says:

"O (God) lovers! The religion of the love of God is not found in Islam alone. In the realm of love, there is neither belief, nor unbelief." 46

### **Affiliation with Native Culture and Tradition**

Affiliation with one's culture and traditions is the strongest influence on human beings to follow the tradition of faith whatever they have in their culture and tradition. Man believes in God because he is born to a believing culture or family. If he is born to a monotheist family and culture, he adopts it as it is. His affiliation with his culture or family and the inherited tradition of monotheism make him believe in one God, just like a polytheist or atheistic society or family, which makes one stick to polytheism or atheism. The only difference can be that in contrast to a polytheist or an atheist, a monotheist feels his nature and conscience in conformity with the inherited monotheism.

# **Influences and Inspiration:**

Human history tells that certain religions spread on a large scale not because their addressees had investigated their intrinsic truth, but they got inspired to believe in them for various reasons.

### a. Influence and Inspiration of Nobility

People get inspired by the persons of noble birth. It seems that observing this human tendency of inspiration, God chose his prophets from the noble birth. People loved to see them speak their language and dialect and talk their problems. This is what Caesar of Byzantine, Hercules, showed his understanding of the fact for the Holy Prophet Muhammad (S.A.W) in his meeting with Abu Sufyan while inquiring after the Holy Prophet (S.A.W):

"This is the case with the prophets; they are the descendants of the noblest among their people."

We know no prophet who was not from the noble birth.

# b. Influence and Inspiration of Character

The great religions of the world spread because the carriers of those particular religions demonstrated a sublime character, which inspired people to embrace their religion. For example, the sanctity of character, determination and endurance of the early Christians against severe persecution for their faith inspired people to believe in Christianity. Buddhism spread among the commoners due to the high morality, its preachers and followers had to adopt. Also, Islam spread by the higher ethical manners of the Muslim Arab, especially in the subcontinent where the Arab traders inspired the masses with their moral values and, later, the Muslim Sufis inspired the masses with the extraordinary sanctity of their character and ethics.

### c. Influence and Inspiration of Power

Another inspiration for the masses comes from the demonstration of power. The famous maxim goes:

People follow the way of their kings.

We note that Buddhism and Christianity had been facing very hard time when they were being preached by the poor preachers to the commoners. But as soon as the kings and emperors accepted these religions they became not only the state religions but also the masses rushed to embrace them.

"In the mid-third century BCE, for example, Buddhism spread throughout northern India as the result of the personal endorsement of King Ashoka." <sup>48</sup>

Christianity spread when Constantius II (337-361), Vales (364-378) and finally Theodosius I (347-395) accepted it as the state religion (cf.)<sup>49</sup>.

For the same reason, the Holy Prophet (S.A.W) wrote letters to the emperors of the Roman and Persian empires and to other kings and governors of his time inviting them to embrace Islam or they would be responsible for the Kufr of their people, because their people would follow them. In his letter to Hercules, the Holy Prophet (S.A.W) wrote:

I invite you to embrace Islam so that you may live in security. If you come within the fold of Islam, Allah will give you double reward, but in case you turn your back upon it, then the burden of the sins of all your people shall fall on your shoulders.<sup>50</sup>

It is historically evident that most of these kings and emperors did not bother the invitation of the Holy Prophet (S.A.W), nor did their masses, but when the companions of the Hoy Prophet (S.A.W) conquered these lands; the whole conquered lands fell into the fold of Islam without any coercion! This was because Islam was now in power and power inspires.

# **Religion: A Remedy or Solution**

The slaves and people of humble origin and low strata of the society embraced Buddhism and Islam for the same reason. They found a salvation for their miseries and outlet from disgraceful status, the society had forced them to live in. One of the motives of the people of Madinah to embrace Islam and invite the Holy Prophet (S.A.W) to Madinah was that they wanted to ensure peace in Madinah after the long battle of Bu'ath between the tribes of Aws and al-khizraj. The Islamic teaching of equality and fraternity, well-practiced by the broad based Sufism, impressed the suppressed Hindu social classes of the lower strata, who were subject to disgrace by the Hindu caste system, and they embraced Islam in great numbers.

"Sufism in India has commonly been viewed as a secular attempt for the eternal quest of the soul for its direct experience of the ultimate Super Power. For centuries, the Hindus accepted Sufi shrines as symbol of communal harmony. A large number of them have been offering prayers in Sufi shrines without any reservation." <sup>51</sup>

# Preaching in the Terms of the Addressees

Another psychological motive to believe in God is that man is prone to listen and accept a message given in his own language and dialect and in terms of his own culture and norms. For example, Christianity spread to Greece and Rome, when it adopted the norms of their religion, which had the concept of mother goddess who gave birth to the god and the concept of triple deity.

There were several reasons for Christianity's eventual acceptance into Celtic society. One reason was the concept of the Christian Godhead being a Trinity, or three persons in one God. The fact that the Christian God took three separate forms, which were the Father (creator), Son (saviour), and Holy Spirit (sanctifier), was also a concept familiar to the Celts since their own deities took different forms depending on their functions. <sup>52</sup>

#### And

The Church allowed pagan symbols of fertility, such as the egg and the rabbit, to represent the resurrection of Christ during Easter; these symbols had previously represented pagan gods (such as Osiris) rising from the dead. It is possible that many of the similarities between Christianity and the pagan religions were intentional, to help new converts identify with the religion. This aided greatly in the spread of Christianity. <sup>53</sup>

Muslims preachers adopted Sufism in India, which had a parallel in the Indian mysticism and philosophical literature and way of life, for example, the concept of the unification of the Being (wahdat-ul-Wujud) and a mild asceticism similar to Sadhu or Yogi Way of Hinduism, appealed Hindus to accept Islam, because they had almost similar ideas in their religious system.

"A section of Sufis under Chistiyya order was not against adjustment with Hindu saints of Bhakti cult and used even Hindi language for Islamic devotional songs." 54

### **CONCLUSIONS:**

To believe in God is a natural and instinctual behaviour of human beings. Philosophy, history, psychology and genetics admit this fact. This is further confirmed by the religiosity of all the primitive tribes without exception. This natural inclination to faith works in many ways:

- Rational behaviour, which means that human intellect, finds
  no other satisfactory answer to the chain of cause and effect.
  He finds the ultimate cause, the first cause, God at the end of
  this chain. He finds the only answer to "The Basic
  Questions" is religion.
- Man believes in God due to his consciousness or anxiousness (Taqwa or fear) to find out about God and his relation with him and the life after death. This is the rational behaviour, which leads many to believe. Man studies the universe and

feels and understands the intrinsic truth of the divine scriptures, especially of the Qur'an, and gets convinced of God.

- There is a natural love in man for his creator and sustainer.
   The examples of this divine love are found in almost every religion and every society in the world for example, Bhakti, Sufism, etc.
- Man also shares some common grounds of believing and disbelieving, for example, affiliation with his culture and environment or his family tradition makes him believer or non-believer
- Man believes in God when he gets inspired by the character, nobility and morality of the prophets or the preachers of a religion.
- The power factor influences man to believe if the believers or the religion comes into power. It is observed that influence of character and the nobility of preachers work on individuals, and the influence of power works on mass conversion. This phenomenon can be observed in the history of Buddhism, Christianity, and Islam.
- Man believes in a particular religion when he finds in it a remedy for his problems and miseries.
- Man inclines to believe an invitation to a faith when he hears it in its own language and dialect and finds it in correspondence with the cultural norms and ideas, he is familiar with. For this purpose, a Greek version of Christianity was introduced to Greek and Roman lands. And in the subcontinent, Islamic Sufism in correspondence to the sadhuism and Bhakti of Hinduism spread Islam in local terms, dialect and idiom; and it worked.

# **REFERENCES**

- Sigmund Freud. Freud Complete Works, ed. Ivan Smith, 2010, 4772, Pdf e book
- <sup>2</sup> Ibid., 4442
- <sup>3</sup> Ibid., 4436
- <sup>4</sup> Rabbi Cardozo is Dean of the David Cardozo Academy in Jerusalem.
- Rabbi Nathan Lopes Cardozo, "Freud and Belief in the Creator." *Jewish World Review* (29 June 2001), accessed 26 July 2012. <a href="http://www.jewishworldreview.com/0601/freud.asp">http://www.jewishworldreview.com/0601/freud.asp</a>
- <sup>6</sup> Heije Faber is a Dutch theologian and philosopher.
- Heije Faber, *Psychology of Religion* (London: Bloomsbury: SCM Press LTD, 1976), 73.
- J. Anderson Thomson, Jr., MD, is a Trustee of the Richard Dawkins Foundation for Reason and Science and a staff psychiatrist for Counseling and Psychological Services at the University of Virginia. (Wikipedia)
- See, Thomson Anderson, and Clare Aukofer, *Why we believe in god(s) A concise guide to the science of faith* (translation, Khuda Kuen) (Lahore: BBH Printers, 2013).
- <sup>10</sup> Richard Dawkins is an English ethnologist, evolutionary biologist, and writer. a champion of atheism. (Wikipedia)
- A meme (<a href="mailto://micm/meem">meem</a>) is "an idea, behavior, or style that spreads from person to person within a culture." A meme acts as a unit for carrying <a href="cultural">cultural</a> ideas, symbols, or practices that can be transmitted from one mind to another through writing, speech, gestures, rituals, or other imitable phenomena with a mimicked theme. It was coined by the British evolutionary biologist <a href="Richard Dawkins">Richard Dawkins</a> in <a href="The Selfish Gene">The Selfish Gene</a> (1976) as a concept for discussion of <a href="evolutionary">evolutionary</a> principles in explaining the spread of ideas and cultural phenomena. (Wikipedia)
- Jens Finke, "Maasai- Religion and Beliefs" *Traditional Music and Cultures of Kenya*. n.p., n.d. accessed 24 July 2012. <a href="http://www.bluegecko.org/kenya/tribes/maasai/beliefs.htm">http://www.bluegecko.org/kenya/tribes/maasai/beliefs.htm</a>
- <sup>13</sup> "Aboriginal Religion." *Aboriginal Culture*. n.p., n.d. accessed 28 July 2012. <a href="http://www.aboriginalculture.com.au/religion.shtml">http://www.aboriginalculture.com.au/religion.shtml</a>>
- <sup>14</sup> Sura Al-Aa'raf: 172-173
- <sup>15</sup> 'Abdullah b. 'Umar al-Bedawi was a renowned Persian Islamic scholar of 13<sup>th</sup> century.

- <sup>16</sup> 'Umar b. Muhammad al- Beḍawi. *Anwar'al-Tanzil wa Asrar 'l-Tawil* (Beirut: Dar 'l-Ehya 'l-Turath al-'Arabi, 1998), 3:41
- <sup>17</sup> Seyyed Muhammad Qutb, *Fi zilal 'l-Qur'an* (Cairo: Dar'l-Shorouk, 1972), 6:1393
- <sup>18</sup> Sura Ar-Room: 30
- <sup>19</sup> Sura Al-Baqara: 213
- Ibn Kathīr, Ismā'īl b. 'Umar, *Tafsir 'l-Qur'an 'l-Azim* (Beirut: Lebanon), 1: 425
- Muhammad b. Ismā'īl al-Bukhari, "Tafsir 'l-Qur'an section La Tabdila li Khalq Allah", al-Jamey 'l-Sahih 'l-Bukhari, Hadith No. 4775; Muslim b. Hajjaj, "al-Qadr section wa Bab mana kulu Mawlud Yuladu 'ala 'l-Fitrah wa Sukm Mawt Atfal 'l-Kuffar wa 'l-Muslim" al-Musnad 'l-Sahih binaql 'l-'Adil 'an 'l-'Adil ila Rasul Allah, Hadith. No. 2658. The Hadith is sahih and agreed upon.
- <sup>22</sup> Raghib Isfahani, *Mufradat 'l-Qur'an*, "الكفر", (Lahore: Sheikh Shams al-Haq Kashmir Block Iqbal Town, 1987), 2:917.
- <sup>23</sup> Will Durant, *The Story of Philosophy* (New York: Garden City Publishing CO., INC., 1933), 263.
- Thomas Reid FRSE, a religiously trained Scottish philosopher and a contemporary of David Hume, was Hume's earliest and fiercest critic." (Wikipedia)
- <sup>25</sup> Thomas Reid, *Intellectual Powers of Man* (Dublin: L White No. 86 Dami Street, 1785), 404.
- <sup>26</sup> Bertrand Russell, *The Problems of Philosophy*, ed Gilbert Murray, J. Arthur Thomson, William T. Brewster, Herbet Fisher (New York, H. Holt, 1912), 21.
- <sup>27</sup> Sura Ghafir: 28
- <sup>28</sup> Sura Al-Inaam: 103
- <sup>29</sup> Sura An-Naml: 66
- <sup>30</sup> Cecil Boyce Hamann, *The Evidence of God in an Expanding Universe*, ed. John Clover Monsma (G. P. Putnam's Sons, 1958), 221.
- <sup>31</sup> Sura Aal-e-Imran: 190-191
- 32 Sura Saad: 27
- 33 Sura Al-Mo'Minoon: 115
- <sup>34</sup> Sura An-Nisa: 82
- 35 Sura Ya'sin: 11
- <sup>36</sup> Sura Al-Aala: 10

- 37 Sura Al-Mo'Minoon: 60-61
- <sup>38</sup> Bible, Proverbs. 15:33
- <sup>39</sup> (*Bible*, Deuteronomy 6:5)
- 40 "Devotional Love in Hinduism", All You Need to Know about Hinduism, n.p., n.d, accessed 22 July 2012. <a href="http://history-of-hinduism.blogspot.com/2010/10/devotional-love-in-hinduism.html">http://history-of-hinduism.blogspot.com/2010/10/devotional-love-in-hinduism.html</a>
- <sup>41</sup> "Bhakti Yoga Introduction." *Advaita Yoga Asharma*. n.p., n.d. accessed 6 Aug. 2012. <a href="http://yoga108.org/">http://yoga108.org/</a>
- <sup>42</sup> (Gita, Xii. B, 14)
- 43 Sura Al-Hadid: 27
- 44 Sura Al-Baqara: 165
- Jalāl 'al-Dīn Muhammad Balkhī, also known as Jalāl 'l-Dīn Muhammad Rūmī, Mevlana or Mawlānā, Mevlevi or Mawlawī, and more popularly in the English-speaking world simply as Rumi, was a 13th-century Persian poet, jurist, theologian, and Sufi mystic. (Wikipedia)
- Rumi's Quatrain no. 768, tran Gamard & Farhadi. Versions of this quatrain have been made by Shahram Shiva, "Hush: Don't Tell God," p. 17 and by 'Azimah Kolin (based on Mafi), "Rumi: Whispers of the Beloved", 71.
- <sup>47</sup> *Al-Musnad al-Imam binaql 'l-'Adil 'an 'l-'Adil 'ila Rasul Allah* (Beirut: Dar 'l-Ihya 'l-Turath al-'Arabi), 3:1393
- <sup>48</sup> Alexander Berzin, "The Spread of Buddhism in Asia", Originally published as part of Buddhism and Its Impact on Asia, *Asian Monographs* 8 (1996).
- <sup>49</sup> "Spread of Christianity", Wikipedia.org.
- <sup>50</sup> Saif 'l-Rehman al-Mubarakpuri, *al-Rahiq 'l-Makhtum* (Riyadh: Saudi Arabiah: Dar 'l-Salam, 1996), 356.
- 51 Ibid.
- Kimberly R. Grunke and Susannah Lloyd, "The Effect of Christianity upon the British Celts." Grunke UW-L Journal of Undergraduate Research 11 (2008).
- Lina. "The Reasons for the Success of Early Christianity." n.d., n.p., fonpop.com accessed 4 June 2012.
- A. R. Upadhyay, "Sufism in India: Its origin, history and politics." South Asia Analysis Group. n.p., n.d., accessed 2 Aug. 2012.

\*\*\*\*\*\*\*\*

# The Philosophical Perspective of *Jihad*A Critical Analysis

Dr. Atiq-ur-Rehman \* Dr. Zia ur Rehman\*\*

# **ABSTRACT**

There are two opposing views of scholars and different religions regarding the permission or non-permission of war on the basis of honor and lawfulness of human life.

The Hindus and Jews legalize war, whereas the Buddhists and Christians consider it illegal. Islam follows the middle path and attributes the legality of war to its purpose because only the purpose tells the righteousness or wrongfulness of any deed.

Islam has prevented from all those purposes that eliminate the cause of Allah Almighty from war. Islam does not legalize war for any worldly purpose so the pursuit of fame, kingship, booty, conquering another land or national or personal revenge is not legal. Jihad has been enjoined for the elimination of hurdles in the path of Allah. It clarifies the policy of Islam that war is not an end but it is a means to an end. Today the west is doing propaganda against Islam that Islam spread through sword and the concept of jihad is being related to terrorism. The purposes of jihad should be kept in mind in order to understand the philosophy of jihad. The aim of this paper is to highlight the purposes of jihad and its importance. Views of various scholars have been observed in this study along with references from Quran and Hadith.

**Keywords**: Jihad, legality of war, policy of Islam, purposes of jihad, western propaganda

\*\* Lecturer, Department of Islamic Studies, The Islamia University of Bahawalpur

<sup>\*</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Studies, UET, Lahore

There are two opposing views of scholars and different religions regarding the permission or non-permission of war on the basis of honor and lawfulness of human life. Discussing the philosophy of war, Abdul Salam Nadvi expresses his views in these words:

"There is a great disagreement of Ulema about war. One group considers it the root cause of all human problems and the other group thinks that it has a lot of advantages along with its disadvantages. That is why it cannot be separated from cultural element." (1)

Same is the situation of major religions. The Hindus and Jews legalize war, whereas the Budh and Christians consider it illegal. Hindus and Jews legalize war for all those purposes which their inner-selves desire. They do not distinguish between right and wrong as to its purposes. The Budh and Christians feel that the killing of human beings by fellow human beings is not legal. Between these two extremes, Islam follows the middle path and attributes the legality of war to its purpose because only the purpose tells the righteousness or wrongfulness of any deed. Islam legalizes all those wars that are carried out in the way of Allah. War for the sake of envy, repression, cruelty, greed, revenge and finance has been branded as illegal. Syed Maududi writes:

"It (Islam) divides war into two types keeping in view the nature of man, the requirements of man and betterment of mankind. One type of war is that which is fought for the sake of land, money, rule and desires of the self. Second type of war is that which is fought for the sake of truth and against cruelty and oppression. The first type has been termed as anarchy and chaos. It has been called the worst crime and Islam fully prohibits it. The second type of war, if carried out without any personal interest and purely for the right cause then it is Jihad in the way of Allah. It is best kind of worship and most divine obligation and there is no better of help mankind than this." (2)

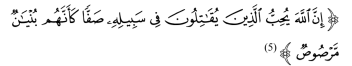
Islam has prevented from all those purposes that eliminate the cause of Allah Almighty from war. It has been explained in Holy Quran in the following verse:

"Those who believe fight in the Cause of Allah, and those who disbelieve, fight in the cause of Satan. So fight you against the friends of Satan. Ever feeble indeed is the plot of Satan."

It is a clear cut message in which the distinction between right and wrong has been clearly mentioned. The people who fight for the cruelty, oppression, material gain and personal purposes are comrades of Satan and those who fight against them are the soldiers of Allah Almighty. Every war whose purpose is to harm the Muslims is the devilish war and it has no connection with Allah. Those who fight for the poor and miserable, who want to stop oppression and establish peace and justice, and who fight against oppression and anarchists to provide a peaceful life to the people are the fighters in the way of Allah. They do not help the miserable but they help Allah Almighty. Therefore, the Muslims have never been told that the purpose of war is land or material gains. They have been told that as a result of war in the way of Allah they will find the happiness of their Lord and protection from the perdition of hell. As it is clear from the verse below:

"O you who believe! Shall I guide you to a trade that will save you from a painful torment? That you believe in Allah and His Messenger SAW, and that you strive hard and fight in the Cause of Allah with your wealth and your lives: that will be better for you, if you but know!"

Allah loves those who fight solely for His cause as it has been mentioned in the following verse:



"Verily Allah loves those who fight in His Cause in rows as if they were a solid structure."

It can also be understood by the following Hadith from Sehai Sittah:

Hazrat Abu Musa Ashari RA narrates: "A person came to the Holy Prophet and asked that some fight for the booty, some fight for fame and some fight to show their bravery, who amongst them fights in the way of Allah? The Holy Prophet replied that only the person who fights to uphold the name of Allah fights in the way of Allah." [6]

Hazrat Abu Musa Ashari RA narrates another Hadith and says:

"A person came to the Holy Prophet and he said, "O Prophet of Allah , what is fighting in the way of Allah? Some of us fight in anger, some for the honor of nation?" the Holy Prophet raised his head and said the one who fights to uphold the name of Allah fights in the way of Allah." (7)

Abu Amama Bahli RA narrates that a person came to Holy Prophet and asked what will be given to him who fights for material gain and fame? The Holy Prophet replied nothing. It was strange for that person, he came back and asked the same question and the Holy Prophet SAW again gave the same reply. He was not satisfied and came again and asked the same question till the Holy Prophet said:

"Allah does not accept any deed unless it is done only for His happiness." (8)

Muaz Bin Jabal RA narrates, the Holy Prophet said:

"There are two types of fight. The person who fought purely for Allah cause and followed the leader, spent his best finance and abstained from chaos then his sleep and waking deserves blessing from Allah. And the person who fought for show off and to gain fame and did not follow the leader and created chaos will not be spared (i.e. he will face perdition)." <sup>(9)</sup>

Abada Bin Samit RA narrates that once the Holy Prophet said:

"The person who went to fight for Allah and intended even for a rope for tethering camel then he will only get the rope and none of the blessings." (10)

Abu Huraira RA narrates that once the Holy Prophet said:

"Three people will be judged first of all on the day of Judgment. First the person who fought in the path of Allah will be brought. Allah will tell about His blessing on him and when he will admit the blessings then Allah will ask him, 'what did you do for me?' He will reply, 'I fought for you until I got martyred.' Allah will say, 'You tell lies. You only fought for the purpose that people will say he is very brave, your purpose if fulfilled.' Then Allah will order perdition for that person and he will be thrown in hell headlong." (11)

Abdullah Bin Masu'd RA narrates that the Holy Prophet said:

"On the day of Judgment one person will come holding the forelock of another person and will say, 'O Allah! This person killed me.' Allah will ask, 'Why did you kill him?' the person will say that he killed that person for the sake of Allah's honor. On this Allah will say, 'Yes, the honor is for me.' Then another person will come holding the hand of another man and will say that he killed me. Allah will ask, 'Why did you kill him?' He will say that he killed that person for the honor of another man. Then Allah will say, 'honor was not his right.' And he will be captured in this crime." (12)

This mode of teaching purges war from all worldly pursuits. Islam does not legalize war for any worldly purpose so the pursuit of fame, kingship, booty, conquering another land or national or personal revenge is not legal. Islam has explained all this.

Islam is a universal and international religion and it carries a universal message. Its individuality can be seen in all the walks of life and it can also be seen in the field of war. It negates war for all the negative purposes and legalizes it for only some right purposes. If we deeply study the legalized purposes of war in Islam, they are numerous. Only three of the basic purposes have been discussed here in detail. All the other purposes fall under them.

# Upholding of Allah's word:

The propagation of religion to all people of all territories and eras is a rightful purpose of war. Islam came for the reformation and welfare of whole mankind. The Holy Prophet spread Islam to the Arabs and left the world after putting his nation on the path of glory. He senjoined upon Sahaba and the people after them to spread the message of Islam to other nations and people of the world. But history is witness that rebellious and transgressors of the religion of Allah do not allow the people to accept religion according to their free will. There are a lot of such instances when the Holy Prophet was tortured and teased on account of preaching the oneness of Allah and stopping from the worship of false deities. The people who approved and accepted the message of the Holy Prophet were also tortures and ultimately exiled the Holy Prophet and his followers from Makkah. The pagans of Makkah tried to control the minds of people and denied them the right of free choice of religion. The pagans used oppressive measures to stop the true religion. If the pagans were left free in doing this, the wrong would have oppressed the right and the darkness of disbelief would have prevailed over the light of truth. So order for war was given and people were asked to support it in order to eliminate the hurdles in the propagation of Islam. Same was the purpose of all the wars after this. Upholding the word of Allah is the prime and soles purpose of Jihad. If the propagation of religion is going smoothly then there is no need of sword but if the people are facing difficulty in treading the path of Allah then this difficulty must be eliminated. In Surah al Infaal,

Allah Almighty orders jihad against all those who put hurdles in the propagation of religion:

"Verily, those who disbelieve spend their wealth to hinder from the path of Allah, and so will they continue to spend it; but in the end it will become anguish for them. Then they will be overcome. And those who disbelieve will be gathered unto Hell."

In Surah Tauba, the purpose of war against disbelievers has been told:

"They have purchased with the verses of Allah a little gains, and they hindered men from His way; evil indeed is that which they used to do."

Then the war against the people of scripture has been ordered because they try hard to stop people from the path of virtue. Allah says in Holy Quran:

"O you who believe! Verily, there are many of the rabbis and the monks who devour the wealth of mankind in falsehood, and hinder from the way of Allah."

In the same way in Bdaya al Sina'ae, obligation of jihad has been described in these words:

"The purpose of the obligation of jihad is the propagation and glory of Islam and to overcome and eliminate the vice of disbelievers." (16)

### Allama Kasani further writes:

"Killing (for the sake of Islam) has not been enjoined for the sake of killing but it has been enjoined for the propagation of Islam." (17)

# According to Imam Ibn e Tamia:

"The real purpose of jihad is that the religion of Allah wholly prevails and word of Allah be glorified." (18)

Jihad has been enjoined for the elimination of hurdles in the path of Allah. If the enemies of Islam are muffling the propagation of religion to the people and they try to deny true religion to the people then armed effort should be made against them till their defeat. As Syed Qutab Shaheed said:

"Islam came for the whole mankind and the glory of the word of Allah means that the teachings of Islam be spread to whole mankind and there should be no hurdle between people and blessings of Islam. The person who puts hurdle in the propagation of Islam with power then that person is in reality transgressor against the word of Allah. The elimination of such a person is the glory of the word of Allah." (19)

If the propagation of Islam is going on smoothly and there is no hurdle in its propagation then there is no need of war. As Dr. Mahmood Ahmed Ghazi writes:

"The one and only purpose of jihad is the propagation of Islamic teachings and its support. If the means of propagation are available and there is no hurdle in its way, no oppression is practiced against Muslims throughout the world and the people are free to lead their lives in full freedom to practice Islam then there is no need of taking sword." (20)

Sharia legalizes armed effort only against those who muffle the spread of Islam and propagation of Islamic teachings. Islam did not spread through sword. The use of power is only legalized for the safety of Islam against those who put hurdles in its smooth progression. They not only reject the message of Islam but also try to stop it. If a person does not embrace Islam and live with Muslims in complete peace under a treaty then there is no legality of war against that person. Therefore Islam focuses on two points before going for war. If any of these two is agreed upon then there is no need of war. The first of these two points is that they should be invited to embrace Islam as it has been told to Muslim warriors in Bdaya al Sina'ae:

"Killing is not legal before giving invitation to embrace Islam." (21)

If the opposing nation does not know the teachings of Islam then it is necessary to invite them to accept Islam. If the opposing nation knows the teachings of Islam even then it is better to invite them to Islam before fighting. May be they accept Islam this time and the motive of Islam is achieved without fight. It clarifies the policy of Islam that war is not an end but it is a means to an end. It shows the importance of the message of Islam and also the fact that Islam likes peace more than war. If the opposing nation accepts Islam then the objective is achieved and there is no reason for fight. But if they reject this invitation then second option should be offered to them that they accept to live as tax payers to Muslims. As it has been told in Bdaya al Sina'ae:

"If they do not accept to convert to Islam then they should be offered to pay tax." (22)

According to this treaty there will be no objection if they practice their own religion. As a result of tax they will live under security and peace. This tax is not applicable to disabled people, children, women and the old. The reason behind this agreement is that the easiest way to preach them is adopted. If they reject this offer too then there is no way except war to provide peace and security to Muslims. There should be no hurdle for Muslims to practice their beliefs. They should be free in choosing the right and abstaining from the wrong.

# **Eradication of Cruelty and Oppression:**

Islam has legalized war to put an end to cruelty and oppression. When the opposing nation practice cruelty against

Muslims then war is legalized to support and save the oppressed. That is when their homes have been occupied, their rights denied to them and their possessions taken from them then the Muslims must fight for their brethren. Islam does not like oppression and disapproves its propagation in society. Contrary to Christianity, Islam does not approve to bear oppression rather it demands the complete eradication of oppression from society. When the people of Makkah exiled the Muslims and confiscated their properties, they were allowed to launch a war against this oppression. The very first verse that legalized killing for the sake of religion depicts this idea:

﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ٥ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَكِّمَتْ صَوَيْعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَجِدُ دُفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَكِّمَتْ صَوَيْعُ وَبِيعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَجِدُ يُذْ كُرُ فِيهَا اللّهُ اللّهِ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَكَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِن اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَإِن اللّهُ اللّهِ عَنِيرً اللّهُ اللّهِ عَنْهِمُ اللّهِ عَنْهِمُ اللّهِ عَنْهِمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهِ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمُ عَنِيرًا وَلَيْنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَقُوعِتُ عَنِيرًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَقُوعِتُ عَنِيرًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

"Permission to fight is given to those who are fought against, because they have been wronged; and surely Allah is able to give them victory. Those who have been expelled from their homes unjustly only because they said: "Our Lord is Allah." For had it not been that Allah checks one set of people by means of another, monasteries, churches, and mosques wherein the Name of Allah is mentioned much would surely have been pulled down. Verily Allah will help those who help His (cause). Truly, Allah is All-Strong All-Mighty."

In these verses the people against whom war is legalized have only committed one crime i.e. they oppress the people and drive the innocent people from their homes. So the oppressed were allowed to carry out armed effort against the oppressors and crush their hateful motives. This permission is not given only to the oppressed but other Muslims are ordered to help their oppressed brethren so that the miserable should be freed from the shackles of the oppression. As it has been said in Holy Quran:

# ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل وَأَلْوِلْدَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لّنَا مِن لّدُنكَ نَصِيرًا ﴾ (24)

"And what is wrong with you that you fight not in the Cause of Allah, and for those weak, ill-treated and oppressed among men, women and children, whose cry is: "Our Lord! Rescue us from this town whose people are oppressors; and raise for us from You one who will protect, and raise for us from You one who will help."

This order is interpreted by Syed Qutab in these words:

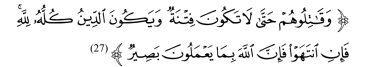
"So it has been enjoined upon the Muslim Ummah to stop oppression in the whole world. They should not do it for the sake of material gains or superiority but should do it for the glory of word of Allah after coming into power." (25)

It is religious and moral obligation of Muslims to save not only their own selves but also the weak and the needy among whole mankind. If the people are suffering under the cruel rule then its obligatory on Islamic system to help them and relieve their suffering. When a group of Muslims is captured in the cruel grip of enemies and have no power to save themselves then it is obligatory upon those who are powerful and free to carry out armed struggle in order to save their Muslim brethren. This purpose of war has been described by Mahmud Sheet Khatab in these words:

"Jihad is ordered in Islam to uphold the truth and eradicate the wrong and to relieve the weak and miserable from suffering." (26)

# **Eradication of Chaos and Anarchy:**

When the truth is oppressed by force and people are stopped from following the right path and led astray and conspiracies are made against religion and devilish forces are creating chaos then it is obligatory upon Muslim to carry out jihad. All these conditions have been described by Quran as reason for jihad:



"And fight them until there is no more Fitnah (disbelief) and the religion will be all for Allah Alone. But if they cease then certainly Allah is the All-Seer of what they do"

Chaos cannot be stopped without the use of sword, whether the chaos is created from within or without. If a group is creating chaos from inside or outside to disrupt the unity of Ummah then war against them is legal. This war against anarchy will continue forever. It is only legal against those who create chaos through their words and deeds. This is the reason that the killing of women, children and handicapped is illegal.

Islam has preached patience and tolerance but no tolerance has been ordered against any such attack which is aimed at wiping out religion of Allah from the world and taking land from the Muslims. The order for protection of religion and Muslim land is very strict that if any enemy attacks the Islamic system or Islam then it becomes obligatory for all Muslims to leave everything behind and fight against the enemy. Therefore the scholars of religion hold the opinion that if the Muslim land is attacked then jihad becomes obligatory upon every Muslim individually. As Ibn e Qdamah has described the situations when jihad becomes obligatory for individuals in these words:

"When the disbelievers attack a Muslim country then it is binding on the natives to fight against them and defend their land." (28)

This idea has been presented in Bdaya al Sina'ae in these words:

"If it is heralded publically that an enemy has attacked a certain area then it (jihad) becomes obligatory for every Muslim who has power for it." (29) In Islam liberty is the most important thing in the national life of Muslims. It is not only that after losing liberty they lack the power to help humanity for which they are created but they do not remain capable of establishing system of Shariah upon which their whole religious life is based. So any attack on Islamic government and Islamic country is considered an attack on Islam even though its purpose is only to remove political rule of Muslims rather than Islam. In this case the order of obligation of jihad will be applicable in the same way as it is applicable during war against Islam. So Dr. Wahbat al Zaheeli writes these words about the reasons for war in Islam:

"There are three kinds of circumstances that legitimize warfare in Islam, namely, (a) aggression against Muslims, either individually or collectively, as preachers for Islam, or attempts to make Muslims apostates or the launching of war against Muslims. (b) Assistance for the victims of injustice, whether individuals or groups. (c) Self-defense and to ward off attacks on one's homeland." (30)

It means that when open violence is committed against the Muslims then war becomes inevitable. Jihad is legal in this case as it is the right of every nation, system and society to defend itself from foreign insurgency.

In Sharia e Muhammadi war is a means to maintain peace. It is the purpose of war to provide eternal peace and comfort to people. To highlight the purpose of war Allama Surkhusi writes:

"The aim is that the Muslims remain peaceful and carry out their religious and worldly activities in peace." (31)

The same was the purpose of all the wars that were fought in the era of the Holy Prophet SAW. Dr. Mahmud Ghazi writes about the wars in the era of Holy Prophet SAW:

> "The reasons of war can be divided into five different types. When evident violence is committed against Muslims then war becomes inevitable. The second legal type is the war that is carried out to eradicate chaos whether it is created from within or without. The third

type is the war that is launched for the safety of Muslim minority or the safety of non-Muslim having treaty with Muslims. The fourth type is the war that occurs as a continuity of a long time war. The last type of war is that which is carried out to remove hurdles in the way of propagating Islam or to stop any devilish activity." (32)

War can be divided in to two types on the basis of human nature and its welfare. First type of war is that which is fought for wealth, power and land. The second type is the war that is fought for right and eradication of oppression. The first type of war has been termed as sin and abstaining from it is ordered. The second type of war rises to the level of worship if it is carried out purely and without any personal interest. Islam opts for it only for need and it is under the laws of justice and human values. There is no option of making slaves and taking material resources. So Sayed Qutab Shaheed writes:

"Islam does not approve the wars which are fought with the motive of greed and personal or national material interests. It rejects all those wars that are fought for colonialism, exploitation, trade markets or raw materials. It is against the subjugation of human beings and rejects the war for the sake of opposition and capturing material resources. It also stops from all those wars that create false glory of kings and national heroes or that urge the love of kingship or personal interests. (33)

So it is proved that only the purpose of war determines whether it is jihad or terrorism. If the war is fought for material gains then it is terrorism and if the war is fought for the eradication of chaos and oppression with the aim of glorification of Allah's name then it is jihad in the way of Allah.

### **Conclusion:**

Today the west is doing propaganda against Islam that Islam spread through sword and the concept of jihad is being related to terrorism. Some simple Muslims too become victim of this propaganda and they start speaking in the tone of west and in fact

jihad is an important, honorable and dignified religious practice and it guarantees world peace. The purposes of jihad should be kept in mind in order to understand the philosophy of jihad. Jihad was adopted in its true spirit in the era of Holy Prophet SAW and in the era of Sahaba and in other Islamic eras and the whole world enjoyed its fruits and the world became a peaceful place. And when the khilafat came to an end and jihad practically stopped then the world entered the dismal shades of oppression and misery.

### **BIBLIOGRAPHY & REFERENCES**

- 1) *Jang ka falsfa*, Abd al-Salam Nadvi, Monthly Al Ma'arif, Azam Garh, volume 2 edition 6, December 1917, pp 48
- 2) Maudoodi, Syed Abul-Aala, *Al Jihad fi al-Islam*, Idara Tarjuman al-Quran (Pvt.) Ltd. Lahore 2004, pp 455
- 3) Surah al-Nisa 4:76
- 4) Surah al-Saff 61:10-11
- 5) Ibid 61:4
- 6) Al-Bukhari, Muhammad b. Ismail, *Sahih al-Bukhari* (Beirut: Dar Ibn Kathir, 1990), 1034/3
- 7) Ibid 358/1
- 8) Al-Nasai, Ahmad b. Shuayb, *Sunan al-Nasai* (Halab: Maktab al-Matbuat al-Islamiyah, 1994), 22/6
- 9) Abu Dawood, Suleman b. al-Ashas, *Sunan Abi Dawood* (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, n.d.),321/2; Ahmad b. Hanbal, Musnad Ahmad, (Moassasah al-Risalah,1999) 368/36,
- 10) Sunan al-Nasai, 22/6
- 11) Muslim b. al-Hajjaj, Al Jam'i al-Sahih, (Beirut: Dar al-Jeel wa Dar al-Afaaq al-jadeedah, n.d.) 47/6
- 12) Sunan al-Nasai 71/7
- 13) Surah al-Anfal 8:36
- 14) Surah al-Tauba 9:9
- 15) Ibid 9:34
- 16) Al-Kasani Abu Bakar, *Bada'i al-Sana'i fi Tarteeb Al Shara'i*, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi,1982), 98/7
- 17) Ibid, 100/7
- 18) Ibn Taimiyyah, Ahmad b. Abd al-Haleem, *Al-Siyasat al-Shariah*, (Beirut: Dar al-Kutab al-Arabiah, 1999), pp 159
- 19) Syed Qutab, Aman Alam aur Islam, Tran. by Mian Manzur Ahmad, (Lahore: Gulistan Publications, 1974), pp 30
- 20) Mahmud Ahmad Ghazi, Dr, *Islam ka Qanoon Bayn al-Mumalik*,(Islamabad: Shariah Academy, IIUI, 2007), pp 330

- 21) Bada'i al-Sana'i fi Tarteeb Al Shara'i, 100/7
- 22) Ibid
- 23) Surah al-Haj 22:39-40
- 24) Surah al-Nisa 4:75
- 25) Aman Alam aur Islam, pp 184
- 26) Mahmud Sheet Khattab, *Bayn al-Aqedat wa al-Qyadat*, (Beirut: Dar al-Fikar, 1972),pp 107
- 27) Surah al-Anfal 8:39
- 28) *Ibn Qudama, Al-Mughni wa yalehay al-Sharh al-Kabir*, (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi,1983), 366/10
- 29) Bada'i al-Sana'i fi Tarteeb Al Shara'i, 98/7
- 30) Sheikh Wahbeh al-Zuhili, Islam and International Law, in International Review of the Red Cross, Volume 87 Number 858 June, 2005, pp 281
- 31) Sarakhsi, Muhammad b. Ahmad, Al-Mabsut, (Beirut: Dar al-Marifah, 1978), 3/10
- 32) Islam ka Qanoon Bayn al-Mumalik, pp 334
- 33) Aman Alam aur Islam, pp 28, 29

\*\*\*\*\*\*